
วารสารวนัมฎองแหรกพุทธศาสตรปริทรรศน์  
ปีที่ 9 ฉบับท่ี 1 : (มกราคม – มิถุนายน  2565) : 221 

  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาเขตสุรินทร์ 

 

บทวิจารณ์หนังสือ (Book Review) 
 

เงิน กามารมณ ์สงคราม และกรรม 
MONEY SEX WAR KARMA 

 
ผู้เขียน: David R. Loy 
ผู้แปล: พรรณงาม เง่าธรรมสาร 

พระครูศรีปัญญาวิกรม1,พระมหาพจน์ สุวโจ2 

Phrakhrusripanyawikrom1, Phramahaphot Suwajo2 

มหาวิทยาลยัมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย  
วิทยาลัยสงฆ์บุรีรมัย์1-2 

Buriram Buddhist College  
Mahachulalonkornrajavidyalaya University1-2 

E-mail: boonruang.jen@mcu.ac.th 
 
 
 
 
 
 

ได้รับบทความ: 18 เมษายน 2565; แก้ไขบทความ: 28 เมษายน 2565; ตอบรับตีพิมพ์: 9 พฤษภาคม 2565;                                                   
 
 

บทนำ 
เดวิด อาร์. ลอย เป็นศาสตราจารย์ทางจริยศาสตร์/ศาสนาและสังคมที่มหาวิทยาลัยเซ

เวียร์ (Xavier University) เมืองโฮไอโอ สหรัฐอเมริกา และเป็นอาจารย์เซนในสายโอกุน ยามาดา มี
ผ ล ง า น ต ี พ ิ ม พ ์  เ ช ่ น  Nonduality:  A Study in Comparative Philosophy, Lack and 
Transcendence:  Death and Life in Psychotherapy, Existentialism and Buddhism, A 
Buddhist History of the West: Studies in Lack เป็นต้น รวมทั้งผลงานเรื่อง “เงิน กามารมณ์ 
สงคราม และกรรม” พรรณงาม เง่าธรรมสาร ซึ่งแปลจากเรื่อง Money Sex War Karma 

พรรณงาม เง่าธรรมสาร ผู้แปล “เงิน กามารมณ์ สงคราม และกรรม” สำเร็จการศึกษา
ด้านประวัติศาสตร์จากจุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย และเป็นอาจารย์สอนด้านประวัติศาสตร์ที่ 

  



Journal of Buddhist Studies Vanam Dongrak      
Vol.9 No.1 : January – June 2022 

(July-December 2021) 

222 :        

 
Mahachulalongkornrajavidyalaya University Surin Campus 

 
มหาวิทยาลัยวลัยลักษณ์ นครศรีธรรมราช มีผลงานแปล และแปลร่วมหลายเล่ม เช่น จิตสำนึกใหม่
แห่งเอเชีย เล่ม 1-4  รัฐในพม่า ผลงานของ โรเบิร์ต เอช เทย์เลอร์ ประวัติศาสตร์กัมพูชา ของเดวิด  
พี.แซนด์เลอร์ อวสานสมบูรณาญาสิทธิราชย์ในสยาม โดย เบนจามิน เอ.บัทสัน  สังเขปประวัติศาสตร์
เอเชียตะวันออกเฉียงใต้ โดยบิลตัน ออสเบอร์น เป็นต้น รางวัล “หนังสือแปลดีเด่น ประเภทสารคดี” 
จากกระทรวงศึกษาธิการ ประจำปี 2542 ถือเป็นเครื่องการันตีสถานะของผู้แปลหนังสือเรื่องนี้ได้เป็น
อย่างดี 

เนื้อหาหนังสือโดยภาพรวม แสดงถึงข้อกังวลเป็นพิเศษของเดวิด อาร์. ลอย กับการ
เผชิญหน้ากันระหว่างความคิด และแนวปฏิบัติทางพระพุทธศาสนากับโลกร่วมสมัย การเผชิญหน้าที่
เขาเชื่อว่ามีศักยภาพที่จะเป็นประโยชน์ร่วมกัน  เขาใช้แนวทางที่มีอยู่อย่างกว้างขวางในการตีความ
พระพุทธศาสนาผ่านการวิเคราะห์ประเด็นที่ขาดหายไป การแสดงทรรศนะอย่ างตรงไปตรงมาของ
ลอย แสดงถึงความจริงใจ และจริงจังที่ต้องการเห็นการตระหนักรู้ร่วมกัน ทั้งในแง่ของปัจเจก และใน
แง่ของสังคม เพราะโดยที่สุดแล้ว ลอยก็มีความเชื่อว่า ต่อให้พระพุทธศาสนามีหลักคำสอนที่งดงาม
เพียงใดก็ตาม แต่แรงปะทะจากสังคมที่ขับเคลื่อนในลักษณะที่ตรงกันข้ามกับหลักคำสอนก็มีพลังที่จะ
ทำให้กำลังของคำสอนที่ดีงามนั้นถูกบดบังไป การเปลี่ยนแปลงในระดับบุคคล จึงต้องเปลี่ยนแปลง
ระดับสังคมด้วย เพราะต่างก็อิงอาศัยกัน เช่น ลอยพูดถึงรากฐานของความดี -ชั่วที่เรียกว่ากุศลมูล-
อกุศล 3 ประการ ได้แก่ โลภะ โทสะ โมหะ- อโลภะ อโทสะ และอโมหะ ซึ่งพุทธศาสนาแบบจารีต
มักจะเน้นอยู่ในระดับปัจเจก ขณะที่ในความเป็นจริง สังคมยุคใหม่ได้สร้างรากฐานของอกุศลมูลให้
กลายเป็นสถาบันหลักของประเทศ 3 ด้าน ได้แก่ ด้านเศรษฐกิจ ด้านการทหาร และด้านการสื่อสาร 
โดยที่ระบบกลไกเหล่านี้ได้ปลุกปั่นให้คนตกอยู่ในกระแสความทุกข์ที่ยากจะถอนตัวออกได้ พลังของ
ปัจเจกจะสามารถต้านกระแสอันทรงพลังนี้ได้อย่างไร  

บทความทั้งหมดของเดวิด อาร์.ลอย ทั้ง 15 เรื่อง จึงเหมือนเป็นกระจกให้ชาวพุทธได้
ตระหนักรู้ และปรับตัว เพื่อให้สามารถรับมือกับกระแสของกิเลสที่อยู่ในรูปแบบต่างๆ ได้อย่างมี
ประสิทธิภาพ ทั้งนี้บนพื้นฐานที่สาระสำคัญของแก่นคำสอนไม่เสียจุดยืนของตัวเองด้วย ดังนั้น การพบ
กันระหว่างพระพุทธศาสนากับตะวันตก จึงต่างต้องเรียนรู้ซึ่งกันและกัน  

เนื้อหา 
ลอยแบ่งเนื้อหาออกเป็น 15 เรื่อง/หัวข้อ แต่ละเรื่อง/หัวข้อนำเสนอเป็นเอกเทศ แต่ก็มี

ความเชื่อมโยงตั้งแต่ต้น กระทั่งสิ้นสุด เริ่มต้นจากบทนำ ความทุกข์ของตัวตน ความไม่เคยพอกับเงินที่
มี ความเย้ายวนอันยิ่งใหญ่ กับดักแห่งกาลเวลา พระพุทธเจ้าองค์ที่สอง จะขับเคลื่อนกรรมของท่านได้
อย่างไร กามารมณ์ผิดตรงไหน พระพุทธเจ้าจะทรงทำเช่นไร อกุศลมูลสามที่ถูกทำให้เป็นสถาบัน 
จติสำนึกท่ีถูกทำให้เป็นสินค้า: สังคมขาดสติ เยียวยาระบบนิเวศ กรรมแห่งอาหาร ทำไมเราจึงรัก 



วารสารวนัมฎองแหรกพุทธศาสตรปริทรรศน์  
ปีที่ 9 ฉบับท่ี 1 : (มกราคม – มิถุนายน  2565) : 223 

  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาเขตสุรินทร์ 

 
สงคราม  และบันทึกเพื่อการปฏิวัติแนวพุทธ ซึ่งถือเป็นบทสรุปสุดท้ายที่เสนอเป็นแนวทางเพื่อแก้ไข
ปัญหาร่วมสมัยในภาพรวมจากประเด็นที่เดวิด อาร์.ลอย กล่าวถึงในแต่ตอน  

1. บทนำ 
 เดวิด อาร์.ลอย ได้ทบทวนสถานภาพของพระพุทธศาสนาในโลกตะวันตกโดยอ้างข้อเขียน
ของอาร์โนลด์ ทอยน์บี ว่า การเข้ามาของพระพุทธศาสนาในโลกตะวันตก เป็นปรากฏการณ์ที่สำคัญ
ที่สุดในศตวรรษที่ 20 ซึ่งว่าโดยทัศนะส่วนตัวของลอยเห็นว่า “เป็นนิมิตหมายพิเศษ” ขณะเดียวกัน
พระพุทธศาสนาเองก็ต้องปรับตัวให้เข้ากับสังคมตะวันตก และการปรับตัวดังกล่าวนี้ก็ต้องรักษาจุดยืน
ให้ชัดเจน มิเช่นนั้นก็จะกลายเป็นการเดินซ้ำรอยประวัติศาสตร์เหมือนอย่างที่เกิดขึ้นในอินเดีย ที่
พระพุทธศาสนาได้ถูกดูดกลืนจนกลายเป็นส่วนหนึ่งของศาสนาพราหมณ์ไป ซึ่งลอยเรียกว่ า “พิฆาต
ด้วยการสวมกอดอย่างฉันพี ่น้อง”(พรรณงาม เง่าธรรมสาร,2555 :18) สำนวนต้นฉบับใช้คำว่า 
Brahmanism killed Buddhism with a fraternal embrace. (David R. Loy, 2008:2) ลอยได้ยก
ปรากฏการณ์ของพระพุทธศาสนาในประเทศญี่ปุ่น ที่วัดกลายเป็นธุรกิจส่วนตัว เพราะไม่สามารถยืน
หยัดในหลักการสำคัญที่เป็นแก่นคำสอนได้ พุทธศาสนิกชนไม่ได้ดำเนินไปตามมรรคาของศาสดา 
หากแต่กลายเป็นเครื่องมือสำหรับการส่งเสริมความเป็นอยู่ของพระสงฆ์ บทบาทของพระสงฆ์เองก็ไม่
ทำหน้าที่ หรือไม่เป็นแบบอย่างที่ดีงาม หากแต่เปลี่ยนสถานะไปเป็นเพียง “นาบุญ” ให้พุทธศาสนิกได้
อาศัยก้าวผ่านไปยังความสุขในชาติหน้า สิ่งที่ลอยได้พยายามทำในหนังสือเล่มนี้ก็คือการชี้ให้เห็น
ความสำคัญของการเข้าใจร่วมกันว่าอะไรคือแก่นแท้ของธรรม โดยเฉพาะความหมายที่ลึกซึ ้งใน
สถานการณ์ท่ีแต่ละคนประสบอยู่ 
 2. ความทุกข์ของตัวตน 
 ลอยตั้งคำถามเกี่ยวกับแก่นของพระพุทธศาสนาที่แท้จริงว่าคืออะไร บางคนอาจจะมองไป
ที่อริยสัจ แต่แท้จริงแล้ว จารีตธรรมส่วนใหญ่ในอินเดียก็สอนเรื่องทุกข์ในฐานะเป็นจุดเริ่มต้นมรรคา 
เชน และสางขยะบอกว่า ต้นเหตุของความทุกข์มาจากตัณหา และการหลุดพ้นจากตัณหาก็เป็นไปได้ 
เราจึงเห็นมรรคาที่นำพาออกจากทุกข์หลายเส้นทาง เช่น ปรัชญาโยคะสอนเรื่องรยางค์ท้ังแปด (eight 
limbs) ทำนองเดียวกับมรรค 8 (eightfold path) ของพระพุทธศาสนา ทรรศนะของลอยเห็นว่า มีสิ่ง
เดียวเท่านั้นที่ถือเป็นรากฐานสำคัญที่มรรคธรรมอื่นไม่มีคือ ความเข้าใจเรื่องความสัมพันธ์ระหว่าง
ทุกข์กับความหลงผิดในตัวตน มนุษย์อยู ่ในฐานะถูก “ตัวตน” ตามหลอกหลอนในฐานะเป็นผู้
บัญชาการทุกสิ่งทุกอย่างจนไม่สามารถมีอิสระได้ ลอยเรียกตัวตนว่าเป็น “หน้ากาก” โดยพยายาม
เชื่อมโยงให้เห็นรากศัพท์ที่สำคัญของคำว่า บุคคล (person) ซึ่งมาจากคำว่า หน้ากาก (persona-
mask) ในภาษาละติน (David R. Loy, 2008: 18). ตัวอย่างของหน้ากากที่มีบทบาทสำคัญในชีวิตเริ่ม
ตั้งแต่ความรู้สึกว่า “ฉัน” “ของฉัน” กระทั่งถึง “เกียรติยศ” “ชื่อเสียง” ทุกข์จึงมีความเชื่อมโยงกับสิ่ง 



Journal of Buddhist Studies Vanam Dongrak      
Vol.9 No.1 : January – June 2022 

(July-December 2021) 

224 :        

 
Mahachulalongkornrajavidyalaya University Surin Campus 

 
ที่พระพุทธศาสนาเรียกว่า “สังขาร” คือความคิดปรุงแต่งที่แต่ละคนแต่งขึ้น การขจัดความทุกข์ในชีวิต
ออกไปจึงไม่ได้ขึ้นอยู่กับขจัดความรู้สึกตัวตนที่ฝังลึกอยู่ออกไป เพราะสิ่งนี้ไม่เคยมีอยู่จริง ลอยกำลัง 
บอกว่า พวกเรากำลังวุ่นวายอยู่กับการปกป้องและส่งเสริมผลประโยชน์ของสิ่งที่ไม่มีอยู่จริง ดังนั้นเรา
ต้องตื่น หรือตระหนักรู้ข้อเท็จจริงดังกล่าวนี้ 
 3. ความไม่เคยพอกับเงินที่มี 
 สังคมดั้งเดิมเงินเป็น “เครื่องมือ” แต่ปัจจุบันสถานะของเงินเปลี่ยนเป็น “เป้าหมาย” 
กลายเป็นศูนย์กลางของชีวิต ซึ่งมีวิบากกรรมอยู่ในนั้น เพราะยิ่งเราให้คุณค่ามากเท่าไหร่ เราก็ยิ่งต้อง
ใช้มันมากเท่านั้น เงินจึงกลายเป็นสิ่งมีชีวิตที่คอยชักไยโดยสัญลักษณ์ที่เรายึดถือ ขณะเดียวกัน มันก็ลง
เอยด้วยการลดทอนคุณค่าของชีวิต เป็นการพันธนาการตัวเองโดยไม่ต้องใช้โซ่ตรวน ภายใต้ข้อสรุป
ดังกล่าวเงินมีพัฒนาการมาโดยลำดับ เริ ่มตั้งแต่ 1) การเป็นตัวกลางของการแลกเปลี่ยน ต่อมา
กลายเป็น 2) คลังแห่งมูลค่า ที่นับตัวเลขในมือ หรือในบัญชีเป็นเครื่องวัดความมั่นคง มั่งคั่ง และ
ความสุข ต่อมาเงินได้ 3) ถูกใช้เพื่อให้ได้มาซึ่งเงินที่มากขึ้น เราจึงได้เห็นพลวัตที่ถูกกระตุ้นเพื่อความ
เจริญทางเศรษฐกิจเป็นเรื ่องปกติธรรมดา และมีแนวโน้มที่จะกลายเป็นปัญหาหลอกลวงให้เกิด
ความรู้สึกที่เรียกว่าไม่รู้จักพอ เพราะอีกด้านหนึ่งของการลงทุนก็คือ หนี้สิน เศรษฐกิจแบบทุนนิยมคือ
เศรษฐกิจที่ถูกขับเคลื่อนด้วยหนี้ ทำให้ทุกคนพอใจกับการเป็นหนี้ โดยมีความหวัง “อนาคตที่ดีกว่า” 
เป็นเครื่องกระตุ้นให้เกิดการขับเคลื่อน  สุดท้าย 4) เงินได้กลายเป็นสัญลักษณ์ความจริงที่สำคัญที่สุด
ในชีวิต กระท่ังสามารถลดทอนคุณค่าของชีวิตดังได้กล่าวแล้ว  
 4. ความเย้ายวนอันยิ่งใหญ่ 
 ในบทนี้ เดวิด อาร์.ลอย เปิดประเด็นด้วยการวิเคราะห์ความอยากมีชื่อเสียงว่า ทำไม
คนเราถึงโหยหา และลงทุนลงแรงเพื่อสิ่งนี้กันมากมายนัก โดยสรุป เหตุผลหลักก็เพราะเราใช้ความมี
ชื่อเสียงเป็นเครื่องมือเพื่อ “อะไร” อีกหลายอย่างตามมา เช่น อำนาจ เงินตรา แรงดึงดูดทางเพศ  
เป็นต้น แต่สิ่งเหล่านี้ก็เป็นกับดักของชีวิตที่คอยบั่นทอน หรืออาจถึง “ปั่นหัว” ให้ผู้มีชื่อเสียงทั้งหลาย
ในโลกนี้ต้องดินรน อย่างน้อยก็ด้วยเหตุผล 2 ประการ คือ ประการแรก ดิ้นรนเพื่อรักษา ปกป้อง
ชื่อเสียงไว้ให้คงอยู่ยาวนาน ประการต่อมา ดิ้นรนเพื่อให้ได้มาซึ่งชื่อเสียงยิ่งๆ ขึ้นไป  แต่ประเด็น
ปัญหาก็คือ ยิ่งเราหมกมุ่นในชื่อเสียงมากเท่าไร เราก็ยิ่งทำให้เรารู้สึก “ขาด” ตามหลอกหลอนอยู่
ตลอดเวลา ที่สำคัญยิ่งไปกว่านั้นคือ ชื่อเสียง-ไม่มีชื่อเสียง ต่างก็เป็นทวิลักษณ์ที่เราไม่สามารถรับเอา
เพียงอย่างใดอย่างหนึ่งได้ หรือรับสิ่งหนึ่งมากกว่าอีกสิ่งหนึ่งได้ ดังนั้นท่าทีที่ถูกต้องต่อสิ่งนี้ก็คือ 
ความรู้สึกที่ว่า ไม่ว่าจะมีชื่อเสียงขนาดไหนก็ตาม ก็ไม่อาจสร้างความพอใจให้กับมนุษย์ได้ ท้ายที่สุดก็
ต้องตื่นขึ้นมายอมรับข้อเท็จจริงนี้ ตัวอย่างบทสรุปสำหรับท่าทีที่ควรจะเป็น ลอยยกตัวอย่างท่าทีของ 
 



วารสารวนัมฎองแหรกพุทธศาสตรปริทรรศน์  
ปีที่ 9 ฉบับท่ี 1 : (มกราคม – มิถุนายน  2565) : 225 

  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาเขตสุรินทร์ 

 
องค์ทะไลลามะที่ดำรงฐานะเป็นทั้งประมุขรัฐบาลพลัดถิ่น ขณะเดียวกันก็เป็นประมุขของศาสนจักร 
แต่ก็ทรงงดงาม เพราะชื่อเสียงไม่ก่อให้เกิดผลกระทบใดๆ ต่อสถานะของพระองค์ 
 5. กับดักแห่งเวลา 
 ทุกข์ส่วนใหญ่ในชีวิตของเราเกี่ยวข้องกับเวลา เพราะเรามักดึงตัวเองเข้าไปผูกติดกับ
ช่วงเวลาใดเวลาหนึ่งเสมอ เช่น เราอาจกำลังนึกถึงความผิดพลาดในอดีต หรือกำลังกังวลกับเหตุการณ์
ที่จะเกิดขึ้นในอนาคต แล้วส่งผลให้เกิดความเครียด ว้าวุ่นใจ เป็นต้น แม้สิ่งนั้นจะผ่านมาแล้ว หรือยัง
มาไม่ถึงก็ตาม แท้จริงแล้ว เวลาไม่ใช่สิ่งที่เรามี แต่เป็นสิ่งที่เราเป็น และแท้จริงแล้ว ไม่มีอะไรแยกออก
ต่างหากจากเวลา การแยกตนเองออกจากเวลาจึงกลายเป็นกับดักที่คิดว่ามีเวลานอกเหนือจากตัวเรา
คอยเหนี่ยวหรือรั้งเราไว้ เราจึงสามารถทุกข์กับอดีต หรืออนาคตที่ไม่ได้มีอยู่จริง เพราะจริงๆ แล้ว 
ชีวิตและเวลาของเราอยู ่ในรูปของปัจจุบันกาลเสมอ สิ่งที่เป็นปัจจุบันกาลย่อมเปลี ่ยนแปลงอยู่
ตลอดเวลา แต่ก็เป็นปัจจุบันกาลเสมอ เพราะเม่ือเรานึกอะไรบางอย่าง ไม่ว่าจะผ่านมาแล้ว หรือยังมา
ไม่ถึง เราก็นึกอยู่ในรูปของปัจจุบันนี้เท่านั้น 
  6. พระพุทธเจ้าองค์ที่สอง 
  พระพุทธเจ้าองค์ที่สอง เป็นสมัญญานามที่เอ่ยถึงนาคารชุน ในฐานะที่ท่านเป็นผู้เปิด
ประเด็น ชี้ให้เห็นว่า ตลอดระยะเวลาเกือบสองพันกว่าปี เราถูกลวงด้วยภาษา เพราะภาษาที่เราใช้กัน
อยู่ไม่ได้โปร่งใสเหมือนกระจก ที่สามารถสะท้อนความเป็นจริงได้ทั้งหมด ตัวอย่างที่นาคารชุนยกขึ้น
แสดงก็คือ เราคิดว่า เราได้สัมผัสโลกโดยตรงจริง หากแท้ที่จริงแล้วเราสัมผัสโลกผ่านความเข้าใจที่เรา
สร้างข้ึน หรือก็คือจากการปรุงแต่งของเราเอง ที่สำคัญยิ่งไปกว่านั้นก็คือ เมื่อเรามองสรรพสิ่งต่างๆ ใน
โลกนี้ เรามักจะแยกตัวเองออกเป็น “อ่ืน” จากสรรพสิ่งเหล่านั้น ทั้งท่ีในความเป็นจริงแล้ว ไม่สามารถ
ทำเช่นนั้นได้ ก่อให้เกิดสิ่งที่เรียกว่า “ฉัน” หรือ “ของฉัน” ซึ่งขัดแย้งกับข้อเท็จจริงของโลกที่มี
ลักษณะ “สัมพัทธ์” คือไม่มีสิ่งใดสามารถดำรงอยู่ได้ตัวของมันเอง และนั่นคือความหมายที่แท้จริงเมื่อ
นาคารชุนพูดเรื่องสุญญตา 
 7. จะขับเคลื่อนกรรมของท่านอย่างไร 
 เดวิด อาร์.ลอย เริ่มต้นด้วยข้อเท็จจริงเรื่องเกี่ยวกับปัญหาความเข้าใจเรื่องกรรม  ซึ่งมี
แนวโน้มจะเป็นไปในลักษณะที่ว่าเป็นกฎสากลจักรวาลที่แน่นอนเทียบได้กับกฎของฟิกส์ของนิวตัน 
ขณะที่การค้นพบของศาสตร์ใหม่ในปัจจุบันต่างไม่ยอมลงให้กับความเชื่อที่เป็นกลไกเช่นนั้น  และ
หลักการเรื่องปัจจยาการ ซึ่งถือเป็นหลักคำสอนสำคัญของพระพุทธเจ้าก็มีแนวโน้มที่จะอยู่ตรงกันข้าม
กับการยอมรับความเชื่อเรื ่องกรรมตามที่ปรากฏในจารีตดั้งเดิม ซึ่งบางแง่บางมุมดูจะเอนเอียงไป
ในทางนิยัตินิยมทางศาสนา เห็นได้จากมีการใช้กรรมเป็นเครื่องมือสำหรับการในการอธิบายเรื ่อง
วรรณะ การเหยียดผิว การกดข่ีทางเศรษฐกิจ ความพิการมาแต่กำเนิด เป็นต้น โดยถือเป็นส่วนหนึ่ง 



Journal of Buddhist Studies Vanam Dongrak      
Vol.9 No.1 : January – June 2022 

(July-December 2021) 

226 :        

 
Mahachulalongkornrajavidyalaya University Surin Campus 

 
ของกรรมที่ต้องยอมรับ และไม่อาจหลีกเลี่ยงได้ ลอยเล่าประสบการณ์ตรงกรณีเหตุการณ์ล้างเผ่าพันธุ์
ในเยอรมนีของพวกนาซี ท่านได้เรียนถามพระอาจารย์ท่านหนึ่งว่าเห็นอย่างไร คำตอบที่ได้คือ 
“ชาวยิวเหล่านั้นคงจะได้ทำกรรมไว้อย่างร้ายแรงยิ่ง...” (พรรณงาม เง่าธรรมสาร, 2555 : 79). ซึ่ง
ความเชื่อดังกล่าวเท่ากับเป็นการช่วยสร้างความชอบธรรมให้กับผู้กระทำ ขณะเดียวกันก็เท่ากับเป็นให้
ผู ้ถูกกระทำต้องยอมรับชะตากรรมโดยไม่มีข้อโต้แย้ง ลอยได้ยกตัวอย่างคำสอนที่อยู่ในพระสูตร
บางพระสูตรก็ดูเหมือนจะสนับสนุนแนวคิดนี้ เช่น จูฬกัมมวิภังคสูตร แต่เหลี่ยมที่เห็นว่าพระพุทธเจ้า
ปฏิเสธเรื่องนี้ก็มี เช่นในติตถสูตร เป็นต้น ประเด็นจึงอยู่ที่ชาวพุทธเองก็ต้องตระหนักรู้ว่า แท้จริงแล้ว
เวลาพูดถึงเรื ่องกรรมพระพุทธเจ้าให้น้ำหนักที ่เร ื ่องใด ระหว่าง 1) ผลที่ตามมา 2) กฎเกณฑ์ 
กฎระเบียบที่ปฏิบัติ และ 3 เจตนา หรือแรงจูงใจที่ทำให้ทำอะไรบางอย่าง สมัยพุทธกาล พวก
พราหมณ์ให้ความสนใจที ่ระเบียบปฏิบัติ หรือพิธีกรรม ขณะที่พระพุทธเจ้าพยายามชี้ให้เห็นถึง
ความสำคัญของเจตนา นั่นคือชีวิตสามารถเปลี่ยนเปลี่ยนได้ ด้วยการปรับเปลี่ยนเจตนาในการกระทำ
ของเราเสียบัดนี้ กรรมไม่ใช่สิ่งที่เรามี หากแต่คือสิ่งที่เราเป็น  
 8. กามารมณ์ผิดตรงไหน  
 เดวิด อาร์.ลอย พยายามแสวงหาเหตุผลถึงการบัญญัติสิกขาบทห้ามล่วงละเมิดทางเพศ
โดยเด็ดขาด และถือเป็นเรื่องร้ายแรงในสังคมพระ โดยเบื้องต้นได้ตั้งประเด็นว่า 1) เป็นเพราะกิจกรรม
ทางเพศเป็นเรื่องเลวร้ายในตัวของมันเอง หรือว่า 2) กิจกรรมทางเพศเป็นเครื่องขัดขวางการบรรลุ
ธรรม  ต่อประเด็นแรก ลอยได้พยายามพิจารณาในแง่ข้อเท็จจริงของธรรมชาติที่ว่า สัตว์โลกทั้งหลาย
ดำรงเผ่าพันธุ์มาถึงปัจจุบันก็โดยอาศัยการสืบพันธุ์ ถ้าบอกว่ากิจกรรมทางเพศเป็นเครื่องขัดขวางการ
บรรลุธรรม มีตัวอย่างฆราวาสหลายคนบรรลุธรรมโดยที่ไม่ต้องบวช ทั้งสองประเด็นจึงน่าจะไม่ใช่
เหตุผลหลักของการบัญญัติสิกขาบทข้อนี้ สิ ่งที่ลอยหยิบยกขึ้นมาเป็นเหตุผลสรุปลงตรงที่ “ผลที่
ตามมา” หากปล่อยให้ภิกษุมีกิจกรรมทางเพศ นับตั้งแต่ ความรู้สึกหึงหวง  การตั้งครรภ์ ภาระในการ
ดูแลลูก  ซึ่งในฐานะของนักบวชแล้ว ถือเป็นเรื่องที่ยุ ่งยากพอสมควร ท้ายที่สุดก็ส่งผลกระทบต่อ
ความรู้สึกของชาวบ้านที่ทำหน้าที่อุปถัมภ์บำรุง ตัวอย่างที่เห็นได้ชัดก็คือในสังคมญี่ปุ่นที่พระมีภรรยา
ได้ เมื่อมีภรรยาก็มีลูก เมื่อมีลูกก็ต้องรับผิดชอบเลี้ยงดู วัดจึงกลายเป็นธุรกิจครอบครัว เพราะเหนือสิ่ง
อื ่นใดนั้น การมีเพศสัมพันธ์เป็นที่มาของความพอใจ และความปลื้มปีติ และเป็นได้ดีมากๆ ด้วย 
กามารมณ์จึงเป็นเครื่องกระตุ้นความอยากอย่างไม่มีที่สิ้นสุด ถือเป็นเกมที่ธรรมชาติใช้เล่นกับเรา ถ้า
เราไม่เข้าใจสิ่งนี้เราก็ออกจากทุกข์ไม่ได้  
 9. พระพุทธเจ้าจะทรงทำเช่นไร 
 ลอยยกปัญหาสถานการณ์วิกฤติต่างๆ ที่เกิดขึ้นบนโลกนี้ มาเป็นโจทย์ใหญ่ให้ชาวพุทธได้
หันมาสนใจร่วมเป็นส่วนหนึ่งของการแก้ไขปัญหา ไม่ใช่แค่นั่งพิจารณามองเหตุการณ์ด้วยท่าทีที่ปล่อย 



วารสารวนัมฎองแหรกพุทธศาสตรปริทรรศน์  
ปีที่ 9 ฉบับท่ี 1 : (มกราคม – มิถุนายน  2565) : 227 

  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาเขตสุรินทร์ 

 
วาง ทำเป็น “ทองไม่รู้ร้อน” และหลงคิดไปว่า ปัญหาเหล่านี้ไม่เกี่ยวกับเรา การคิดเช่นนี้ เป็นการคิด
แบบแบ่งแยก เป็นการเอาตัวเองออกจากสังคมโดยคิดว่าจะทำได้ แต่ในความเป็นจริงแล้ว ไม่มีที่ไหน 
ในโลกที่เราจะสามารถดำรงอยู่ได้โดยไม่ถูกคุกคาม หรือได้รับผลกระทบ การลุกขึ้นมาตั้งคำถามว่า 
พระพุทธเจ้าจะทรงทำเช่นไร เท่ากับเป็นการท้าทายว่า พระพุทธศาสนายังมีประโยชน์ต่อสังคม หาก
ว่าพระพุทธศาสนาได้เข้าไปช่วยแก้ปัญหาร่วมสมัยได้ หาไม่แล้ว พระพุทธศาสนาก็ได้ตายไปแล้ว คำ
สอนทั้งหมดก็เป็นอันใช้ไม่ได้ ลอยได้ทิ้งประเด็นให้คิดตอนท้ายว่า หลักอิทัปปัจจยตา ไม่ใช่แค่ญาณทัส
สนะที่เรามานั่งเจริญบนอาสนะ  โลกที่เต็มด้วยทุกข์ เรียกร้องให้เราตระหนักรู้อย่างแท้จริงในหลักปัจจ
ยาการ เพื่อทำให้เป็นจริง ในวิถีชีวิตจริง ถ้าชาวพุทธไม่ทำเช่นนี้ หรือไม่ปรารถนาหาทนทางที่จะทำ
เช่นนี้ พุทธศาสนาก็ไม่ใช่วิถีแห่งจิตวิญญาณในโลกปัจจุบันอีกต่อไป 
 10. อกุศลสามที่ถูกทำให้เป็นสถาบัน 
 พื้นฐานสำคัญของกรรมก็คือเรื่องของเจตนา และตัวเจตนานี้ก็เชื่อมโยงรากฐานสำคัญ 3 
ประการ ซึ ่งเป็นสาเหตุสำคัญก่อให้เกิดความทุกข์ ได้แก่ โลภะ ความอยากได้, โทสะ ความคิด
ประทุษร้าย, และโมหะ ความหลง ปกติเรามักจะพูดถึงสิ่งเหล่านี้ในฐานะเป็นปัจเจกเท่านั้น แต่ใน
ความเป็นจริง สิ่งเหล่านี้ได้ถูกทำให้เป็นอัตตาร่วม (collective ego) กลายเป็นสิ่งมีชีวิตที่ขับเคลื่อน
กลไกต่างๆ ในสังคมในรูปแบบสถาบันหลัก 3 ประการ ได้แก่ 1) สถาบันเศรษฐกิจ ซึ่งขับเคลื่อนด้วย
ความโลภที่บรรดาบรรษัทยักษ์ใหญ่ไม่เคยพอกับผลกำไรที่ได้ ส่วนผู้คนก็ไม่เคยพอกับการเสพบริโภค 
กลายเป็นเงื ่อนไขให้แสวงหาความหมายชีวิตด้วยการซื ้อและการบริโภค 2) สถาบันทหาร ซึ่ง
ขับเคลื่อนด้วยโทสะ ปัญหาของสงครามก็คือ ไม่ว่าเราจะเป็นคนดี หรือคนเลว แต่สงครามก็ส่งเสริม
และสร้างเหตุผลให้ส่วนที่เลวร้ายที่สุดของเราได้รับการกระตุ้นให้ฆ่าและทำร้ายมนุษย์คนอื่น เฉพาะ
สหรัฐประเทศเดียว มีฐานทัพโพ้นทะเลอย่างน้อย 737 แห่ง ใน 135 ประเทศ และใช้เงินนับล้านลา้น
ดอลลาร์เพื่อการนี้ 3) สถาบันสื่อ ซึ่งขับเคลื่อนด้วยโมหะ ซึ่งใช้สำหรับการปลุกปั่น “ประสาทกลุ่ม” 
เพ่ือหวังผลที่เป็นกำไร หรือผลประโยชน์ในรูปแบบต่างๆ เฉพาะอย่างยิ่งการส่งเสริมการผลิต และการ
บริโภคอย่างบ้าระห่ำเพื่อความเจริญเติบโตทางเศรษฐกิจ การตระหนักในกระแสธรรมชาติของอกุศล
มูลทั้งสามที่ถูกทำให้เป็นสถาบันนี้จึงมีความสำคัญเท่าๆ กับการตระหนักรู้ภายในอันเกิดจากการ
ปฏิบัติภาวนา 
 11. จิตสำนึกที่ถูกทำให้เป็นสินค้า: สังคมขาดสติ 
 ความรู้สึกนึกคิดของคนเราถูกกำหนดด้วยด้วยเงื ่อนไขใหม่อย่างน้อย 3 ทาง 1) ข้อมูล
ข่าวสารมหาศาลที่โถมกระหน่ำใส่ ขณะที่เวลาเรามีอยู่เท่าเดิม ทำให้เกิดปัญหาเรื่องความท้าทายใน
การจัดลำดับเรื่องราวและตรรกะของเรา พร้อมๆ กับทำให้ความสนใจเราพร่ามัวไปด้วย 2) แต่ก่อน
เวลาคือเงิน แต่ปัจจุบันเปลี่ยนเป็น “ความสนใจคือเงิน” ปรัชญาการโฆษณาท่ีดีที่สุดจึงไม่ได้อยู่ที่การ 



Journal of Buddhist Studies Vanam Dongrak      
Vol.9 No.1 : January – June 2022 

(July-December 2021) 

228 :        

 
Mahachulalongkornrajavidyalaya University Surin Campus 

 
เผยแพร่ข่าวสาร หากแต่อยู่ที่การแทงทะลุความคิดของสาธารณชนด้วยตัณหาและความเชื่อ เพราะ
มันคือกำไรงาม จึงไม่น่าแปลกใจที่เด็กอเมริกันวัย 4 ขวบ ครึ่งหนึ่งไม่รู้จักชื่อจริงของตนเอง ขณะที่
สองในสามของเด็ก 3 ขวบ จำเส้นโค้งสีทองซึ่งเป็นเครื่องหมายการค้าของแม็กโดนัลด์ได้ 3) การ
ควบคุมความสนใจของสาธารณชนในรูปแบบต่างๆ เช ่น เผด็จการควบคุมด้วยความรุนแรง 
ประชาธิปไตยควบคุมผู้คนด้วยโฆษณาชวนเชื่อที่แยบคาย ในทางปฏิบัติเราจึงอาจต้องค้นหาอิสรภาพ
ของความสนใจร่วมว่า ใครเป็นเจ้าของความสนใจของเรา และใครควรจะมีสิทธิ์ตัดสินสิ่งที่เกิดขึ้นกับ
มัน 
 12. เยียวยาระบบนิเวศ 
 แนวคิดเรื่องอนัตตา สามารถนำมาอธิบายถึงความสัมพันธ์ระหว่างมนุษย์กับธรรมชาติใน
ฐานะเป็นปัจจยาการที่ต้องอิงอาศัยกัน ไม่สามารถแยกกันได้อย่างเด็ดขาด ดังนั้นจึงต้องดูแลกันและ
รับผิดชอบต่อกันและกัน แนวคิดดังกล่าวปรากฏชัดเจนในพระบาลี รวมถึงอรรถกถา ซึ่งสะท้อน
เรื่องราววิถีชีวิตของพระสงฆ์ที่อิงอาศัยธรรมชาติ และเกื้อกูลกัน แม้ในสิกขาบทที่เป็นข้อปฏิบัติของ
พระสงฆ์ก็สอดรับกับเจตนารมณ์ดังกล่าวนี้ด้วย ปัญหาที่เกิดขึ้นในปัจจุบัน เป็นเพราะสังคมขาดการ
ตระหนักรู้ร่วมกัน และแยกตนเองออกจากธรรมชาติ ซึ่งยิ่งแยกตนเองออกจากธรรมชาติมากเท่าใด 
ความกังวลของเราก็ยิ่งมากยิ่งขึ้น คำถามก็คือเรามีท่าทีอย่างไรต่อการเจริญเติบโตทางเศรษฐกิจและ
การพัฒนาเทคโนโลยีในปัจจุบัน อะไรเป็นแรงผลักดัน  แน่นอนว่ามันถูกเชื่อมโยงด้วยผลประโยชน์ที่
ไม่มีวันเพียงพอ เราถูกหลอกด้วยวาทกรรม “ความก้าวหน้า” ขณะที่โลกชีวภาพทั้งหมดคือรากฐานที่
เรากำเนิดและดำรงอยู่ มันไม่ใช่แค่สิ ่งที่เราอาศัยอยู่ แต่มันคือมารดาของเรา ทางออกคือเราต้อง
ตระหนักรู้ และแสวงหาแนวทางร่วมกันเพื่อช่วยเยียวยาระบบนิเวศ ซึ่งเป็นส่วนหนึ่งของชีวิตเราดว้ย 
ข้อเสนอของลอยคือการหันมาใช้พลังงานทดแทน เช่น แสงแดด ลม ฯลฯ พร้อมๆ กับการลดความ
ต้องการพลังงานอย่างจริงจัง 
 13. กรรมแห่งอาหาร 
 กรรมแห่งอาหารที่ถูกหยิบขึ้นมาวิเคราะห์ สรุปได้ 2 ประเด็นหลัก อย่างแรก ข้อถกเถียง
เรื่องการทาน-ไม่ทานเนื้อในกลุ่มของชาวพุทธ ประการต่อมา ท่าทีของพุทธศาสนาต่ออาหารที่มีการ
ตกแต่งพันธุกรรม ตามความเห็นของเดวิด อาร์. ลอย การทาน-ไม่ทานเนื้อสัตว์ไม่ใช่ประเด็นสำคัญ แม้
ทั้งสองกลุ่มนี้จะอ้างเหตุผลประการใดก็ตาม สิ่งสำคัญท่ีเป็นแก่นแท้ของอาหารคือ ต้องไม่เป็น“บ่อเกิด
ของตัณหา” โดยนัยนี้ พระพุทธศาสนาจึงสนใจที่วิธีการได้มาซึ่งอาหาร และความเพลิดเพลินใน
อาหาร ซึ่งอาจทำให้ไขว้เขวออกจากหลักธรรม การทาน-ไม่ทานเนื้อ ท่าที่ของพระพุทธศาสนาก็ยังคง
ให้ความยึดหยุ่นในการปฏิบัติ ส่วนประเด็นเรื่องอาหารที่ผ่านการตัดแต่งพันธุกรรม ถือเป็นประเด็น
ใหม่ที่คำสอนยังไม่มีกล่าวเอาไว้ แต่อย่างไรก็ตาม ทัศนะของพระพุทธศาสนาก็ไม่ได้ยกย่องเชิดชู 



วารสารวนัมฎองแหรกพุทธศาสตรปริทรรศน์  
ปีที่ 9 ฉบับท่ี 1 : (มกราคม – มิถุนายน  2565) : 229 

  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาเขตสุรินทร์ 

 
ธรรมชาติ  อะไรที่ไม่เป็นธรรมชาติถือว่าเลวร้าย ลอยจึงเสนอหลักในการพิจารณาปัญหาเรื่องอาหารที่
ผ่านการตกแต่งพันธุกรรมว่า ควรยึดหลักการว่าเป็น “บรรเทาทุกข์” หรือเป็นการ “เพ่ิมทุกข์” เพราะ 
โดยตัวเทคโนโลยีเองไม่ได้เป็นความดี หรือความชั่ว และก็ไม่ได้เป็นกลางด้วย ดังนั้นการพิจารณาใน
ข้อนี้ จึงต้องย้อนกลับไปหาตัวรากฐานที่อยู่เบื้องหลัง นั่นคือตัวเจตนา 
 14. ทำไมเราจึงรักสงคราม 
 สงครามคือนรก หรือยิ่งกว่านรก ไม่ว่าจะในขณะที่เกิดขึ้น หรือผลพวงหลังจากที่เกิด
สงครามแล้ว ถึงกระนั้น สงครามก็ยังคงดำเนินไป และเราก็ได้เรียนรู้ที่จะทำใจกับมัน แม้จะไม่ยอมรับ 
แต่ก็ไม่ใช่ทุกคนที่จะรังเกียจมัน ทั้งนี้เพราะมีผู้ได้ประโยชน์จากสงคราม และท้ายที่สุดแล้ว สงครามก็
ถูกหยิบยกมาอธิบายบนพ้ืนฐานของความชอบธรรมได้แทบทุกครั้ง สงครามจึงยังคงมีเสน่ห์ดึงดูด และ
แม้กระท่ังกลายเป็นสิ่งเสพติดท่ีสามารถให้ความหมายที่มนุษย์แสวงหา แม้แต่ในมิติของศาสนาเอง ก็มี
ส่วนสำคัญอย่างยิ่งที่ทำให้เกิดสงคราม สังคมพุทธเองก็ไม่มีภูมิคุ ้มกันจากสงคราม สถาบันทาง
พระพุทธศาสนาในญี่ปุ ่นเองก็มีส่วนสนับสนุนความทะเยอทะยานเพื่อจักรวรรดินิยมของรัฐบาล
ฟาสซิสต์อย่างเต็มหัวใจ ที่ศรีลังกาก็มีพระสงฆ์ที่เข้ามายุ่งกับการเมืองคัดค้านการเจรจาต่อรองเพ่ือยุติ
สงครามกลางเมือง คนที่ถือตัวเองเป็นพุทธองค์ก็พร้อมที่จะทำสงครามเนื่องจากพุทธศาสนา ความ
ขัดแย้งนานาประการในตะวันออกกลางจากสายอับราฮัมทั้งสาม คือลัทธิยูดา, คริสต์ศาสนา, และ
อิสลาม ล้วนมีความเข้าใจต่อโลกแบบเดียวกัน คือโลกนี้เป็นสนามรบที่คนดีต้องต่อสู้กับคนเลว ด้วย
เหตุนี้ ทางรอดจึงขึ้นอยู่กับการเลือกท่ีจะต่อสู้ 
 15. บันทึกเพื่อการปฏิวัติแนวพุทธ 
 เป็นที่แน่ชัดว่า พุทธศาสนาเป็นมรรคาเพื่อการเปลี่ยนแปลงจิตวิญญาณส่วนบุคคล ไม่ใช่
เพ่ือปฏิวัติทางการเมืองหรือเศรษฐกิจ แต่วิถีคิดและการกระทำของเราก็มีส่วนสำคัญในการสร้างสรรค์
สังคม ในทางกลับกัน สถาบันทางสังคมก็เป็นตัวกำหนดให้เราคิดและทำ ดั่งประเด็นปัญหาต่างๆ ที่
กล่าวมาข้างต้น ซึ่งในตอนท้าย เดวิด อาร์. ลอย ได้เสนอแนวทางไว้ 4 ประการ ได้แก่ 1) ถ้าเราไม่
เปลี่ยนแปลงความโลภ ความโกรธ ความหลงในตัวเรา ความพยายามในการแก้ปัญหาทางสถาบัน
อกุศลมูลทั ้งสามก็คงไร้ประโยชน์หรืออาจแย่กว่าเดิม การเน้นที ่การเปลี ่ยนแปลงที ่ตัวเราจึงมี
ความสำคัญ 2) ทุกข์มีสาเหตุมาจากความหลงผิด ไม่ใช่ความชั่ว ปัญหาพื้นฐานของสังคมถูกชักไยไป
ในทางที่จะเพิ่มทุกข์ แทนที่จะลดทุกข์ เราทั้งหมดจึงกลายเป็นเหยื่อ โลกไม่ใช่สนามรบที่คนดีต้อง
ทำลายคนชั่ว แต่เป็นที่ที่เราทำเรื่องโง่ๆ ต่อตัวเราเองและต่อกัน เนื่องจากเราโง่เขลาต่อธรรมชาติที่
แท้จริงของตัวเราเอง 3) เราต้องตื่นรู้ด้วยกันทั้งหมด วิถีของพระโพธิสัตว์อยู่ที่ไม่อาจมีผู้ใดตื่นรู้ได้อย่าง
ถึงที่สุดจนกว่าผู้อื่นจะตื่นรู้ด้วยกันทั้งหมด ขันติ และวิริยะ จึงเป็นหลักการสำคัญยิ่งในการกระทำ
ร่วมกันในสังคมอย่างไม่เห็นแก่ตัว  4) ไม่มีสิ่งใดมีแก่นสารด้วยตัวของมันเอง เนื่องจากทุกสิ่งล้วนเกี่ยว 



Journal of Buddhist Studies Vanam Dongrak      
Vol.9 No.1 : January – June 2022 

(July-December 2021) 

230 :        

 
Mahachulalongkornrajavidyalaya University Surin Campus 

 
โยงกัน เมื่อสิ่งหนึ่งเปลี่ยน สิ่งอื่นๆ ก็เปลี่ยนด้วย อย่างไรก็ดี ใช่ว่าการเชื่อมโยงทั้งหมดจะเท่ากัน นี่เป็น
เหตุให้เราต้องแสวงหาหัวใจของปัญหา 

บทวิจารณ ์
1.  จุดเด่น 
 ต้องยอมรับว่ามุมมองของเดวิด อาร์. ลอย  ที่สะท้อนออกมาทั้ง 15 เรื่องในหนังสือชื่อ 

“เง ิน กามารมณ์, สงคราม, และกรรม” มีความเด่นชัดทั ้งในแง่ของสาระสำคัญคำสอนทาง
พระพุทธศาสนา และมิติทางสังคมที่คุกกรุ่นไปด้วยกำลังแห่งโลภะ โทสะ และโมหะที่อยู่ในรูปแบบ
ต่างๆ ในสังคม ซึ่งได้ก่อตัวมาอย่างยาวนาน ทั้งยังมีความสลับซับซ้อนเพิ่มขึ้นตามลำดับ หลายเรื่อง
พัฒนามาถึงขนาดเป็นสถาบันหลักในสังคมไปแล้ว เช่น โลภะ ถูกขับเคลื ่อนมาในรูปของระบบ
เศรษฐกิจที่ถูกตั้งอยู่บนพื้นฐานของกำไร (สำหรับผู้ผลิต) ขณะเดียวกันก็ผลักให้ผู้คนในสังคมตกอยู่ใน
กระแสของบริโภคนิยมอย่างไม่มีที ่สิ ้นสุด (สำหรับผู้บริโภค) เวลาจึงไม่ใช่เงินอีกต่อไป หากแต่คือ 
“ความสนใจ” ซึ่งประเด็นนี้ดังกล่าวนี้ ก็จะนำไปสู่ความเชื่อมโยงมิติทางด้านการสื่อสารที่มุ่งถึงความ
สนใจของคนในสังคมเพื่อประโยชน์ หรือเป้าหมายของตนเองเป็นหลัก เราจึงเห็นโฆษณาที่แทรกเข้า
ไปทุกอณูของการรับรู้ทั้งระดับจิตสำนึกและจิตใต้สำนึก จึงไม่น่าแปลกใจที่เด็กอายุ 4 ขวบ ประมาณ
ครึ่งหนึ่งในอเมริกาจำชื่อตัวเองไม่ได้ แต่เด็ก 3 ขวบ สองในสามจำชื่อเส้นโค้งสีทองซึ่งเป็นเครื่องหมาย
สิ้นค้าของแม็กโดนัลด์ได้ 
 ข้อเขียนของเดวิด อาร์.ลอย แม้จะพยายามนำเสนอประเด็นปัญหาร่วมสมัย พร้อมทั้ง
เสนอจุดเชื่อมโยงมิติแห่งคำสอนที่จะเข้าไปแก้ไขปัญหาได้อย่างลุ่มลึก แต่เหนือสิ่งอื่นใดนั้น สิ่งที่ลอย
พยายามสื่อในเกือบๆ จะทุกตอนก็คือ สารัตถะแห่งคำสอนพระพุทธองค์ ซึ่งดูเหมือนว่า ทุกสายจะ
ไหลไปรวมอยู่ที่สารัตถะดังกล่าวนี้ นั่นคือหลักการเรื่อง “อนัตตา” ลอยได้เกริ่นถึงหลักอนัตตาตั้งแต่
บทนำ (พรรณงาม เง่าธรรมสาร, 2555: 20,24,27). และเรื่องแรกของบทความก็เริ่มด้วยความทุกข์
ของตัวตน ซึ่งความรู้สึกดังกล่าวนี้เราเป็นผู้ประดิษฐ์มันขึ้นมา ทั้งๆ ที่มันไม่ได้มีอยู่จริง ปัญหาใหญ่ของ
เราคือการรื้อถอนความรู้สึก “ตัวตน” ซึ่งลอยเรียกว่า เป็นสารัตถะแห่งพุทธมรรค (พรรณงาม เง่า
ธรรมสาร, 2555: 32). ลอยอธิบายเรื่องตัวตนว่าเหมือนกับเป็น “หน้ากาก” ที่เบื้องหลังหน้ากากคือ
ความว่าง ไม่มีอะไรมีอยู่จริง นอกจากนั้นยังชี้ให้เห็นถึงความเขื่อมโยงระหว่างหลัก “อนัตตา” กับหลัก 
“กรรม” ว่าถ้าเข้าใจอนัตตา จะเข้าใจเรื่องกรรมได้อย่างลึกซึ้ง  เพราะกรรมในพุทธศาสนานั้นเน้นที่ตัว
เจตนา ดังนั้น กรรมจึงไม่ใช่สิ่งที่เรามี หากแต่เป็นสิ่งที่เราเป็น   
 นอกจากเชื่อมโยงหลักกรรมแล้ว ลอยยังเชื่อมโยงไปถึงปัญหาเรื่อง “ความไม่เคยพอกับ
เงินที่มี” ว่า ที่เป็นเช่นนี้เพราะเราต่าง หรือสังคมต่างให้คุณค่าเงิน ทั้งๆ ที่โดยตัวของมันเองแล้ว เงิน
ไม่ได้มีความหมายในตัวเอง แต่สังคมเป็นผู้สร้างราคาค่างวดขึ้นมาเอง ผู้ที่เข้าใจอย่างนี้ ย่อมสามารถ 



วารสารวนัมฎองแหรกพุทธศาสตรปริทรรศน์  
ปีที่ 9 ฉบับท่ี 1 : (มกราคม – มิถุนายน  2565) : 231 

  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาเขตสุรินทร์ 

 
ใช้เงินได้อย่างฉลาด และมีเมตตา ใช้มันเพื่อแบ่งเบาความทุกข์ของโลก ในบทถัดไป ลอยชี้ให้เห็นถึง
ปัญหาของการมี “ตัวตน” โดยเริ่มตั้งแต่ความรู้สึกอยากมีชื่อเสียง อยากมีอำนาจ ซึ่งสิ่งเหล่านี้จะช่วย 
เสริมความมีตัวตนของเราให้หนักแน่นมากยิ่งขึ้น และยิ่งมีมากเท่าไร ก็ยิ่งกดดันให้เกิดความทุกข์ได้
ง่าย เพราะท่ีสุดแล้ว อำนาจ ชื่อเสียงก็เป็นอนิจจัง คือไม่จิรังยั่งยืน การเหนี่ยวรั้งให้อยู่กับเราตลอดจึง
เป็นเรื่องที่ขัดแย้งอยู่ในตัว  ดังจะเห็นได้จากคนมีอำนาจ ก็แสวงหาทุกช่องทางเพ่ือรักษาอำนาจนั้นไว้ 
คนมีชื่อเสียง ก็พยายามแสวงหาทุกวิถีทางในการที่จะรักษาชื่อเสียงเอาไว้ ซึ่งผลที่ตามมาก็สามารถ
คาดเดาได้ไม่ยากนัก 
 ประเด็นเรื่องกรรมที่ลอยเสนอไว้ ถือเป็นมุมมองที่น่าสนใจ และถือเป็นเรื่องสำคัญ อย่างที่
ลอยได้ตั้งข้อสังเกตไว้ มีเนื้อหาในคัมภีร์นับตั้งแต่พระไตรปิฎก ที่อธิบายเรื่องกรรมไว้ในแง่ที่เน้นเรื่อง
วิบากมากจนเกินไป กลายเป็นจะเข้าไปสู่ทัศนะที่ผิด เช่นในจูฬกัมมวิภังคสูตร ที่กรรมถูกนำมาอธิบาย
เรื่องความแตกต่างระหว่างบุคคลไม่ว่าจะเป็นรูปร่าง หน้าตา ความไม่เท่าเทียมกันทางสังคมใน
ลักษณะที่จำต้องยอมรับ หรือไม่สามารถหลีกเลี่ยงได้  ซึ ่งในทางปรัชญาเรียกทัศนะดังกล่าวนี้ว่า 
“นิยัตินิยม” ลอยได้พยายามชี้ให้เห็นถึงพัฒนาการความคิดเรื่องกรรมโดยพยายามให้เห็นมุมของการ
กระทำทางศีลธรรม 3 มุม ประกอบด้วย 1) ผลที่ตามมา 2) กฎเกณฑ์ ระเบียบปฏิบัติ รวมถึงพิธีกรรม 
และ 3) เจตนา หรือแรงจูงใจที่นำไปสู่การกระทำ  
 ในสมัยพุทธกาล สังคมให้ความสำคัญในเรื่องของกฎเกณฑ์ และพิธีกรรม เพื่อให้ได้ผลที่
ตามมา ซึ่งบางครั้งก็กลายเป็นเรื่องของความหมกมุ่น แม้ในสังคมสงฆ์ จะเห็นพระก็หมกมุ่นอยู่กับ
ปฏิบัติตามวินัยที่ซับซ้อน ขณะที่ชาวบ้านก็หมกมุ่นอยู่กับการสั่งสมด้วยการถวายปัจจัยไทยทานแก่
พระสงฆ์  มีหน้าที่เพียงเป็นผู้อุปถัมภ์วัด แนวคิดดังกล่าวทำให้กรรมกลายเป็นสินค้า โดยการสั่งสมบุญ 
ผลคือได้ไปบังเกิดในสวรรค์ หรือเพียบพร้อมด้วยโภคสมบัติในชาติต่อๆ ไป เป็นแนวทางที่เปิดโอกาส
ให้เกิดสิ่งที่เรียกว่า “วัตถุนิยมทางศาสนา” เพราะคำสอนถูกใช้เพื่อให้ได้มาซึ่งวัตถุ การวางท่าที
ดังกล่าวถือว่าพลาดเป้าหมายแห่งคำสอนของพระพุทธองค์ซึ่งเน้นบทบาทของเจตนาเป็นเรื่องสำคัญ  
สารัตถะแห่งคำสอนบอกเราว่า เราสามารถเปลี่ยนชีวิตเราได้  โดยการปรับเปลี่ยนเจตนาในการ
กระทำของเรา กรรมจึงไม่ใช่สิ่งที่เรามี หากแต่คือสิ่งที่เราเป็น และเราสามารถเปลี่ยนแปลงได้ตาม
เจตจำนงของตัวเราเอง   
 อนึ่ง หากพิจารณาจากชื ่อหนังสือ สื ่อเจตนาของผู ้เขียนว่าต้องการชี ้ให้เห็นถึงพลัง
ขับเคลื่อนสำคัญที่มีอิทธิพลต่อจิตวิญญาณของมนุษย์ ทั้งในระดับปัจเจก และระดับสังคมซึ่งลอย
นำเสนอในรูปของเงิน และกามารมณ์ ลอยชี้ให้เห็นถึงพลังอำนาจของทั้งสองสิ่งนี้ในมิติต่างๆ เช่น พูด
ถึงตลาดหุ้นที่เป็นเสมือน“หลุมดำ” ทางจริยธรรม ที่นักลงทุนถูกแรงกระตุ้นให้ต้องเพ่ิมค่าตอบแทนใน
รูปของเงินปันผลและผลกำไรที่สูงขึ้นโดยที่ระบบเองก็ไม่เอ้ือให้ต้องคำนึงถึงความรับผิดชอบด้านอื่น  



Journal of Buddhist Studies Vanam Dongrak      
Vol.9 No.1 : January – June 2022 

(July-December 2021) 

232 :        

 
Mahachulalongkornrajavidyalaya University Surin Campus 

 
เช่น คุณภาพชีวิต สิ่งแวดล้อม ศีลธรรมของคนในสังคม เป็นต้น ส่วนสงครามก็คือรูปแบบหนึ่งของการ
ต่อสู้ ทั้งในระดับปัจเจก และระดับสังคม ซึ่งมนุษย์มักมีเหตุผลเสมอสำหรับการอธิบายถึงการกระทำ
ของตน ไม่ว่าจะในแง่บวกหรือแง่ลบ ทำให้เราต่างก็ถูกปั่นด้วย “ตัณหา” และ “ความเชื่อ” ซึ่งยากต่อ
การแหวกวงล้อมออกมาจากวงจรดังกล่าวนี้ กลายเป็นชะตากรรมร่วมกันที่มนุษย์ต่างต้องเผชิญไม่
สามารถหลีกเลี่ยงได้ 
 ในส่วนของการใช้ภาษา “เงิน กามารมณ์ สงคราม และกรรม บันทึกเพื่อการปฏิวัติแนว
พุทธ”  ถือเป็นผลงานแปลอีกชิ้นหนึ่งที่ใช้ภาษาได้อย่างสละสลวย เข้าถึงอารมณ์ของต้นฉบับ แม้ใน
ส่วนของภาษาคัมภีร์ซึ่งเป็นศัพท์เฉพาะ ผู้แปลก็สามารถถ่ายทอดได้อย่างลงตัว ทั้งมีความสอดคล้อง
กับข้อเท็จจริง เช่น บทนำได้พูดถึงเรื่องของการผสมผสานระหว่างมหายานกับลัทธิเต๋า กระทั่งทำให้
เกิดนิกายเซ็น เดิมต้นฉบับภาษาอังกฤษใช้คำว่า ฌาน (Chan) แต่ผู้แปลก็เลือกที่จะใช้คำว่า เซ็น แล้ว
วงเล็บ (Chan) แทนทีจ่ะแปลว่า ฌาน แล้ววงเล็บ (Zen) เหมือนต้นฉบับ,  การเลือกท่ีจะแปล “eight 
limbs” ในบริบทปรัชญาโยคะ ว ่า “รยางค์ท ั ้งแปด” และเล ือกแปล “eightfold path” ใน
พระพุทธศาสนา ว่า “มรรคมีองค์แปด” (David R. Loy, 2008:15) ก็นับว่ามีความเหมาะสม เห็น
เจตนาของผู้แปลว่า มีความพิถีพิถันในการใช้คำ และไม่ต้องการให้เกิดความสับสนหลักการในปรัชญา
โยคะ กับพระพุทธศาสนา ซึ่งแม้ในต้นฉบับจะบอกว่า “ค่อนข้างจะคล้ายกัน” ผู้แปลก็เลือกจะบัญญัติ 
“รยางค์ท้ังแปด” เพ่ือให้เห็นว่ามีความแตกต่างกันในรายละเอียดของทั้งสองสำนักนี้ 
 2. จุดอ่อน  
 ในส่วนของจุดอ่อน หรือจุดบกพร่องของหนังสือ ไม่ว ่าจะเป็นในส่วนของต้นฉบับ
ภาษาอังกฤษ หรือฉบับแปลของพรรณงาม เง่าธรรมสาร ถ้าหากจะมี ไม่ใช่เป็นเพราะตัวหนังสือเอง 
หากแต่อยู่ที่ความเข้าใจของผู้อ่าน ซึ่งจะต้องพินิจตามทุกถ้อยคำ เพราะภาษา และสาระสำคั ญของ
เนื้อหาที่ผู้เขียนต้องการนำเสนอนั้นมีมิติที่ลุ่มลึก มีมิติหรือบริบททางสังคมเป็นรากฐานสำคัญ บางช่วง
บางตอนจึงอาจไม่สามารถเข้าใจอย่างทันท่วงที บ่อยครั ้งที ่ผู ้ว ิจารณ์ไม่สามารถก้าวข้ามไปได้
ทันทีทันใด หากแต่ต้องวนกลับมาทวนประโยค ทวนเนื้อหาเพื่อเก็บรายละเอียด และทำความเข้าใจ
อีกรอบหรือสองรอบ จึงจะสามารถทำความเข้าใจ และอ่านประโยค หรือย่อหน้าถัดไปได้  เช่น
ประโยคว่า “ปัญหาพ้ืนฐานคือ เราไม่ชอบการไม่เป็นอะไรสักอย่าง แกนที่กลวงของคนเราย่อมเป็นสิ่ง
ที่น่าสะพรึงกลัว ไม่มีสิ่งใดหมายถึงไม่มี สิ่งใดจะที่หมายได้หรือยึดถือได้  พูดอีกอย่างได้ว่า ความไม่มี
ของสิ่งใดของฉัน หมายความว่า ความรู้สึกถึงตัวตนที่ถูกสร้างขึ้นของฉันไร้รากฐาน มันจึงถูกหลอก
หลอนโดยความรู้สึกพื้นฐานของความไม่เป็นจริงและความไม่มั่นคง ความรู้สึกถึงตัวตนไม่มีทางที่จะ
มั่นคงได้เนื่องจากไม่มีสิ่งใดให้มั่นคง” (พรรณงาม เง่าธรรมสาร, 2555: 32).  

  



วารสารวนัมฎองแหรกพุทธศาสตรปริทรรศน์  
ปีที่ 9 ฉบับท่ี 1 : (มกราคม – มิถุนายน  2565) : 233 

  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาเขตสุรินทร์ 

 
ตัวอย่างของการอธิบายความหมายของคำว่าศูนยตา/ความว่าง เดวิด อาร์.ลอย ก็เลือกที่

จะอธิบายว่า “ตามความจริงแล้วมีความหมายสองด้าน รากศัพท์ของมันคือ ศูน ซึ่งแปลว่า พองตัว ใน
ทั้งสองความหมาย กล่าวคือ ไม่เพียงพองตัวแบบลูกบอลลูน แต่ยังเป็นความพองโตของสตรีมีครรภ์ซึ่ง 
ตั้งครรภ์แห่งความเป็นไปได้นานัปการ ดังนั้นคำแปลที่ตรงกว่าของสูญตาก็คือ ความว่าง/ความเต็ม
เปี่ยม” เป็นต้น การอธิบายศูนยตาเป็นทั้งความว่าง และความเต็มเปี่ยม จึงดูมีความย้อนแย้งกันอยู่ใน
ตัว ทำให้ผู้อ่านต้องกลับไปพิจารณาค้นหาความหมายที่ซ่อนอยู่ ซึ่งการค้นหาความหมายที่ซ่อนอยู่นี้ 
หากผู้อ่านไม่มีพ้ืนฐานความคิดเรื่องความว่างในปรัชญาตะวันออกแล้ว ก็อาจจะยุ่งยากในการทำความ
เข้าใจประโยคนี้ 
 อนึ่ง ประโยค/ข้อความในลักษณะดังกล่าวนี้มีอยู่ค่อนข้างจะมาก เรียกว่าประปรายอยู่
เกือบทั้ง 15 ประเด็นหลักที่ผู้เขียนนำเสนอ ในการอ่านหนังสือเล่มนี้ให้ได้อรรถรส และมีความเข้าใจ
อย่างลึกซึ้ง อาจจำเป็นต้องหามุมสงบเพ่ืออ่าน และตรึกตรองตามไปด้วย ซึ่งอาจจะทำให้เสียเวลาบ้าง
สำหรับผู้ที่ “เร่งรีบ” หรือ “ด่วนได้” 

สรุป  
 หนังสือ “เงิน กามารมณ์ สงคราม และกรรม บันทึกเพื่อการปฏิวัติแนวพุทธ” ถือเป็น
หนังสือที่ให้แง่มุมที่เป็นหลักธรรมสำคัญของพระพุทธศาสนาได้อย่างลุ่มลึก ไม่ใช่เพียงแค่การอธิบาย
หลักธรรมในรูปแบบเดิมๆ ตามแนวคัมภีร์ที่พบเห็นอยู่ทั ่วไป หากแต่เป็นการอธิบายผ่านบริบทที่
ครบถ้วนไม่ว่าจะในแง่เศรษฐกิจ สังคม การเมืองซึ่งมีความซับซ้อนมาโดยลำดับ จากข้อเท็จจริงที่เดวิด 
อาร์.ลอย นำเสนอในหนังสือดังกล่าวนี้ ถือเป็นกระตุ้นเตือนให้ผู้อ่านได้เกิดความตระหนักว่า เราจะไม่
มีทางเข้าใจระบบคำสอนของพระพุทธเจ้าได้ครบถ้วนเลย หากเราไม่เข้าใจข้อเท็จจริงที่เกิดขึ้นในสังคม
ในแต่ละยุคสมัย เพราะพระพุทธเจ้าเอง พระองค์ก็ไม่ได้สอนคำสอนทั้งหลายที่ปรากฏอยู่ในคัมภีร์โดย
ไม่มีพ้ืนฐานของปัญหาที่เกิดขึ้นจริงๆ ในสังคมเวลานั้น  

เอกสารอ้างอิง 
เดวิด อาร์.ลอย. (2555). เงิน กามารมณ์ สงคราม และกรรม. พรรณงาม เง่าธรรมสาร ผู้แปล, 

กรุงเทพมหานคร: ห้างหุ้นส่วนจำกัดภาพพิมพ์. 
David R. Loy, Money. (2008). Sex, War, Karma: notes for a Buddhist revolution. USA: 

Wisdom Publication, Inc. 
___________. (2003). The Great Awakening: A Buddhist Social Theory. USA: Wisdom  
  Publication, Inc. 
 



Journal of Buddhist Studies Vanam Dongrak      
Vol.9 No.1 : January – June 2022 

(July-December 2021) 

234 :        

 
Mahachulalongkornrajavidyalaya University Surin Campus 

 
___________. (2010). The World is made of Stories. USA: USA: Wisdom Publication, 

Inc. 
Dhamacâri Nâgapriyâ. (2508). Review: Money, Sex, War, Karma: Notes for a Buddhist  
  Revoloution. www.nagapriya.com. [15 มีนาคม 2565]. 
Wayne Codling. Review: Money, Sex, War, Karma: Notes for a Buddhist Revoloution, 

https://thecjbs.org/wp-content/uploads/2020/08/Codling_Money-Sex-War-
Karma_119-121.pdf [15 มีนาคม 2565]. 

 


