
วารสารวนัมฎองแหรกพุทธศาสตรปริทรรศน์  
ปีที่ 9 ฉบับท่ี 2 : (กรกฎาคม – ธันวาคม  2565) : 13 

  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาเขตสุรินทร์ 

วิเคราะห์ความกตัญญูผ่านประเพณีผีปู่ตาของชาวอีสาน 
AN ANALYSIS THE GRATITUDE IN THE PHI PU-TA TRADITION  

OF ESAN PEOPLE 
พระพัชรพล ปญญฺาธโร1, พระครศูรีปัญญาวิกรม2, วิเชียร ชาบุตรบณุฑริก3 

Phra Patcharapon Panyatharo1, Phrakhrusripunyawikarom2, Wichian Chabutrbuntharik3 
มหาวิทยาลยัมหาจุฬาลงกรณราวทิยาลัย วิทยาลยัสงฆ์บรุีรมัย์1-3 

Buriram Buddhist College Mahachulalongkornrajavidyalaya University1-3 

E-mail : naidin680@gmail.com 
 

ได้รับบทความ: 8 กรกฎาคม 2565; แก้ไขบทความ: 22 พฤศจิกายน 2565; ตอบรับตีพิมพ:์24 พฤศจิกายน 2565;    

      

บทคัดย่อ 

วิทยานิพนธ์นี ้ม ีจ ุดประสงค์ 3 ข้อ คือ 1) เพื ่อศึกษาหลักพุทธจริยศาสตร์เรื ่องความกตัญญู                            
2) เพ่ือศึกษาประเพณีผีปู่ตาของชาวอีสาน 3) เพ่ือวิเคราะห์หลักพุทธจริยศาสตร์เรื่องความกตัญญูผ่านประเพณีผีปู่
ตา การวิจัยนี้เป็นการวิจัยเชิงคุณภาพ ผลการศึกษาวิจัยพบว่า พุทธจริยศาสตร์มีรากฐานแนวคิดและวิธีการ
มองโลกและสรรพสิ่งมาจากพุทธศาสนา ด้วยเหตุนี้พุทธจริยศาสตร์จึงมีลักษณะเป็น “จริยศาสตร์ศาสนา” 
ลักษณะของพุทธจริยศาสตร์ สามารถจำแนกได้เป็น 2 ประเภท ได้แก่ พุทธจริยศาสตร์แบบจารีตหมายถึง
หลักจริยศาสตร์ที่มาจากคำสอนในทางพระพุทธศาสนา และพุทธจริยศาสตร์ร่วมสมัย หมายถึงชุดคำอธิบายหลัก
พุทธจริยศาสตร์ในประเด็นความขัดแย้งต่าง ๆ หรือเกณฑ์เพื่อพิจารณาและตัดสินใจในกรณีที่ต้องมีทางเลือก 
เพื่อยุติข้อขัดแย้งที่เกิดขึ้น ความกตัญญูเป็นหลักธรรมที่พระพุทธเจ้าทรงปฏิบัติด้วยพระองค์เองและแนะนำ
สาวกให้ปฏิบัติในหลักของความกตัญญู หลักความกตัญญูจึงเป็นหลักธรรมด้านพุทธจริ ยศาสตร์ที่สำคัญและ
สามารถนำมาปฏิบัติได้ประเพณีเซ่นผีปู่ตาเป็นความเชื่อที่มีพ้ืนฐานมาจากความเชื่อในเรื่อง “ผี” หรือวิญญาณ
ศักดิ์สิทธิ์ ซึ่งเป็นความเชื่อดั้งเดิมของคนในชุมชนก่อนที่จะรับพุทธศาสนา ชาวอีสานเชื่อว่าผีตาปู่สามารถ
พิทักษ์คุ ้มครองได้ทุกอย่าง ตั้งแต่ชีวิตชาวบ้าน สัตว์เลี ้ยง ตลอดจนทรัพย์สินส่วนรวมของหมู่บ้าน อีกทั้ง
สามารถป้องกันผีป่าและผีที่มาจากที่อื ่นไม่ให้รบกวนชาวบ้านได้อีกด้วย ผีตาปู่จะช่วยคนดีที่ปฏิบัติตาม
ขนบธรรมเนียม หรือกฎเกณฑ์ของสังคม จะลงโทษผู้ละเมิดกฏเกณฑ์ไม่เคารพผีปู่ตาจากการวิเคราะห์หลัก
พุทธจริยศาสตร์ความกตัญญูผ่านประเพณีผีปู่ตา ก็คือหลัก จริยศาสตร์ระดับต้นในพุทธศาสนา  เพราะหลัก
พุทธจริยศาสตร์ระดับต้นมีจุดมุ่งหมาย เพื่อให้คนมีความประพฤติถูกต้อง เป็นคนดี มีระเบียบวินัย อยู่ร่วมกับ
ผู้อื่นและสิ่งแวดล้อมต่าง ๆ ด้วยดี ให้เกื้อกูล ไม่เบียดเบียน ไม่ทำลาย จึงกำหนดให้มนุษย์ปรกติทั่วไปมี ศีล 5 
ข้อ เป็นอย่างต่ำ 

คำสำคัญ: ประเพณีผีปู่ตา, จริยศาสตร์, ความกตัญญู, ชาวอีสาน 
 



Journal of Buddhist Studies Vanam Dongrak      
Vol.9 No.2 : July – December 2022 

(July-December 2021) 

14 :         

 
Mahachulalongkornrajavidyalaya University Surin Campus 

Abstract 

The purpose of this thesis is 1) to study the Buddhist ethics of Gratitude,                                     
2) to study the Phi Pu-Ta tradition of Isan people, 3) to analyze the Buddhist ethics of Gratitude 
through the Phi Pu-Ta tradition.The result of research found that; Buddhist ethics is rooted in 
the concepts and methods of seeing the world and things from Buddhism. For this reason, 
Buddhist ethics is characterized as "Religious Ethics" characteristics of buddhist ethics can be 
classified into two types: Buddhist ethics, traditional refers to the ethics that come from teachings 
in Buddhism. and contemporary Buddhist ethics Refers to a set of explanations of Buddhist 
ethics in various conflicting issues. or criteria to consider and decide where alternatives are 
required. to settle conflicts that arise Gratitude is a principle practiced by the Buddha himself 
and instructed his disciples to practice the principle of gratitude. The principle of filial piety is 
therefore an important Buddhist ethics principle and can be applied in practice. The tradition 
Phi Pu-Ta is a belief that is based on the belief in "ghosts" or holy spirits. which is the traditional 
belief of the people in the community before accepting Buddhism Isan people believe that 
Phi Ta Pu can protect everything. From the lives of villagers, pets, as well as the common 
property of the village It can also prevent forest ghosts and ghosts from other places from 
disturbing the villagers as well. Phi Pu-Ta will help good people who follow the traditions. or 
rules of society will punish those who violate the rules and do not respect the spirits of their 
grandfathers. From the analysis of Buddhist ethics, gratitude through the Phi Pu-Ta tradition it is 
the first ethical principle in Buddhism. because the principles of Buddhist ethics at the 
beginning level have a purpose in order for people to behave properly, be good, have 
discipline co-exist with others and various environments well, be supportive, do not encroach, 
do not destroy, therefore it is stipulated that normal human beings have at least 5 precepts. 

Keyword: Phi Pu-Ta tradition, Ethics, Esan People, Gratitude. 

บทนำ  

จริยศาสตร์ คือศาสตร์ที่ว่าด้วยความประพฤติของมนุษย์  เป็นการมองพฤติกรรมของมนุษย์ในแง่
ของคุณค่า กล่าวคือ ต้องตัดสินหรือวัดคุณค่าของการกระทำของมนุษย์ว่าดีหรือชั่ว ถูกหรือผิด (วรรณไวทยากร
, 2514: 23) แต่เมื่อกล่าวภาพรวมแล้ว จริยศาสตร์จะเน้นปัญหาสำคัญ 3 ประเภท ได้แก่ 1) ปัญหาเรื่องสิ่งที่
ประเสริฐในชีวิตมนุษย์ 2) ปัญหาเรื่องมาตรฐานในการตัดสินความดี และ 3) ปัญหาเรื่องคุณค่าทางจริยะ 
(วรรณไวทยากร, 2514: 27) แม้ในพุทธปรัชญา โดยเฉพาะในส่วนของหลักพุทธจริยศาสตร์ ก็มีเนื ้อหา
สอดคล้องกับหลักจริยศาสตร์สากลทั้ง 3 ประเด็นดังกล่าว  



วารสารวนัมฎองแหรกพุทธศาสตรปริทรรศน์  
ปีที่ 9 ฉบับท่ี 2 : (กรกฎาคม – ธันวาคม  2565) : 15 

  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาเขตสุรินทร์ 

 พระพุทธศาสนามีบทบาทสำคัญในสังคมไทยหลายมิติ เช่น มิติทางด้านสังคม มิติทางด้านศาสนา 
มิติทางด้านการศึกษา มิติทางด้านประเพณีวัฒนธรรม โดยเฉพาะมิติทางด้านประเพณีวัฒนธรรมนั้น เราจะเห็น
ได้ว่า มีประเพณีและวัฒนธรรมหลายอย่างที่ได้รับอิทธิพลจากหลักคำสอนในทางพระพุทธศาสนา เช่น เดือน
อ้าย (ฮีตบุญเข้ากรรม) เดือนยี่ (ฮีตบุญคูณลาน) เดือนสี่ (ฮีตบุญเผวส หรือบุญมหาชาติ) เดือนเจ็ด (ฮีตบุญซำ
ฮะ) เดือนแปด (ฮีตบุญเข้าพรรษา) เดือนเก้า (ฮีตบุญข้าวประดับดิน) เดือนสิบ (ฮีตบุญข้าวสาก) เดือนสิบเอ็ด 
(ฮีตบุญออกพรรษา) และเดือนสิบสอง (ฮีตบุญกฐิน) เป็นต้น 

 ประเพณีผีปู่ตาถือเป็นประเพณีความเชื่อของชาวอีสานที่ได้รับการสืบทอดกันมาจากรุ่นสู่รุ่นตั้งแต่
สมัยโบราณ เป็นประเพณีที่สะท้อนแนวความคิดในหลากหลายมิติด้วยกันเช่นมิติทางด้านพุทธจริยศาสตร์ มิติ
ทางด้านวิญญาณนิยม มิติทางด้านอภิปรัชญา จะเห็นได้ว่าประเพณีผีปู ่ตาของชาวอีสานมีมิติความเชื่อที่
หลากหลายแต่ในงานวิจัยนี้ผู้วิจัยมุ่งวิเคราะห์ประเพณีผีปู่ตาในมิติความเชื่อด้านพุทธจริยศาสตร์   

 ประเพณีผีปู ่ตาเป็นประเพณีสำคัญของชาวอีสาน โดยเป็นหนึ่งในประเพณีสำคัญประจำเดือนที่
เรียกว่า ฮีต 12 คนอีสานได้รับความคิดชุดนี้ มาจากหลายแหล่ง นับตั้งแต่คัมภีร์ทางพระพุทธศาสนาถึงลัทธิ
ธรรมเนียมอีสานที่พยามยามเชื่อมโยงความคิดชุดนี้ไปถึงคัมภีร์ทางพระพุทธศาสนา โดยอ้างถึงตำนานพระ
เจ้าพิมพิสาร ที่ทำบุญอุทิศส่วนกุศลให้กับพระญาติที่ล่วงลับไปแล้ว (ส.ธรรมภักดี, มปป.: 177) ความเชื่อ
ดังกล่าวนี้ ได้รับการยอมรับจนกระทั่งกลายเป็นแบบแผน ในการดำเนินชีวิตทั่วทุกภูมิภาคของอีสาน เช่น ใน
จังหวัดอุบลราชธานี มีความเชื่อเก่ียวกับประเพณีผีปู่ตามาเป็นระยะเวลาร่วม 200 ปี (โสรัจ นามอ่อนและคณะ
, 2555: บทคัดย่อ) ในจังหวัดนครราชสีมาแม้จะมีความหลากหลายทางด้านชาติพันธุ์ เช่นกลุ่มชาวไทยโคราช 
กลุ่มชาวจีน กลุ่มชาวเขมรกลุ่มชาวมอญ และกลุ่มชาวลาว แต่ก็ยังความเชื่อในประเพณีผีปู่ตา (นิวัฒน์ หน่าง
เกษม, 2564: 5) ในจังหวัดร้อยเอ็ดมีการเชื่อมโยงประเพณีดังกล่าว ไปยังหลักคำสอนเรื่องความกตัญญู   
(อนันตศักดิ์ พลแก้วเกษ, 2555: 157) 

 แนวคิดหลักที่ปรากฏใน ประเพณีผีปู่ตาสะท้อนแนวคิดหลักอย่างน้อย 2 มิติ 1) มิติทางอภิปรัชญา 
เชื่อมโยงความคิดในเรื่องของวิญญาณนิยม ซึ่งเชื่อว่าสรรพวัตถุและสรรพสัตว์ (ซึ่งรวมถึง ต้นไม้ ก้อนหิน ลำ
ธาร สภาพอากาศ งานหัตถกรรมของมนุษย์ และแม้แต่คำพูด) ล้วนแต่มีวิญญาณ มีชีวิต และ/หรือมีเจตจำนง 
เป็นของตัวเอง ลัทธิวิญญาณนิยมเป็นแนวคิดที่เก่าแก่ท่ีสุดในโลก จนเป็นความเชื่อที่ติดนิสัยมากับมนุษย์ ความ
เชื่อเหล่านี้ไม่สามารถพิสูจน์ได้แต่ก็อาจจะถือว่าเป็นความเชื่อเพื่อชดเชยอารมณ์ และความรู้สึกกลัวและ
หวาดระแวง 2) มิติทางด้านจริยศาสตร์ ความกตัญญู คือ การบูชาบรรพบุรุษ ซึ่งเกิดจากความสำนึก รู้คุณของ
บรรพบุรุษ แสดงถึงการให้เกียรติให้ความเคารพ เพราะมีความเชื่อว่าการกระทำเช่นนี้เป็นการให้ความสุขแก่
ผู้ตายด้วยความกตัญญูรู้คุณ จนเกิดมีเทพเจ้าประจำตระกูล หรือประจำครอบครัว (นงเยาว์ ชาญณรงค์, 2542: 
14) 

 ดังนั้น จึงเป็นเหตุให้ผู้ศึกษา ได้สนใจที่จะทำการศึกษา เพ่ือวิเคราะห์พุทธจริยศาสตร์เรื่องความ
กตัญญูผ่านประเพณีผีปู่ตาของชาวอีสาน โดยใช้หลักการวิเคราะห์ตามหลักการของพุทธจริยศาสตร์ เพื่อเป็น



Journal of Buddhist Studies Vanam Dongrak      
Vol.9 No.2 : July – December 2022 

(July-December 2021) 

16 :         

 
Mahachulalongkornrajavidyalaya University Surin Campus 

ข้อมูลไว้สำหรับการศึกษาค้นคว้าของอนุชนคนรุ่นหลัง และเป็นประโยชน์ต่อผู้ที่สนใจใฝ่ศึกษาเก่ียวกับประเพณี
นี้ ในอนาคตต่อไป 

วัตถุประสงค์ของการวิจัย  
1. เพ่ือศึกษาหลักพุทธจริยศาสตร์เรื่องความกตัญญู 
2. เพ่ือศึกษาประเพณีผีปู่ตาของชาวอีสาน 

3. เพ่ือวิเคราะห์หลักพุทธจริยศาสตร์เรื่องความกตัญญูผ่านประเพณีผีปู่ตา 

วิธีดำเนินการวิจัย  
 การวิจัยครั้งนี้ ผู้วิจัยดำเนินการตามระเบียบวิธีวิจัยเชิงคุณภาพ (Qualitative Research) โดยมี
ขั้นตอนดังต่อไปนี้ 

ในการศึกษาหลักพุทธจริยศาสตร์เรื่องความกตัญญู  ผู้วิจัยศึกษาค้นคว้าเนื้อหาเกี่ยวกับพุทธจริย
ศาสตร์เรื ่องความกตัญญูจากคัมภีร์พระไตรปิฎก อรรถกถา ตลอดถึงงานวิชาการทางพระพุทธศาสนาที่
เกี่ยวข้อง นำมาสรุปประมวลเป็นองค์ความรู้สำหรับการวิเคราะห์  
 เพื่อให้ได้มาซึ่งความรู้เกี่ยวกับประเพณีผีปู ่ตาของชาวอีสาน ผู้วิจัยศึกษาประเพณีผีปู่ตาของชาว
อีสานจากหนังสือ ตำรา งานวิจัย บันทึกโบราณที่เกี ่ยงข้อง แล้วประมวลเป็นข้อมูลพื้นฐานเพื่อใช้ในการ
วิเคราะห์ต่อไป 
 ในวิเคราะห์หลักพุทธจริยศาสตร์เรื่องความกตัญญูผ่านประเพณีผีปู่ตา ผู้วิจัยวิเคราะห์ผ่านมุมมอง
ทางจริยศาสตร์ทั้ง 3 ด้าน ได้แก่ ด้านอภิจริยศาสตร์ ด้านเกณฑ์ตัดสินจริยศาสตร์ และด้านอุดมคติชีวิต 

ผลการวิจัย  
 จากการศึกษาวิจัย “วิเคราะห์พุทธจริยศาสตร์เรื่องความกตัญญูผ่านประเพณีผีปู่ตาของชาว

อีสาน” มีวัตถุประสงค์ในการศึกษา 3 ข้อคือ 1) เพ่ือศึกษาหลักพุทธจริยศาสตร์เรื่องความกตัญญู 2) เพ่ือศึกษา
ประเพณีผีปู่ตาของชาวอีสาน 3) เพื่อวิเคราะห์พุทธจริยศาสตร์เรื่องความกตัญญูผ่านประเพณีผีปู่ตาของชาว
อีสานผลการศึกษาวิจัยมีข้อสรุปดังนี้ 

หลักพุทธจริยศาสตร์เรื่องความกตัญญู มีผลการศึกษาวิจัยดังนี้ 
 จริยศาสตร์ เป็นวิชาที่ว่าด้วยความดี ความชั่ว ความถูก ความผิดสิ่งที่ควรเว้น สิ่งที่ควรทำหมายถึง 
ศาสตร์ที่ว่าด้วยศีลธรรม หลักศีลธรรม กฎที่ว่าด้วยความประพฤติและพฤติกรรม ลักษณะเนื้อหาและขอบเขต
ของจริยศาสตร์ได้เน้นหนักในลักษณะเรื ่องความดีอันควรจะเป็น ควรจะทำและคุณค่าต่าง ๆ เกี ่ยวกับ
พฤติกรรมของมนุษย์อันเกิดมาจากการมีเสรีภาพในการตัดสินใจ อยู่ในวงขอบเขตเกี่ยวกับอุดมคติทางศีลธรรม 
เกณฑ์ในการตัดสินความประพฤติว่าดีหรือชั่ว กล่าวถึงเสรีภาพแห่งเจตจำนง อิสรภาพของมนุษย์ ความ
รับผิดชอบ สิทธิ หน้าที่ และเป็นศาสตร์ที่เน้นคุณค่าทางศีลธรรม ให้อิสระในการเลือกปฏิบัติในสิ่งที ่ตน
ปรารถนา 



วารสารวนัมฎองแหรกพุทธศาสตรปริทรรศน์  
ปีที่ 9 ฉบับท่ี 2 : (กรกฎาคม – ธันวาคม  2565) : 17 

  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาเขตสุรินทร์ 

 หลักพุทธจริยศาสตร์ในพระพุทธศาสนา เป็นแบบสมบูรณ์นิยม ความดี ความชั่วในการกระทำของ
มนุษย์ถูกกำหนดไว้แล้วโดยธรรมชาติ มนุษย์ไม่ใช่ผู้ตัดสินว่าการกระทำใดเป็นความดีการกระทำใดเป็นความ
ชั่ว เพราะว่าระบบพุทธจริยศาสตร์วางอยู่บนพื้นฐานความเชื่อที่ว่า มีความเป็นระเบียบสม่ำเสมออยู่แล้ว
ธรรมชาติ คือความเป็นระเบียบเรื่องจิตนิยาม กับกรรมนิยามพุทธจริยศาสตร์ มีเอกลักษณ์โดดเด่นเฉพาะตัวมี
ลักษณะไม่บังคับให้เชื ่อหรือให้นับถือ แต่จะกล่าวถึงเหตุและผล ความจริงที่สมบูรณ์ ความรอบรู้รอบคอบ 
ความเข้าใจ ความรู้แจ้งชัดเจน ความตื่นตัวแจ่มใสเบิกบาน สามารถจัดตามลักษณะหลักคาสอนแบบที่สำคัญซึ่ง
มีลักษณะเป็นทั้ง ศีลธรรม คุณธรรมจริยธรรม อุดมคติสูงสุด และทฤษฎีหลักท่ีสำคัญ หลักพุทธจริยศาสตร์ เป็น
หลักศีลธรรม จริยธรรมในทางพุทธศาสนาที่สามารถนำมาบูรณาการในการดำเนินชีวิตของคนไทยในสังคม
ปัจจุบันได้อย่างเหมาะสม โดยได้แบ่งออกเป็น 3 ระดับ คือ 1) พุทธจริยศาสตร์ระดับต้น คือ จริยศาสตร์ที่
เป็นไปเพ่ือเป็นฐานรองรับคุณภาพต่าง ๆ  และเพื่อความสันติในสังคม คือ เบญจศีล และเบญจธรรม 2) พุทธจริย
ศาสตร์ระดับกลาง คือ จริยศาสตร์ที่เป็นไปเพื่อพัฒนาจิตใจและขัดเกลาตนเองให้มีคุณธรรมสูงขึ้น คือ ศีล 8 
และกุศลกรรมบถ 10 ประการ 3) พุทธจร ิยศาสตร ์ระดับส ูง ค ือ จร ิยศาสตร ์ท ี ่ เป ็นไปเพื ่อพัฒนา                                      
ผู้ปฏิบัติให้ถึงความเป็นอริยชน หรือบรรลุมรรคผลนิพพาน คือ มรรคมีองค์ 8 เกณฑ์ตัดสินความดีของพุทธจริย
ศาสตร์นั้น มีเกณฑ์ตัดสินถึงคุณค่าเชิงจริยศาสตร์ ซึ่งเป็นหลักการสำหรับเป็นเกณฑ์วินิจฉัยความดีและความชั่ว 
ลักษณะที่เป็นข้อตัดสินความดีในพระพุทธศาสนาเถรวาทนั้น โดยอาศัยการกระทำ 2 ลักษณะเป็นตัวจำแนก 
คือการกระทำใดที่มีรากฐานมาจากกุศลมูล ถือว่าเป็นการกระทำที่ดีมีประโยชน์มีคุณค่า ส่วนการกระทำที่มี
รากฐานมาจากอกุศลมูล ถือว่าเป็นการกระทำที่เป็นฝ่ายชั่ว ซึ่งมีหลักสำหรับพิจารณาตัดสินว่าอะไรดี อะไรชั่ว
อะไรผิด อะไรถูก อะไรควร อะไรไม่ควร โดยสามารถสรุปเป็นหลักพิจารณาได้ดังนี้ คือ เจตนาของการกระทำ
บทพุทธบัญญัติ พฤติกรรมของจิต ผลของการกระทำ และผลของการปฏิบัติ จากการตัดสินความดีสูงสุดใน
พระพุทธศาสนาเถรวาทได้นั้น ต้องลงมือปฏิบัติเอง พิสูจน์ให้เห็นจริงด้วยตนเองนั้นแหละจึงจะได้ชื่อว่า รู้จัก
กฎเกณฑ์ในการตัดสินความดีที่ถูกต้องและจริงแท้โดยไม่ต้องให้ใครมาหลอกลวงได้  จากพุทธจริยศาสตร์
ดังกล่าวทำให้ทราบว่า พุทธจริยศาสตร์มีความสำคัญต่อวิถีชีวิตของมนุษย์ตั้งแต่เกิดจนตายและมนุษย์เป็นสัตว์
ที่มีการพัฒนาตนอยู่ตลอดเวลาจึงสามารถพัฒนาตนได้ตามหลักการพุทธจริยศาสตร์เพ่ือความสุขและความสงบ
ในสังคม 

สรุป พุทธจริยศาสตร์ได้พยายามเน้นเรื ่องชีวิตมนุษย์เป็นศูนย์กลางแห่งปัญหาของความทุกข์
นานาประการ และเป็นศูนย์กลางแห่งปัญญาความรู้ที่จะก่อให้เกิดประโยชน์เกื้อกูลแก่การดำเนินวิถีชีวิตให้
เป็นไปได้อย่างถูกต้อง จนสามารถบรรลุเป้าหมายสุดท้ายสูงสุดของชีวิต สามารถดับทุกข์ดับกิเลสของชีวิตได้
อย่างสิ้นเชิง “ชีวิตในกรอบพุทธปรัชญา” เป็นการรักษาท าหน้าที่รักษาองค์ประกอบของธรรมชาติให้อยู่ต่อไป 
หรือการรักษาชีวิตให้ด าเนินต่อไป มีการรักษาชีวิตมุ่งสู่จุดหมายตาม ความประสงค์คือ ความสุขและพระ
นิพพานในที ่ส ุด “ชีว ิตในกรอบพุทธปรัชญา” เป็นชีว ิตที ่มุ่ งสู ่จ ุดหมายคือความสุขและพระนิพพาน 
“จุดมุ่งหมายของชีวิตตามหลักพุทธปรัชญา”มีจุดมุ่งหมายอยู่ที่การมีความสุขในเบื้องต้น ความสุขในท่ามกลาง 
และความสุขในขั้นสูงสุด “ประโยชน์ของชีวิตที่จะได้รับ”คือประโยชน์เพื ่อตน ประโยชน์เพื่อผู้อื ่น และ
ประโยชน์ร่วมกันกับผู้อื่น “หลักธรรมที่จะนำชีวิตมุ่งสู่จุดหมาย” เป็นกำลังที่เกิดขึ้นจากภายในจิตโดยมีกำลัง



Journal of Buddhist Studies Vanam Dongrak      
Vol.9 No.2 : July – December 2022 

(July-December 2021) 

18 :         

 
Mahachulalongkornrajavidyalaya University Surin Campus 

ทางปัญญา กำลังความเพียร กำลังความสุจริตและกำลังจากการได้รับความช่วยเหลือจากผู้อ่ืน จึงจะนำชีวิตมุ่ง
สู่จุดมุ่งหมายได้เมื่อถึงจุดหมายแล้วมี  “การตั้งตนไว้บนฐานแห่งชอบธรรม” ได้อาศัยปัญญาเป็นที่ตั้ง มีการ
เป็นอยู่ด้วยสัจจะหรือความจริงและรู้จักจาคะหรือการบริจาคช่วยเหลือผู้อื่น พร้อมกับการทำจิตใจให้มีความ
สงบ 

ประเพณีผีปู่ตาของชาวอีสาน มีผลการวิจัยดังนี้  
 ความเชื่อเรื่อง “ผี” เป็นความเชื่อดั้งเดิมของมนุษย์ที่มีมาช้านานและกฎอยู่ทั่วไปในสังคมทุกแห่ง 
เพียงแต่อาจมีการเชื่อถือและการปฏิบัติตามความเชื่อที่แตกต่างกันไปบ้างในแต่ละสังคมและแต่ละยุคสมัย แม้
ในปัจจุบันสังคมต่าง ๆ จะมีศาสนาที่ประณีตขึ้น และโลกมีความเจริญก้าวหน้าทางวิทยาศาสตร์และเทคโนโลยี 
แต่ความเชื่อเรื่อง “ผี” ก็มิได้สูญหายไป ยังคงดำรงอยู่ และมีการปฏิบัติที่เก่ียวเนื่องให้เห็นกันอยู่ในสังคมทั่วไป 
การที่ “ผี” เป็นคติความเชื่อที่มีมาช้าและมีอิทธิพลอย่างมากต่อความผิดและพฤติกรรมของมนุษย์ในสังคมต่าง 
ๆ ตั้งแต่อดีตถึงปัจจุบันนั้น ทำให้เรื่องของ “ผี” มีการกล่าวถึงกันทั่วไปในทุกสังคมและทุกยุคทุกสมัย เมื่อพบ
เห็นเหตุการณ์ต่าง ๆ ที่เกิดขึ้นตามธรรมชาติ เช่น ฝนตก ฟ้าร้อง น้ำท่วม แผ่นดินไหว ฯลฯ และความเป็นไป
ของชีวิตในลักษณะต่างๆ เช่น การเกิด การเจ็บป่วย การตายฯลฯ ซึ ่งตนไม่สามารถอธิบายมูลเหตุ ของ
ปรากฏการณ์ต่าง ๆ เหล่านั้นได้ ก็เกิดความประหลาดใจและรู้สึกกลัว จึงคิดว่าน่าจะมีอำนาจลึกลับบางอย่างที่
อยู่เหนือธรรมชาติบันดาลให้เป็นไปเช่นนั้น ในที่สุดก็เกิดเป็นคติเกี่ยวกับผีสางเทวดาขึ้นมา และเกิดการยึดถือ
ต่อ ๆ กัน มาอย่างแน่นหนาและกว้างขวาง 

ความเชื่อในเรื่องผีปู่ตามีความสัมพันธ์กันระหว่างวิญญาณหรือผีบรรพบุรุษกับความเชื่อในสิ่งที่ลี้
ลับเหนือธรรมชาติซึ่งเป็นความเชื่อที่มีมาแล้วตั้งแต่สมัยบรรพกาล ความเชื่อเรื่องผีปู่ตานี้มีมาก่อนที่ประชาชน
ในภาคอีสานจะยอมรับนับถือพุทธศาสนา ความเชื่อเรื่องวิญญาณบรรพบุรุษหรือผีบรรพบุรุษ จึงสัมพันธ์
ระหว่างสิ่งเหนือธรรมชาติกับชีวิตมนุษย์มาตั้งแต่สมัยบรรพกาล อาจจะด้วยความกลัว ความไม่รู้อะไรก็แล้วแต่
เกิดเป็นผีได้หมด คนเราจึงเคารพ และสยบยอม เพื่อให้วิญญาณบรรพบุรุษหรือผีที่ตนเองนับถือปกป้อง
คุ้มครองคนในครอบครัวหรือช่วยให้การเป็นอยู่ดีขึ้นมีโชคลาภ จึงมีการบวงสรวงเซ่นไหว้วิญญาณบรรพบุรุษ
หรือปีปู่ตาเป็นประจำทุกปี  

 ว ิ เคราะห ์พ ุทธจร ิยศาสตร ์ เร ื ่ องความกต ัญญ ูผ ่านประเพณ ีผ ีป ู ่ ตาของชาวอ ีสาน                               
มีผลการศึกษาวิจัยดังนี้ 
 ส ังคมชนบทอ ีสานจะเคร ่งคร ัดในขนบธรรมเน ียมประเพณี  พ ิธ ีกรรม เช ื ่อถ ือในเร ื ่อง                        
บาปบุญ คุณโทษ ขวัญวิญญาณ เทวดาอารักษ์ ตลอดจนผีสางนางไม้ โดยมีการเซ่นสรวงตามฤดูกาล เพ่ือสร้าง
ขวัญและกำลังใจ หรือแก้ไขปัญหาชีวิตเปรียบเหมือนภูมิคุ้มกันภัยพิบัติทั้งหลายทั้งปวงมิให้มากล้ำกรายตนหรือ
ครอบครัวตลอดจนทุกชีวิตในชุมชน  

 จากการวิเคราะห์จริยศาสตร์เรื่องความกตัญญูผ่านประเพณีผีปู่ตาของชาวอีสานพบว่าชาวอีสานเชื่อ
ว่าผีปู่ตาสามารถพิทักษ์คุ้มครองได้ทุกอย่าง ตั้งแต่ชีวิตชาวบ้าน สัตว์เลี้ยง ตลอดจนทรัพย์สินส่วนรวมของ
หมู่บ้าน อีกทั้งสามารถป้องกันผีป่าและผีที่มาจากที่อื่นไม่ให้รบกวนชาวบ้านได้อีกด้วย ผีปู่ตาจะช่วยคนดีที่



วารสารวนัมฎองแหรกพุทธศาสตรปริทรรศน์  
ปีที่ 9 ฉบับท่ี 2 : (กรกฎาคม – ธันวาคม  2565) : 19 

  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาเขตสุรินทร์ 

ปฏิบัติตามขนบธรรมเนียม หรือกติกาหรือกฎเกณฑ์ของสังคม จะลงโทษผู้ละเมิดกฏเกณฑ์ ดังนั้นพืชหรือสัตว์ที่
อาศัยอยู่ในบริเวณนั้นก็จะมีความศักดิ์สิทธิ์ไปด้วย คือถือว่ าเป็นต้นไม้ของปู่ตา เป็นสัตว์ของปู่ตา เป็นต้น 
ชาวบ้านจะเคารพยำเกรงต่อผีปู่ตามาก ถ้ามีเรื่องเดือดร้อนหรือขอร้องให้ปู่ตาช่วยเหลือ มักจะไปกราบไหว้แล้ว
บน หรือขอให้ปู่ตาช่วย ซึ่งจะต้องปฏิบัติตามสัญญาอย่างเคร่งครัด บิดพลิ้วไม่ได้ ชุมชนตำบลแสลงโทนจึงมีพิธี
เลี้ยงปู่ตาพร้อมกับทำบุญหมู่บ้านให้เป็นประจำทุกปี  

 หลักพุทธจริยศาสตร์ในประเพณีผีปู่ตาจากที่ได้ศึกษาและวิเคราะห์หลักพุทธจริยศาสตร์และความ
เชื่อในประเพณีผีปู่ตานั้นปรากฏว่า หลักพุทธจริยศาสตร์ในประเพณีแซนตาปู่ประกอบด้วย พุทธจริยศาสตร์
ระดับต้น ซึ่งเป็นความประพฤติในขั้น“ศีล” ได้แก่ ข้อปฏิบัติสำหรับฝึกอบรมทางกายและทางวาจา ให้มนุษย์
ทำถูก พูดถูก ทำดี พูดดี พระพุทธศาสนาได้แบ่งบุคคลออกเป็น 2 กลุ่ม แต่ละกลุ่มมีศีลแตกต่างกัน ดังนี้ 1) 
กลุ่มคฤหัสถ์หรือผู้ครองเรือน กลุ่มนี้เป็นผู้มีบ้านเรือน อยู่ร่วมกันเป็นครับครัว มีการประกอบอาชีพแตกต่างกัน 
เช่น อาชีพเกษตรกร รับจ้าง ค้าขาย รับราชการ เป็นต้น  

 ดังนั้นการจัดพิธีเลี้ยงผีปู่ตา ตามที่ผู้วิจัยได้ศึกษาและวิเคราะห์แล้ว จึงเห็นว่าหลักพุทธจริยศาสตรท์ี่
เ ข ้ าก ั น ได ้ ก ั บพ ิ ธ ี ก รรมของการ เล ี ้ ย งตาป ู ่  ก ็ ค ื อหล ั กจร ิ ย ศาสตร ์ ร ะด ั บต ้ น ในพ ุทธศ าสนา                                  
เพราะหลักพุทธจริยศาสตร์ระดับต้นมีจุดมุ่งหมาย เพ่ือให้คนกลุ่มนี้มีความประพฤติถูกต้อง เป็นคนดี มีระเบียบ
ว ิน ัย  อย ู ่ ร ่ วมก ับผ ู ้ อ ื ่ นและส ิ ่ งแวดล ้อมต ่าง ๆ ด ้วยด ี  ให ้ เก ื ้ อก ู ล  ไม ่ เบ ียดเบ ียน ไม ่ท ำลาย                                        
จึงกำหนดให้มนุษย์ปรกติทั่วไปมี ศีล 5 ข้อ เป็นอย่างต่ำ หรือ หากต้องการปฏิบัติให้มากขึ้นไปอีกก็ให้มีศีล 8 
ข้อ สำหรับศีล 8 ข้อ นี้ไม่ถือว่าเป็นปกติกับมนุษย์ทั่วไปเหมือนกับศีล 5 ซึ่งถือกันว่าเป็นมนุษยธรรม คือธรรมที่
มนุษย์ปกติทั่วไปพึงมี 2) กลุ่มพรรพชิตหรือนักบวช กลุ่มนี้เป็นผู้ไม่มีบ้านเรือน เกิดข้ึนจากกลุ่มคนที่เป็นคฤหัสถ์
หรือผู้ครองเรือนเข้ามาบรรพชาหรืออุปสมบท ในพระพุทธศาสนา                                       คำว่า 
“บรรพชา” หมายถึง การออกจากเรือนไปสู่ความไม่มีเรือน เวลาต่อมาใช้สำรับการบวชเป็นสามเณร มีศีล 10 
ข้อ ส่วนคำว่า “อุปสมบท” มาจากคำว่า “อุปสัมปทา” หมายถึง การเข้าไปอยู่ร่วมกันใกล้ชิด คือการให้บุรุษ
เข้าไปบวชเป็นภิกษุ มีศีล 227 ข้อ หรือการให้สตรีเข้าไปบวชเป็นภิกษุณี มีศีล 311 ข้อ เป็นต้น ความประพฤติ
ในขั้น “ศีล” ของบุคคลทั้งสองกลุ่มดังกล่าวจัดอยู่ในขอบข่ายเนื้อหาของพุทธจริยศาสตร์ระดับต้น 

อภิปรายผลการวิจัย  
จากการวิจัยสามารถนำมาอภิปรายผลได้ดังนี้ หลักพุทธจริยศาสตร์มีพ้ืนฐานแนวคิดคำสอนมาจาก

พระพุทธศาสนา เป็นจริยศาสตร์ศาสนาโดยมีลักษณะเป็นคำสอนข้อชี้แนะแนวทางในการดำเนินชีวิต ไม่มี
ข้อบังคับ ไม่มีการลงโทษ โดยนักวิชาการสายพุทธศาสนาได้แบ่งพุทธจริยศาสตร์ออกเป็น 3 ระดับคือ พุทธจริย
ศาสตร์ระดับต้น พุทธจริยศาสตร์ระดับกลางและพุทธจริยศาสตร์ระดับสูง พุทธจริยศาสตร์ในพุทธศาสนานั้ น
เป็นแบบสมบูรณ์นิยมซึ่งถือว่าความดี ความชั่วเป็นเรื่องของกฎเกณฑ์ตามธรรมชาติ ที่มีความแน่นอนไม่มีใคร
บิดเบือนได้ซึ่งสอดคล้องกับงานวิจัยของ พระครูปริยัติธรรมวงศ์, ดร. ที่กล่าวว่า “พุทธจริยศาสตร์ มีเอกลักษณ์
โดดเด่นเฉพาะตัวมีลักษณะไม่บังคับให้เชื่อหรือให้นับถือ แต่จะกล่าวถึงเหตุและผล ความจริงที่สมบูรณ์ ความ
รอบรู้รอบคอบ ความเข้าใจ ความรู้แจ้งชัดเจนความตื่นตัวแจ่มใสเบิกบาน สามารถจัดตามลักษณะหลักคาสอน



Journal of Buddhist Studies Vanam Dongrak      
Vol.9 No.2 : July – December 2022 

(July-December 2021) 

20 :         

 
Mahachulalongkornrajavidyalaya University Surin Campus 

แบบที่สำคัญซึ่งมีลักษณะเป็นทั้ง ศีลธรรม คุณธรรม จริยธรรม อุดมคติสูงสุด” (พระครูปริยัติธรรมวงศ์, 2553: 
87) ประเพณีพิธีกรรมแซนตาปู่ของชุมชนตำบลแสลงโทน อำเภอประโคนชัย จังหวัดบุรีรัมย์นั้น เป็นประเพณี
ดั้งเดิมของชุมชนที่ได้รับการสืบทอดอนุรักษ์ไว้เป็นระยะเวลาร่วมร้อยปีมาแล้ว ประเพณีการแซนตาปู่ดั้งอยู่บน
พ้ืนฐานความเชื่อในผีบรรพบุรุษหรือความเชื่อที่อยู่นอกเหนือกฎเกณฑ์ตามธรรมชาติ เพราะคนในชุมชนเชื่อว่า
“ตาปู่” สามารถดลบันดาลความสุข ความทุกข์เดือดร้อน หรือสมหวังให้แก่ ผู้ที่นับถือหรือดูหมิ่นตาปู่ได้  ซึ่ง
สอดคล้องกับงานวิจัยของ นายโสรัจ นามอ่อนและคณะ ที่กล่าวว่า “ความสำคัญและความศักดิ์สิทธิ์ ของศาล
ดอนเจ้าปู่ประจำแต่ละหมู่บ้านเป็นที่เคารพ ยำเกรงของชาวบ้านยิ่งนัก เพราะผีปู่ตาเทพาอารักษ์ที่ปกปักษ์
รักษา ศาลดอนเจ้าปู่นั้นๆ สามารถสำแดงอิทธิฤทธิ์ปาฏิหาริย์ให้ชาวบ้านได้รู้เห็นเป็นประจักษ์บ่อยครั้งเกี่ยวกับ
วิถีชีวิตประจำวันของชุมชนในถิ่นนั้น ๆ เช่นถ้ามีคนในหมู่บ้านใดหมู่บา้นหนึ่งประพฤติผิดจารีตประเพณีที่สำคัญ
ของหมู่บ้าน เช่นบุกรุกเข้าไปตัดไม้ทำลายป่าที่ดอนปู่ตาโดยไม่บอกกล่าวรุกขเทวา ก็จะทำให้มีอันเป็นไป ปวด
หัวตัวร้อนเป็นหวัดเป็นไอเป็นไข้ ถึงเจ็บหนักและถึงชีวิตก็เคยมีบ่อยครั้ง” 

ข้อเสนอแนะ 

 1. ข้อเสนอแนะเชิงนโยบาย สำหรับข้อเสนอแนะเชิงนโยบาย ผู้วิจัยเห็นว่า การดำเนินชีวิตของคน
ไทยในสังคมปัจจุบันในแต่ละระดับทางพุทธจริยศาสตร์ เป็นการมุ่งส่งเสริมให้มนุษย์เข้าถึงเป้าหมายชีวิตของ
บุคคลแต่ละระดับ เพื่อมุ่งสนับสนุนการกระทำดังกล่าว ซึ่งสามารถสะท้อนผลในเชิงประจักษ์ว่า พุทธศาสนาเถร
วาทรับรองถึงความสัมฤทธิ์ผลที่จะพึงมีพึงเกิด จะเห็นได้จากหลักพุทธจริยศาสตร์ในระดับต่าง ๆ  ที่สะท้อนให้
เห็นแล้วว่า บุคคลสามารถประสบความสำเร็จในชีวิตได้เป็นชั้น ๆ ตามการกระทำของตน การดำเนินชีวิตตาม
หลักพุทธจริยศาสตร์  

2. ข้อเสนอแนะในการนำผลการวิจัยไปใช้ เป็นปฏิบัติทางจริยศาสตร์ที่พอเหมาะแก่การพัฒนา
ปัจเจกภาพของบุคคล จึงควรรีบสร้างจิตสำนึกที่ดีให้เกิดกับสังคมไทยเพื่อแก้ปัญหาที่เกิดขึ้น ด้วยการส่งเสริม
นโยบายที่ช่วยให้คนไทยได้มีการนำหลักพุทธจริยศาสตร์มาบูรณาการใช้ในชีวิตประจำวันตามหลักพุทธจริย
ศาสตร์แต่ละระดับ 

3. ข้อเสนอแนะสำหรับการวิจัยครั้งต่อไป จากการศึกษาวิจัยในเรื่อง “วิเคราะห์พุทธจริยศาสตร์
เรื่องความกตัญญูผ่านประเพณีผีปู่ตาของชาวอีสาน” ผู้วิจัยเห็นว่ายังมีประเด็นบางอย่างที่สามารถนำมาวิจัยต่อ
ยอดได้ ซึ่งผู้วิจัยขอเสนอประเด็นสำหรับการวิจัยครั้งต่อไปดังนี้ 
 1) ควรศึกษาพุทธจริยศาสตร์สำหรับเป็นเครื่องมือในการแก้ปัญหาเยาวชนติดโซเชียล 
 2) ควรมีการศึกษาหลักพุทธจริยศาสตร์กับประเพณีพิธีกรรมอ่ืน ๆ ที่ชาวพุทธได้ทำเป็นประจำ 
 3) ควรมีการศึกษาหลักพุทธจริยศาสตร์กับความรับผิดชอบทางด้านสังคมการเมือง 
 

  



วารสารวนัมฎองแหรกพุทธศาสตรปริทรรศน์  
ปีที่ 9 ฉบับท่ี 2 : (กรกฎาคม – ธันวาคม  2565) : 21 

  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาเขตสุรินทร์ 

เอกสารอ้างอิง  
วรรณไวทยากรณ.์ (2514). ปรัชญา. กรุงเทพฯ: ไทยวัฒนาพานิช. 
ส.ธรรมภักดี. (มปป.). ประเพณีโบราณอีสาน. กรุงเทพฯ: ส.ธรรมภักดี. 
นงเยาว์ ชาญณรงค์. (2542). ศาสนากับสังคม. กรุงเทพฯ: มหาวิทยาลัยรามคำแหง.  
นายโสรัจ นามอ่อน และคณะ. (2555). “การศึกษาวิเคราะห์สาเหตุความเชื่อชาวพุทธที่มีต่อศาลดอนเจ้าปู่

ประจําหมู่บ้าน จังหวัดอุบลราชธานี”. รายงานการวิจัย. (สถาบันวิจัยพุทธศาสตร์ มหาวิทยาลัยมหา
จุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

อนันตศักดิ ์ พลแก้วเกษ. “การศึกษาตัวบทและบทบาทของผีปู่ตา ตำบลท่าม่วง อำเภอเสลภูมิ จังหวัด
ร้อยเอ็ด”. วารสารวิถีสังคมมนุษย์. ปีที่ 6 ฉบับที่ 1 (มกราคม-มิถุนายน): 157. 

 
 
 
 
  



Journal of Buddhist Studies Vanam Dongrak      
Vol.9 No.2 : July – December 2022 

(July-December 2021) 

22 :         

 
Mahachulalongkornrajavidyalaya University Surin Campus 

 


