
วารสารวนัมฎองแหรกพุทธศาสตรปริทรรศน์  
ปีที ่11 ฉบับท่ี 2: กรกฎาคม - ธันวาคม 2567 
 

    : 183 

  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาเขตสุรินทร์ 

วิพากษ์ปัญหาของพุทธศาสนาในการอนุรักษส์ิ่งแวดลอ้ม  
THE CRITIQUE OF THE PROBLEMS OF BUDDHISM                                    

IN ENVIRONMENTAL CONSERVATION 
 

กรฤทธ์ ปัญจสุนทร1 
 Korarid Punjasunthorn1 

  อาจารย์พิเศษ สาขาวิชาศาสนาและปรัชญา1 
คณะมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์, มหาวิทยาลัยบรูพา  

Department of Religion and Philosophy1,  
Faculty of Humanities and Social Sciences, Burapha University 

E-mail: korarid1991@gmail.com1 

ได้รับบทความ: 29 พฤศจิกายน 2566; แก้ไขบทความ: 28 ธันวาคม 2567; ตอบรับตีพิมพ:์ 28 ธันวาคม 2567 

บทคัดย่อ 

 บทความนี้มีวัตถุประสงค์ท่ีจะวิพากษ์ปัญหาของพุทธศาสนาในการอนุรักษ์สิ่งแวดล้อม โดย
ใช้แนวคิดที่เป็นพ้ืนฐานสำหรับการอนุรักษ์สิ่งแวดล้อมในมุมมองของนักอนุรักษ์มาเป็นกรอบในการ
วิเคราะห์ ประกอบด้วย ประการแรก ธรรมชาติและสิ่งที่อยู่ในธรรมชาติมีคุณค่าในตัวเองโดยไม่ขึ้นอยู่
กับการตอบสนองความต้องการหรือเป็นไปเพ่ือความอยู่รอดของมนุษย์ ประการที่สอง ความ
หลากหลายในธรรมชาติล้วนมีคุณค่าในตัวเองต้องส่งเสริมรักษา ประการที่สาม สิ่งต่าง ๆ ในธรรมชาติ 
มีลักษณะที่เป็นองค์รวม ทำให้พบปัญหา 3 ประการ 1. พุทธศาสนามีท่าทีที่ให้คุณค่ามนุษย์เหนือกว่า
สิ่งอื่นในธรรมชาติ 2. ถึงจะยอมรับในคุณค่าในตัวเองของสัตว์ แต่ก็ให้คุณค่าทางศีลธรรมแก่สัตว์แต่ละ
ชนิดไม่เท่ากัน และ 3. พืชและทรัพยากรที่ไม่มีชีวิตในธรรมชาติไม่มีจิต จึงไม่มีคุณค่าในตัวเองและอยู่
นอกเหนือขอบเขตทางศีลธรรมของพุทธศาสนา ถึงจะมีข้อปฏิบัติทางศีลธรรมเกี่ยวกับสิ่งเหล่านี้ แต่ก็
อยู่บนฐานของการป้องกันความเดือดร้อนของสิ่งมีชีวิตอ่ืน ๆ และเป็นข้อปฏิบัติสำหรับพระภิกษุกับ
ภิกษุณีเท่านั้น ไม่รวมถึงอุบาสกหรืออุบาสิกา 

คำสำคัญ:  พุทธศาสนา, การอนุรักษ,์ สิ่งแวดล้อม 
 

Abstract 

 The objective of this article is to criticize Buddhist environmental 
conservation issues. In the analysis, core environmental conservation concepts are 
combined with a frame of conservationist perspective. Composed of: The first 
premise is that nature and what is contained within it have their own value, 
regardless of human needs or the existence of humankind. The second point is that 
nature's diversity has its own intrinsic worth that should be preserved. The third point 



Journal of Buddhist Studies Vanam Dongrak      
Vol.11 No.2: July – December 2024 

(July-December 2021) 
184 :         

 
Mahachulalongkornrajavidyalaya University Surin Campus 

is that everything in nature has a holistic nature, which leads to a realization of three 
difficulties: 1 . Buddhism values humankind above all other kinds in nature; 2 . Even 
humans accept the value of animals, but each species' ethical value is given 
unequally; and 3 . Plants and non-living things in nature lack spirit, so they have no 
value in themselves and exist outside the ethical framework of Buddhism. Though 
there are moral practices regarding it, it is only a basis for preventing any problems 
that may arise to other living beings. Furthermore, it is merely the practice or rules 
for monks and nuns, not Upasaka and Upasika. 

Keywords:  Buddhism, Conservation, Environment 

บทนำ   

 ในปัจจุบันปัญหาสิ่งแวดล้อมเป็นปัญหาหนึ่งที่ถูกให้ความสำคัญในระดับโลก จะเห็นได้
จากเมื่อวันที่ 25 กันยายน ค.ศ. 2015 (พ.ศ. 2558) ที่ประชุมองค์การสหประชาชาติมีมติให้ทุกฝ่าย
ร่วมมือกันผลักดันให้บรรลุเป้าหมายการพัฒนาที่ยั่งยืน 17 เป้าหมาย ภายในปี ค.ศ. 2030 (พ.ศ. 
2573) โดยมีความต้องการพัฒนาให้ครอบคลุม 3 ด้าน คือ ด้านเศรษฐกิจ ด้านสังคม และด้าน
สิ่งแวดล้อม (พระพรหมบัณฑิต (ประยูร ธมฺมจิตฺโต), 2562: 10) ประเทศไทยในฐานะหนึ่งในสมาชิก
ขององค์การสหประชาชาติก็ได้มีการสนองตอบด้วยการบรรจุเป้าหมายการพัฒนาที่ยั่งยืนเป็นหลักการ
หนึ่งของแผนพัฒนาเศรษฐกิจและสังคมแห่งชาติฉบับที่ 12 (พ.ศ. 2560 -2564) ร่วมกับปรัชญา
เศรษฐกิจพอเพียงและการยึดคนเป็นศูนย์กลางการพัฒนา (สำนักงานคณะกรรมการพัฒนาการ
เศรษฐกิจและสังคมแห่งชาติ, 2560: 1)     

 จากที่กล่าวมาข้างต้นทำให้หน่วยงานทั้งภาครัฐ เอกชน ประชาสังคม มีความตื่นตัวในการ
อนุรักษ์สิ่งแวดล้อมมากขึ้น หนึ่งในนั้นก็คือพุทธศาสนาโดยได้เข้ามามีบทบาท เช่น พระสงฆ์ แม่ชีเป็น
ผู้นำคนในชุมชนในการอนุรักษ์ทรัพยากรธรรมชาติ หรือมีนักวิชาการทางพุทธศาสนาทำการวิเคราะห์
มุมมองทางพุทธศาสนาต่อสิ่งแวดล้อม เสนอหลักธรรมที่สามารถนำมาประยุกต์ใช้กับการอนุรักษ์
ทรัพยากรธรรมชาติ  และเสนอแนวทางในการนำหลักธรรมมาประยุกต์ ใช้กับการอนุรักษ์
ทรัพยากรธรรมชาติ อย่างไรก็ตามการศึกษาของนักวิชาการหรือการมีพระสงฆ์เป็นผู้นำคนในชุมชนใน
การอนุรักษ์ทรัพยากรธรรมชาติก็เป็นเพียงการเสนอแนวความคิดและการทำงานของคนวงนอก ไม่ใช่
ผู้ที่เป็นนักสิ่งแวดล้อมโดยตรง  

 ในบทความนี้ผู้เขียนจะใช้แนวคิดพ้ืนฐานสำหรับการอนุรักษ์สิ่งแวดล้อมในมุมมองของนัก
อนุรักษ์มาเป็นกรอบในการวิพากษ์พุทธศาสนา ประการแรก ธรรมชาติและสิ่งที่อยู่ในธรรมชาติมี
คุณค่าในตัวเองโดยไม่ขึ้นอยู่กับการตอบสนองความต้องการหรือเป็นไปเพ่ือความอยู่รอดของมนุษย์ 
ประการที่สอง ความหลากหลายในธรรมชาติล้วนมีคุณค่าในตัวเองต้องส่งเสริมรักษา ประการที่สาม 
สิ่งต่าง ๆ ในธรรมชาติ มีลักษณะที่เป็นองค์รวม เช่น เผ่าพันธุ์ของสิ่งมีชีวิต ความเป็นป่า ความเป็น



วารสารวนัมฎองแหรกพุทธศาสตรปริทรรศน์  
ปีที ่11 ฉบับท่ี 2: กรกฎาคม - ธันวาคม 2567 
 

    : 185 

  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาเขตสุรินทร์ 

ระบบนิเวศน์ เป็นต้น (ปกรณ์ สิงห์สุริยา, 2543: 31-32) และนำเสนอปัญหาของพุทธศาสนาในการ
อนุรักษ์สิ่งแวดล้อม 3 ประการ ดังนี้ 

 1. ปัญหาเรื่องท่าทีของพุทธศาสนาต่อมนุษย์ 
 2. ปัญหาเรื่องคุณค่าทางศีลธรรมของสัตว์ 
 3. ปัญหาเรื่องขอบเขตทางศีลธรรมของพุทธศาสนา 

1. ปัญหาเร่ืองท่าทีของพุทธศาสนาต่อมนุษย์ 

 ในทางพุทธศาสนาการเกิดเป็นมนุษย์นั้นโชคดีกว่าสิ่งมีชีวิตอ่ืน ๆ ในธรรมชาติ จะเห็นจาก
การมีคำกล่าวว่า “มนุษย์เป็นสัตว์ประเสริฐ” กล่าวคือ มีศักยภาพในการเรียนรู้ ฝึกฝน และพัฒนา
ตนเองได้เหนือกว่าสัตว์อ่ืน ซึ่งนี่ถือเป็นลักษณะพิเศษเฉพาะตัวของมนุษย์ เพราะสัตว์สามารถเอาชีวิต
รอดในโลกธรรมชาติได้ตามสัญชาตญาณไม่จำเป็นต้องเรียนรู้ฝึกฝน และถึงแม้จะมีสัตว์บางชนิดที่
สามารถฝึกฝนได้ เช่น ลิง ม้า ช้าง เป็นต้น แต่ก็มีศักยภาพในการฝึกฝนได้อย่างจำกัดและต้องอาศัย
มนุษย์เป็นผู้ฝึก (สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์ (ป.อ. ปยุตฺโต, 2559: 343-344)  

 มนุษย์มีศักยภาพในการเรียนรู้ ฝึกฝน และพัฒนาตนเองได้เหนือกว่าสัตว์อ่ืน เพราะมนุษย์
มีสิ่งที่เรียกว่า “อารัพภธาตุ” คือความสามารถในการริเริ่ม ทำให้มนุษย์มีความสามารถในการตัดสินใจ
เลือกทำหรือไม่ทำสิ่งใดสิ่งหนึ่งตามเจตนาของตน การกระทำของมนุษย์มีผลและคุณค่าทางศีลธรรม 
(พระสุธีธรรมานุวัตร, มนตรี สิระโรจนานันท์, วุฒินันท์ กันทะเตียน, ศศิวรรณ กำลังสินเสริม และ 
จุฑามาศ วารีแสงทิพย์, ม.ป.ป.: 2-23) ทำให้สามารถฝึกฝนพัฒนาตนเองจากปุถุชนธรรมดาไปสู่ความ
เป็น “อริยบุคคล” คือ ผู้สมบูรณ์ทางศีลธรรม แบ่งออกเป็น 4 ระดับ ได้แก่ 

 1. พระโสดาบัน เป็นผู้บริบูรณ์ในศีล ทำได้พอประมาณในสมาธิและปัญญา ละสักกายทิฎฐิ 
สีลัพพตปรามาส และวิจิกิจฉาได้ 

 2. เป็นผู้ทำได้บริบูรณ์ในศีล ทำได้บริบูรณ์ในสมาธิ ทำได้พอประมาณในปัญญา ละ
สักกายทิฏฐิ วิจิกิจฉา สีลัพพตปรามาสได้เด็ดขาด และทำราคะ โทสะ และโมหะให้เบาบางลง 

 3. พระอนาคามี เป็นผู้ทำได้บริบูรณ์ในศีล ทำได้บริบูรณ์ในสมาธิ ทำได้พอประมาณใน
ปัญญา ละสักกายทิฏฐิ วิจิกิจฉา สีลัพพตปรามาส กามราคะ และปฏิฆะได้เด็ดขาด 

 4. พระอรหันต์ คือ ผู้สิ้นกิเลสอาสวะทั้งปวง เป็นผู้ทำได้บริบูรณ์ในสิกขาทั้ง 3 คือ ศีล 
สมาธิ และปัญญา (พระมหารุ่ง ปญฺญาวุฑฺโฒ, 2547: 12-16) 

 สำหรับพุทธศาสนาการที่มนุษย์การฝึกฝนพัฒนาตนเองทางศีลธรรมของมนุษย์จะทำให้
คุณค่าของตนเองเพ่ิมสูงขึ้น จนกลายเป็นสิ่งที่ควรให้ความเคารพ บูชาเหนือเทพ เทวดา หรือพรหมณ์  
จะเห็นได้จากพุทธพจน์เป็นภาษาบาลี ความว่า “วิชฺชาจรณสมฺปนฺโน โส เสฏฺโฐ เทวมานุเส” ซึ่งมี
ความหมายว่า ผู้ถึงพร้อมด้วยวิชชาและจริยะ เป็นผู้ประเสริฐสุด ทั้งในหมู่มนุษย์และมวลเทวา (สํ.นิ 
16/724/331 อ้างถึงใน สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์ (ป.อ. ปยุตฺโต , 2559: 344) และถึงแม้จะเป็น



Journal of Buddhist Studies Vanam Dongrak      
Vol.11 No.2: July – December 2024 

(July-December 2021) 
186 :         

 
Mahachulalongkornrajavidyalaya University Surin Campus 

มนุษย์ที่ไม่ได้มีการฝึกฝนพัฒนาตนเองทางศีลธรรมหรือเป็นคนชั่วก็ยังมีคุณค่าทางศีลธรรมเหนือกว่า
สัตว์ จะเห็นได้จากการจำแนกอานิสงส์ของการให้ทานที่ปรากฎใน “ทักขิณาวิภังคสูตร” การให้ทาน
กับสัตว์มีอานิสงส์ 100 อัตภาพ ในขณะที่การให้ทานกับผู้ทุศีลมีอานิสงส์ 1 ,000 อัตภาพ (ม.อุ. (ไทย) 
14/379/427-429) 
 จากที่กล่าวมาข้างต้นล้วนเป็นเครื่องบ่งชี้ว่าพุทธศาสนามีท่าทีที่ให้ความสำคัญกับมนุษย์
มากกว่าสิ่งอ่ืน ๆ ในโลก ทั้งในเรื่องของศักยภาพและคุณค่าทางศีลธรรม แต่พุทธศาสนาก็มีหลักธรรม
คำสอนหลายประการที่ไม่สนับสนุนให้มนุษย์ทำร้ายสิ่งมีชีวิตอ่ืน ๆ ในโลกธรรมชาติ เช่น ศีล 5 ข้อที่ 1 
การงดเว้นจากการฆ่าสัตว์ คำสอนเรื่องอหิงสา ความเมตตา ความกรุณา เป็นต้น  

 2. ปัญหาเร่ืองคุณค่าทางศีลธรรมของสัตว์ 

 คุณค่าทางศีลธรรมของสัตว์ในทางพุทธศาสนามีที่มา 3 ประการ คือ ความสามารถในการ
ทำความดี ความดีที่ได้สั่งสมมาในอดีตชาติ และความสามารถในการรู้สึกสุขหรือทุกข์ ความรักในชีวิต
ของตน (เฉลิมวุฒิ วิจิตร, 2553 : 7-37) เมื่อพิจารณาถึงเรื่องคุณค่าในตัวเองสำหรับนักอนุรักษ์ มีเพียง
เรื่องของความสามารถในการรู้สึกสุขหรือทุกข์ ความรักในชีวิตของตน อยู่บนพ้ืนฐานของการคำนึงถึง
ความมีชีวิตจิตใจของสัตว์ตัวนั้น ๆ ส่วนอีก 2 ข้อ นั้น ไม่สมควรทำมาเป็นข้ออ้างในการสนับสนุนเรื่อง
คุณค่าทางศีลธรรมของสัตว์ ด้วยเหตุผลดังต่อไปนี้ 

 ในเรื่องของความสามารถในการทำความดีของสัตว์นั้น มีข้อสังเกตุที่พึงพิจารณาว่า ตาม
ธรรมชาติของสัตว์มักใช้ชีวิตตามสัญชาตญาณ ไม่มีความคิดริเริ่มหรือเจตจำนงเสรี เช่น ในเรื่องการกิน
อาหาร เมื่อมันหิวมันจึงออกล่า เมื่ออ่ิมมันก็หยุดกิน รูปแบบการกินของสัตว์ก็ค่อยข้างตายตัว สัตว์
ประเภทกินเนื้อก็สามารถกินได้แต่เนื้อ ไม่สามารถเลือกได้ว่าจะไม่กินเนื้อแล้วไปกินพืชแทนได้ หรือ
เรื่องของการสืบพันธุ์ เมื่อถึงสัตว์มันก็จะพยายามหาคู่มาสืบพันธุ์ตามสัญชาตญาณไม่สามารถเลือกที่
จะไม่ทำการสืบพันธุ์ได้ เป็นต้น พฤติกรรมต่าง ๆ ของสัตว์ จึงไม่ควรนับว่ามีค่าทางศีลธรรม ถึงแม้ว่า
ในพระไตรปิฎกหรืออรรถกถาจะมีเรื่องราวปรากฏว่าสัตว์สามารถทำความดีได้ เช่น การทำความดี
ของพระโพธิสัตว์ การทำความดีในชาติที่เกิดเป็นสัตว์ของพุทธสาวก และการทำความดีของสัตว์อ่ืน ๆ 
ต่อพระพุทธเจ้าและพระสาวก ก็ไม่ควรจะนำมาใช้เป็นเหตุผลสนับสนุนในประเด็นนี้ ด้วยเหตุผลอย่าง
น้อย 4 ดังต่อไปนี้ 

 1. สัตว์ที่ทำความดีได้นั้นเป็นสัตว์ที่มีลักษณะพิเศษบางอย่าง เช่น การเป็นพระโพธิสัตว์  

 2. พระโพธิสัตว์หรือพุทธสาวกไม่ได้เคยเกิดเป็นสัตว์ทุกชนิดในธรรมชาติ และสัตว์บางชนิด
ที่ได้ไปเกิดนั้นก็ไม่มีอยู่จริงในปัจจุบัน ชาติที่พระโพธิสัตว์เกิดเป็นสัตว์เดรัจฉาน  มีปรากฏเป็นชาดก
มากถึง 123 เรื่อง จำแนกชนิดของสัตว์ได้ทั้งหมด 35 ชนิด ได้แก่ กบ กระต่าย ควาย กวาง ไก่ โค 
ครุฑ ช้าง นาค เนื้อทราย ปลา ม้า ราชสีห์ ลิง สุนัข สุนัขจิ้งจอก หนู หมู เหี้ย นก นกกระจาบ นก
กระทา กา นกกาน้ำ นกแก้ว นกขมิ้น นกแขกเต้า นกจากพราก นกดุเหว่า นกพิราบ นกยูง นกมูลไถ 
แร้ง นกหัวขวาน หงส์ (สมพงษ์ โอศรีสกุล, 2525: 27-28 อ้างถึงใน เฉลิมวุฒิ วิจิตร, 2553, หน้า 12-



วารสารวนัมฎองแหรกพุทธศาสตรปริทรรศน์  
ปีที ่11 ฉบับท่ี 2: กรกฎาคม - ธันวาคม 2567 
 

    : 187 

  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาเขตสุรินทร์ 

13) จากชนิดสัตว์ที่ได้กล่าวมานั้น พระโพธิสัตว์เคยเกิดเป็นสัตว์ที่ไม่สามารถพบเห็นได้โดยทั่วไป
หรือไม่สามารถพิสูจน์ได้อย่างแน่ชัดว่ามีอยู่จริง 2 ชนิด คือ ครุฑและนาค  

 3. สัตว์ที่ปรากฏในเรื่องราวเหล่านี้มีจิตสำนึก โดยเฉพาะจิตสำนึกทางศีลธรรม มีสติปัญญา 
ซึ่งในบางเรื่องมีความฉลาดรอบรู้เหนือกว่ามนุษย์ และมีความสามารถในการสื่อสารได้เหมือนมนุษย์
ซึ่งไม่สอดคล้องกับความเป็นจริง ในที่นี้จะขอยกตัวอย่างเรื่องกุกกุรชาดก ว่าด้วยเรื่องสุนัขที่ถูกฆ่า ซึ่ง
มีเนื้อเรื่องโดยสรุปดังนี้ 

 ในอดีตกาลเมื่อพระเจ้าพรหมทัตครองราชสมบัติในนครพาราณสี พระโพธิสัตว์ได้บังเกิด
เป็นพญาสุนัข อยู่มาวันหนึ่งพระเจ้าพรหมทัตเสด็จไปยังพระอุทยาน เมื่อตกเย็นจึงเสด็จเข้าพระนคร 
พวกราชบุรุษก็ได้วางสายเชือกหนังรถนั้นไว้ตรงที่ผูกรถท่ีพระลานหลวง เมื่อฝนตกตอนกลางคืนทำให้
รถนั้นก็เปียกฝน พวกสุนัขท่ีทรงเลี้ยงไว้ในราชตระกูลลงจากปราสาทชั้นบนมากัดกินหนังและชะเนาะ
ของรถ  

 วันรุ่งขึ้นพวกราชบุรุษจึงกราบทูลพระเจ้าพรหมทัต หลังจากทราบเรื่องก็ทรงกริ้วสุนัขจึงสั่ง
ฆ่าสุนัขทุกตัวที่พบเห็น ทำให้สุนัขได้พากันหนีเข้าไปป่าไปขอความช่วยเหลือจากพระโพธิสัตว์ เมื่อ
ทราบเรื่องพระโพธิสัตว์จึงได้อาสาจัดการเรื่องนี้ด้วยตนเอง   

 ต่อมาพระโพธิสัตว์ได้ไปที่ท้องพระโรงแล้ววิ่งเข้าไปภายใต้อาสน์ของพระเจ้าพรหมทัต พวก
ราชบุรุษก็เข้ามาเพ่ือจะนำพระโพธิสัตว์นั้นออกมา แต่พระเจ้าพรหมทัตทรงห้ามไว้ พระโพธิสัตว์นั้น
พักอยู่หน่อยหนึ่งแล้วออกจากภายใต้อาสน์ พระโพธิสัตว์ได้สนทนากับพระเจ้าพรหมทัตเกี่ยวกับ
เรื่องราวดังกล่าว และได้ทำการพิสูจน์ความจริงโดยการให้นำพวกสุนัขเลี้ยงในตำหนักมา แล้วให้นำ
เปรียงและหญ้าแพรกมาให้กิน หลังจากที่กินเข้าไปแล้วก็ได้ถ่ายออกมา ซึ่งอุจาระของสุนัขเหล่านั้นมี
เศษหนังติดอยู่ เมื่อได้ทราบความจริงจึงได้ทรงทำการบูชาพระโพธิสัตว์ด้วยเศวตฉัตร พระโพธิสัตว์จึง
แสดงธรรมพระเจ้าพรหมทัตด้วยคาถาว่าด้วยการประพฤติธรรม 10 ประการ อันมาในเตสกุณชาดก มี
อาทิว่า “ข้าแต่มหาราชผู้บรมกษัตริย์ พระองค์จงประพฤติธรรมในพระชนกและชนนี ดังนี้” แล้วทูล
ว่า “ข้าแต่มหาราช จำเดิมแต่นี้ไป พระองค์จงเป็นผู้ไม่ประมาท แล้วให้พระราชาดำรงอยู่ในศีล 5”  
หลังจากนั้นจึงได้ถวายเศวตฉัตรคืนแด่พระเจ้าพรหมทัต (ขุ.ชา.อ. (ไทย) 55/22/282-286) 

 จากเรื่องราวที่ได้ยกตัวอย่างมาข้างต้นเห็นได้ว่า พญาสุนัขพระโพธิสัตว์ ถึงแม้จะเป็นสัตว์
เดรัจฉานธรรมดาแต่ก็มีความรู้สึกนึกคิดทางศีลธรรม มีการดำเนินชีวิตที่แตกต่างจากสัตว์เดรัจฉาน
ธรรมดาอยู่มาก มีการใช้ศีลธรรมเป็นแนวทางการดำเนินชีวิตที่นอกเหนือจากสัญชาติญาณ 
นอกจากนั้นในเรื่องนี้สัตว์เดรัจฉานยังสามารถสืบสวนหาความจริงของคดีได้ ยังสามารถสั่งสอน
พระราชาเรื่องศีลธรรมการปกครองบ้านเมือง และยังมีความหักห้ามกิเลสเมื่อพระราชาพระราชทาน
เศวตฉัตรให้ เห็นได้ว่าพระโพธิสัตว์ถึงแม้จะเกิดในสถานะของสัตว์เดรัจฉานแต่ก็ยังมีสติปัญญา มี
ความรู้ความสามารถ มีคุณธรรม มีทักษะในการเจรจา มากกว่ามนุษย์ทั่วไปมาก เมื่อเป็นเช่นนี้ก็
เท่ากับว่าจะเกิดความขัดแย้งกับคำกล่าวที่ว่า “มนุษย์เป็นสัตว์ประเสริฐ” มีศักยภาพในการเรียนรู้ 
ฝึกฝน และพัฒนาตนเองได้เหนือกว่าสัตว์อ่ืน ซึ่งนี่ถือเป็นลักษณะพิเศษเฉพาะตัวของมนุษย์  



Journal of Buddhist Studies Vanam Dongrak      
Vol.11 No.2: July – December 2024 

(July-December 2021) 
188 :         

 
Mahachulalongkornrajavidyalaya University Surin Campus 

 4. แม้ว่าจะมีปรากฏเรื่องราวของสัตว์บางชนิดที่ทำบุญโดยที่ไม่ได้มีคุณสมบัติตาม ข้อ 1 
และ 3 แต่ก็ยังพบข้อสังเกตว่าสัตว์เหล่านี้ได้ทำบุญกับบุคคลที่มีลักษณะพิเศษ เช่น เป็นผู้ทรงศีล เป็น
พระอริยบุคคล ปัจเจกพุทธเจ้า พระสัมมาสัมพุทธเจ้า เป็นต้น ไม่ได้ทำความดีกับสิ่งมีชีวิตทุกชนิด 

 ส่วนในเรื่องความดีที่ได้สั่งสมมาในอดีตชาติ ถึงแม้ว่าพุทธศาสนาจะมีแนวคิดเรื่องการเวียน
วายตายเกิด ซึ่งถูกกำหนดด้วยแนวคิดเรื่องกรรมที่เคยได้ทำมาตั้งแต่อดีตชาติ ทำให้สัตว์ที่เราเห็นอยู่
ในปัจจุบันย่อมต้องเคยเกิดเป็นมนุษย์และเคยทำความดีมาบ้างไม่มากก็น้อยก่อนหน้านี้ ปัญหาของ
แนวคิดแบบนี้ คือ คุณค่าของสัตว์นั้นมาจากคุณประโยชน์ที่ได้กระทำมาก่อนหน้านี้ในอัตภาพเก่าเมื่อ
อดีตชาติ ไม่ใช่อัตภาพของความเป็นสัตว์ในปัจจุบัน ทำให้ตัวตนของสัตว์ไม่ได้มีคุณค่าในตัวเอง   

 นอกจากปัญหาเรื่องที่มาของคุณค่าทางศีลธรรมแล้ว ยังมีอีกปัญหาหนึ่งที่ควรพิจารณา คือ 
เกณฑ์ในการพิจารณาข้อปฏิบัติทางศีลธรรมต่อสัตว์บางประการ เช่น เรื่องของการทำปาณาติบาต
หรือเรื่องของการฆ่าชีวิต จากการที่พุทธศาสนาใช้ความสามารถในการพัฒนาตนเองเชิ่งศีลธรรมมา
เป็นเกณฑ์ในการวัดคุณค่าในตัวของสิ่งมีชีวิต ทำให้ชีวิตของมนุษย์มีคุณค่าเหนือกว่าสัตว์  ดังที่ได้
กล่าวไปในหัวข้อก่อนหน้านี้ ในขณะเดียวกันคุณค่าระหว่างชีวิตของสัตว์ด้วยกันเองก็มีค่าไม่เท่ากัน
ด้วยเช่นกัน จะเห็นได้จากคำอธิบายในคัมภีร์ชั้นอรรถกถาที่แต่งขึ้นโดยพระพุทธโฆษาจารย์ ซึ่งอธิบาย
ว่า การฆ่าสัตว์จะบาปมากหรือบาปน้อยข้ึนอยู่กับเกณฑ์ 2 ข้อ ดังนี้ 

 1. คุณของสัตว์นั้น ถ้าสัตว์ตัวที่ถูกฆ่ามีคุณมากก็จะบาปมาก 

 2. เจตนาในการพยายามที่จะฆ่า ถ้ามีเจตนาที่จะพยายามฆ่ามากก็บาปมาก จึงทำให้การ
ฆ่าสัตว์ที่มีขนาดตัวใหญ่นั้นบาปมากกว่าการฆ่าสัตว์ที่มีขนาดเล็ก เพราะการฆ่าสัตว์ใหญ่ต้องใช้ความ
พยายามฆ่ามากกว่า (เฉลิมวุฒิ วิจิตร, 2553: 9-10) 

 จากเกณฑ์ทั้ง 2 ประการของพระพุทธโฆษาจารย์  นอกจากจะแสดงให้เห็นถึงความไม่เท่า
เทียมกันของคุณค่าชีวิตของสัตว์แล้ว เกณฑ์ข้อที่ 2 ยังมีปัญหาอย่างมีนัยสำคัญ กล่าวคือ คุณค่าชีวิต
ของสัตว์ถูกตัดสินด้วยขนาดหรือรูปร่างซึ่งเป็นคุณค่าภายนอกไม่ใช่คุณค่าในความมีชีวิตของสัตว์ และ
ยังใช้ความพยายามในการกระทำของมนุษย์เป็นตัวตัดสินอีกด้วย  

3. ปัญหาเร่ืองขอบเขตทางศีลธรรมของพุทธศาสนา 

 ในหัวข้อนี้มุ่งแสดงปัญหาสำคัญอีกประการหนึ่งของพระพุทธศาสนาในการอนุรักษ์
สิ่งแวดล้อม คือ การที่ขอบเขตทางศีลธรรมของพุทธศาสนานั้นไม่ครอบคลุมถึงพืช เพราะตามทัศนะ
ของพุทธศาสนายอมรับว่ามนุษย์กับสัตว์เป็นสิ่งที่มีจิต ในขณะที่พืชนั้นไม่มี (สมภาร พรมทา , 2547: 
4) กล่าวคือ พืชไม่มีความสามารถในการรับรู้อารมณ์ ความสามารถในการนึกคิด การมีความคิด จิตใจ 
หรือวิญญาณ (พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตฺโต), 2559: 280) รวมถึงสิ่งไม่มีชีวิตที่มีอยู่ในธรรมชาติ 
เช่น น้ำ ภูเขา ดิน เป็นต้น  แต่นั่นก็ไม่ได้หมายความว่าพุทธศาสนาไม่มีข้อปฏิบัติทางศีลธรรมเก่ียวกับ
สิ่งเหล่านี้ เพราะในพระวินัยปิฎกปรากฏพระวินัยที่พระพุทธเจ้าบัญญัติเกี่ยวกับพืชและทรัพยากรใน
ธรรมชาติ ได้แก่ ปฐวีขณนสิกขาบท (วิ.มหา. (ไทย) 2/84-85/273-274)  ภูตคามสิกขาบท (วิ.มหา. 



วารสารวนัมฎองแหรกพุทธศาสตรปริทรรศน์  
ปีที ่11 ฉบับท่ี 2: กรกฎาคม - ธันวาคม 2567 
 

    : 189 

  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาเขตสุรินทร์ 

(ไทย) 2/89-90/277-278) และสิกขาบทที่ 14 และ 15 ในปาทุวรรคแห่งเสขิยวัตร  (วิ.ป. (ไทย) 
8/181/166) ซึ่งมีรายละเอียดโดยสรุป ดังนี้ 

 ปฐวีขณนสิกขาบท เป็นสิกขาบทเกี่ยวกับการขุดดิน สิกขาบทนี้มีสาเหตุมาจากภิกษุ
ชาวเมืองอาฬวีพวกหนึ่งทำการก่อสร้าง จึงพากันขุดดิน พวกชาวบ้านพากันตำหนิ ประนามว่า พระ
สมณะเชื้อสาย  ศากยบุตรเบียดเบียนชีวะซึ่งมีอินทรีย์ เหล่าภิกษุผู้มักน้อยนำความกราบทูล
พระพุทธเจ้าพระองค์จึงรับสั่งให้ประชุมสงฆ์สอบสวนหาสาเหตุ เมื่อภิกษุชาวเมืองอาฬวีรับสารภาพว่า
ได้ทำอย่างนั้นจริง พระองค์จึงทรงบัญญัติสิกขาบทห้ามว่า “ภิกษุใดขุดดินเอง หรือใช้ให้คนอ่ืนขุดดิน 
ต้องอาบัติปาจิตตีย์”  

  ภูตคามสิกขาบท เป็นสิกขาบทเกี่ยวกับการตัดต้นไม้ สิกขาบทนี้มีสาเหตุมาจากพวกภิกษุ
ชาวเมืองอาฬวีทำการก่อสร้าง จึงได้ตัดต้นไม้มาเป็นวัสดุเพ่ือทำการก่อสร้าง และได้ทำความเดือดร้อน
แก่เทวดาผู้สถิตอยู่บนต้นไม้ เมื่อเทวดาได้รับความเดือดร้อนจึงเข้าเฝ้าพระพุทธเจ้า พระองค์ทรงติ
เตียนการกระทำเช่นนั้นแล้วทรงบัญญัติสิกขาบทห้ามว่า “ภิกษุต้องอาบัติปาจิตตีย์ เพราะพรากภูต
คาม”  

 สิกขาบทที่ 14 15 ในปาทุวรรคแห่งเสขิยวัตร เป็นสิกขาบทเกี่ยวกับการห้ามภิกษุถ่าย
อุจจาระ ปัสสาวะ บ้วนน้ำลายใส่พืชและน้ำ   

 อย่างไรก็ตามพระวินัยเหล่านี้ก็ไม่สามารถนำมาอ้างได้ว่าพุทธศาสนามีท่าทีในการอนุรักษ์
พืชและทรัพยากรธรรมชาติ เพราะข้อวินัยเหล่านี้ล้วนมีมูลเหตุในการบัญญัติขึ้นจากการคำนึงถึงความ
เดือดร้อนของสิ่งมีชีวิตอ่ืน ๆ เช่น มนุษย์ สัตว์ เทวดา เป็นต้น ทำให้เป็นที่เสื่อมศรัทธา ไม่ได้บัญญัติขึ้น
เพราะพืช หรือทรัพยากรที่อยู่ในสิกขาบทมีคุณค่าในตัวเอง ทั้งยังเป็นข้อปฏิบัติเฉพาะพระภิกษุและ
ภิกษุณีเท่านั้น นั่นหมายความว่า ข้อปฏิบัติเหล่านี้อุบาสกและอุบาสิกาไม่มีความจำเป็นที่จะต้องยึดถือ
ปฏิบัติด้วย   

สรุป 

 ถึงแม้พุทธศาสนาจะมีหลักธรรมคำสอนหลายประการที่ไม่สนับสนุนให้มนุษย์ทำร้าย
สิ่งมีชีวิตอ่ืน ๆ ในโลกธรรมชาติ เช่น ศีลข้อที่ 1 คำสอนเรื่องอหิงสา ความเมตตา ความกรุณา เป็นต้น 
แต่พุทธศาสนาก็มีท่าทียกย่องมนุษย์ว่ามีศักยภาพในการเรียนรู้ ฝึกฝน และพัฒนาตนเองในเรื่องของ
ศีลธรรมได้ ทำให้ชีวิตของมนุษย์มีคุณค่าเหนือกว่าสัตว์ และถึงแม้จะยอมรับว่าสัตว์มีคุณค่าในตัวเอง 
เนื่องจากสัตว์มีความรู้สึกและรักในชีวิตเช่นเดียวกับมนุษย์ก็ตาม คุณค่าในชีวิตของสัตว์แต่ละประเภท
นั้นก็มีค่าไม่เท่ากัน เพราะในพุทธศาสนามีเรื่องราวของสัตว์บางชนิดที่มีความสามารถพัฒนาทาง
ศีลธรรมเช่นเดียวกับมนุษย์และอีกปัจจัยหนึ่งที่ถูกนำมาพิจารณา คือ คุณประโยชน์ของสัตว์ที่มีต่อ
มนุษย์ และขนาดรูปร่างของสัตว์ การฆ่าสัตว์มีขนาดตัวใหญ่นั้นบาปมากกว่าการฆ่าสัตว์ที่มีขนาดเล็ก 
เพราะการฆ่าสัตว์ใหญ่ต้องใช้ความพยายามในการฆ่ามากกว่า  



Journal of Buddhist Studies Vanam Dongrak      
Vol.11 No.2: July – December 2024 

(July-December 2021) 
190 :         

 
Mahachulalongkornrajavidyalaya University Surin Campus 

 ส่วนพืชและทรัพยากรที่ไม่มีชีวิตในธรรมชาติ เช่น น้ำ ดิน เป็นต้น นั้นอยู่นอกขอบเขตทาง
ศีลธรรมของพุทธศาสนา เพราะเป็นสิ่งที่ไม่มีจิตใจ ถึงจะมีข้อปฏิบัติทางศีลธรรมเกี่ยวกับสิ่งเหล่านี้ใน
พระวินัย แต่เหตุของการบัญญัติขึ้นนั้นเกิดจากการคำนึงถึงความเดือดร้อนของสิ่งมีชีวิตอ่ืน ๆ ไม่ได้
บัญญัติขึ้นเพราะพืชหรือทรัพยากรที่อยู่ในสิกขาบทมีคุณค่าในตัวเอง และเมื่อบัญญัติอยู่ในพระวินัย
ข้อปฏิบัติทางศีลธรรมเหล่านี้ก็ไม่ครอบคลุมถึงอุบาสกและอุบาสิกาด้วย 

 ตามแนวคิดที่เป็นพ้ืนฐานสำหรับการอนุรักษ์สิ่งแวดล้อมนั้นมุ่งเน้นไปที่การเห็นคุณค่าของ
สิ่งต่าง ๆ ในโลกธรรมชาติและความสัมพันธ์ของสิ่งต่าง ๆ เหล่านั้น ที่ไม่ได้มาจากผลประโยชนืที่มีต่อ
มนุษย์ นำมาสู่ความต้องการที่อนุรักษ์ ในขณะที่พุทธศาสนามุ่งเน้นไปที่การให้คุณค่ากับการพัฒนา
ระดับศีลธรรมของมนุษย์ให้สูงขึ้น ทำให้มุมมองแบบพุทธศาสนาไม่สอดคล้องกับแนวคิดพ้ืนฐานในการ
อนุรักษ์  

 หากต้องการจะนำเอาแนวคิดของพุทธศาสนาไปใช้การอนุรักษ์อาจต้องคิดโดยคำนึงถึง
ผลลัพธ์ บนพ้ืนฐานของกรอบแนวคิดที่ว่าหลักคำสอนแบบพุทธศาสนาสามารถสร้างประโยชน์ในการ
อนุรักษ์สิ่งแวดล้อมได้อย่างไรบ้าง โดยอาจจะทำได้ 2 วิธี 1. พิสูจน์ให้ได้ว่าเมื่อมนุษย์พัฒนาระดับทาง
ศีลธรรมตามหลักคำสอนทางพุทธศาสนาแลัวจะทำให้มนุษย์อนุรักษ์สิ่งแวดล้อม 2. หาหลักคำสอนที่
สนับสนุนการอนุรักษ์สิ่งแวดล้อม อย่างมีเหตุผลสนับสนุนที่ชัดเจน  

เอกสารอ้างอิง 

เฉลิมวุฒิ วิจิตร. (2553). สถานะทางจริยธรรมของสัตว์ในทัศนของพุทธศาสนาเถรวาท.  
  วิทยานิพนธ์อักษรศาสตรมหาบัณฑิต, สาขาวิชาปรัชญา, บัณฑิตวิทยาลัย, จุฬาลงกรณ ์
  มหาวิทยาลัย. 
ปกรณ์ สิงห์สุริยา. (2543). ปัญหาของการนำพุทธศาสนามาเป็นพื้นฐานในการอนุรักษ์ 
  สิ่งแวดล้อม. วารสารพุทธศาสน์ศึกษา จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย, 7(2), 30-35. 
พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตฺโต). 2559. พจนานุกรมพุทธศาสตร์ ฉบับประมวลธรรม.       
  (พิมพ์ครั้งที่ 34). กรุงเทพฯ: มูลนิธิการศึกษาเพ่ือสันติภาพ พระธรรมปิฎก (ป.อ. ปยุตฺ
  โต). 
พระพรหมบัณฑิต (ประยูร ธมฺมจิตฺโต). 2562. ศาสนากับเป้าหมายการพัฒนาที่ยั่งยืน  
  (SDGs). กรุงเทพฯ: อมรินทร์พริ้นติ้งแอนด์พับลิชชิ่ง. 
พระมหารุ่ง ปญฺญาวุฑฺโฒ. 2547. การศึกษาเชิงวิเคราะห์สถานภาพ คุณสมบัติ และ 
  บทบาทของพระโสดาบันในพระพุทธศาสนาเถรวาท, วิทยานิพนธ์พุทธศาสตร 
  มหาบัณฑิต, สาขาวิชาพุทธศาสนา, บัณฑิตวิทยาลัย, มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราช 
  วิทยาลัย. 
พระสุธีธรรมานุวัตร, มนตรี สิระโรจนานันท์, วุฒินันท์ กันทะเตียน, ศศิวรรณ กำลังสิน 
  เสริม และ จุฑามาศ วารีแสงทิพย์. ม.ป.ป.. ความจริงจากการวิจัย "กรรม".  
  พระนครศรีอยุธยา: สถาบันวิจัยพุทธศาสตร์ มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราช 
  วิทยาลัย. 



วารสารวนัมฎองแหรกพุทธศาสตรปริทรรศน์  
ปีที ่11 ฉบับท่ี 2: กรกฎาคม - ธันวาคม 2567 
 

    : 191 

  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาเขตสุรินทร์ 

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราช 
  วิทยาลัย. กรุงเทพฯ : โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.  
มหามกุฎราชวิทยาลัย. (2537). พระไตรปิฎกและอรรถกถาแปล ฉบับมหามกุฎราช 
  วิทยาลัย. กรุงเทพฯ: โรงพิมพ์มหามกุฎราชวิทยาลัย. 
สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์ (ป.อ. ปยุตฺโต). 2559. พุทธธรรม (ฉบับเดิม). (พิมพ์ครั้งที 31).  
  กรุงเทพฯ: โรงพิมพ์พระพุทธศาสนาของธรรมสภา. 
สำนักงานคณะกรรมการพัฒนาการเศรษฐกิจและสังคมแห่งชาติ. 2560. สรุปสาระสำคัญ 

แผนพัฒนาเศรษฐกิจและสังคมแห่งชาติฉบับที่สิบสอง พ.ศ. 2560 – 2564.  
  กรุงเทพฯ: สำนักนายกรัฐมนตรี. 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Journal of Buddhist Studies Vanam Dongrak      
Vol.11 No.2: July – December 2024 

(July-December 2021) 
192 :         

 
Mahachulalongkornrajavidyalaya University Surin Campus 

 

 


