
94 | A c a d e m i c  M C U  B u r i r a m  J o u r n a l  

 
 

วิเคราะห์พันธุวิศวกรรมโคลนน่ิงกับความเป็นมนุษย์ 
ตามมุมมองพระพุทธศาสนา 

Analysis of Cloning of Genetic Engineering  
and Human Beings from the Perspective of Buddhism 

 
       พระวิมาน  คมฺภีรปญฺโญ 

Phra Vimarn  Khambhirapanno 
มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาเขตอุบลราชธานี 

Mahachulalongkornrajavidyalaya University, Ubonrajathani Campus 
       สราวุฒย์  วิจิตรปัญญา 

Srawut  Vicitrapanya 
มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาลัยสงฆ์พ่อขุนผาเมือง 

Mahachulalongkornrajavidyalaya University, Porkhunphameang College 
E-mail: payfa2560@hotmail.com 

 
บทคัดย่อ 

การโคลนนิ่งเป็นกระบวนการสืบพันธุ์ อีกรูปแบบหนึ่ง ซ่ึงอาศัยการเลียนแบบ                       
ชีวพันธุกรรมตามธรรมชาติ เพ่ือสร้างตัวอ่อนที่มีลักษณะทางพันธุกรรมเหมือนมนุษย์ต้นแบบ 
ท าให้ได้มนุษย์ที่ มีลักษณะทางกายภาพเหมือนต้นแบบ โดยประกอบด้วยขันธ์ 5 เหมือน
มนุษย์ทั่วไป ซ่ึงเป็นเพียงกระบวนการเกิด แต่พระพุทธศาสนาให้ความส าคัญกับกระบวนการ
ด าเนินชีวิต เพราะเห็นว่ามนุษย์ไม่ว่าจะมาจากแหล่งใดก็สามารถพัฒนาทางด้านกายกรรม 
วจีกรรม และมโนกรรมได้ แม้ว่าการโคลนนิ่งจะสามารถก าหนดพันธุกรรมได้ แต่ก็ไม่สามารถ
ก าหนดพฤติกรรมล่วงหน้าได้ ซ่ึงพระพุทธศาสนาเห็นว่าความเป็นมนุษย์วัดกันที่การมีจิตใจสู ง 
มีคุณธรรม และมีพ้ืนฐานทางจริยธรรมด้วยศีล 5 
 
ค าส าคัญ: พันธุวิศวกรรม, โคลนนิ่ง, มนุษย์ 
 

Abstract 
Cloning is another reproductive process, which relies mimics natural 

biological gene to create a human-like embryo, make a human with a physical 
appearance like a prototype. Cloning being has consisted with five groups of 
personality like a human being. This is just a birth process. The Buddhism 

https://dict.longdo.com/search/Genetic%20engineering
https://dict.longdo.com/search/Human%20beings


ว า ร ส า ร วิ ช า ก า ร  ม จ ร  บุ รี รั ม ย์  | 95 

emphasizes on the process of life. Because there is no matter where you come 
from, you can develop your Kaya-kamma, Vaci-kamma, Mano-kamma abilities. 
Although cloning can be genetically determined, it cannot be genetically 
determined in advance. Buddhism teaches that measure of human is highest 
state of mind, morality, and has a moral foundation with the five precepts. 

Keywords: Genetic Engineering, Cloning, Human Beings 
 
1. บทน า 
 วิทยาการโคลนนิ่งสามารถสร้างชีวิตใหม่ที่มีลักษณะเหมือนกับสิ่งมีชีวิตต้นแบบ                               
จนกลายเป็นข่าวครึกโครมมาอย่างต่อเนื่องในหลายปีที่ผ่านมา ก่อให้เกิดการวิพากษ์วิจาร ณ์
ในเวทีสาธารณะอย่างน่าสนใจ ซ่ึงมีทั้งฝ่ายที่เห็นด้วยกับการโคลนนิ่งและฝ่ายที่ไม่เห็นด้วย                                 
ทั้งยังเกิดความหวาดหวั่นว่าจะมีการน าวิทยาการโคลนนิ่งมาใช้กับมนุษย์ อีกทั้งยังมีคนกลุ่ม
หนึ่งเชื่อว่าได้มีการลักลอบโคลนนิ่งมนุษย์ส าเร็จแล้ว แต่ยังไม่กล้าท าอย่างเปิดเผย ซ่ึงถ้าเป็น
อย่างนั้นจริงก็จะท าให้มีมนุษย์สังเคราะห์ และอาจท าให้เกิดผลเสียมากกว่าผลดี แต่ก็มีหลาย
ประเทศมีท่าทีที่สนับสนุน เพราะเห็นว่าเป็นความก้าวหน้าทางวิทยาศาสตร์ และสามารถ
น ามาใช้ในเชิงการแพทย์ได้ ในขณะที่หลายประเทศมีกฎหมายห้ามวิจัยเก่ียวกับการโคลนนิ่ ง 
เพราะมีปัญหาทางด้านความปลอดภัยและด้านชีวจริยธรรม ( Bio-ethic) ซ่ึงเป็นเรื่องผิด
ธรรมชาติ ทั้งยังมีกลุ่มจารีตนิยมและมีความเคร่งครัดในศาสนาออกมาต่อต้าน ผู้น าบาง
ศาสนาถึงขั้นออกมาประณาม เพราะเห็นว่าเป็นการสั่นคลอนหลักความเชื่อทางศาสนา                             
ซ่ึงเป็นประเด็นที่ท้าทายหลักการทางศาสนา โดยในบทความนี้จะได้วิเคราะห์ในมุมมองของ
พระพุทธศาสนา   

2. ความรู้พ้ืนฐานเก่ียวกับการโคลนน่ิง 
 โคลนนิ่ง (Cloning) หมายถึง การคัดลอก หรือท าซ้ า ( copy) ส าหรับทาง

การแพทย์ หมายถึงการสร้างสิ่งมีชีวิตใหม่ ซ่ึงมีลักษณะทางพันธุกรรมเหมือนของเดิมทุ ก
ประการ การโคลนนิ่งเกิดอยู่เสมอในธรรมชาติ ตัวอย่างที่เห็นชัดเจนได้แก่ การเกิดฝาแฝด
เพศเดียวกันและหน้าตาเหมือนกัน นั่นเอง กระบวนการโคลนนิ่งที่มนุษย์ท าขึ้น ได้น ามาใช้
เป็นเวลานานแล้วโดยเราไม่รู้ ตัว ได้แก่การเพาะเลี้ยงเนื้อเยื่อพืช และตัวอ่อนสัตว์ โดยการ
แยกเซลล์ ซ่ึงท ากันทั่วไปในวงการเกษตร  (Anny, 8/02/2561) ซ่ึงเป็นเทคนิคหรือวิธีการ
สร้างสิ่งมีชีวิตที่มีลักษณะทางพันธุกรรมเหมือนกันหมด เป็นการคัดลอกหรือสืบพันธ์แบบไ ม่
อาศัยเพศ ซ่ึงจะได้ลักษณะเหมือนต้นแบบทุกประการ เช่น โคลนนิ่งดีเอ็นเอก็จะได้ดีเอ็นเอที่
มีลักษณะเหมือนกันหมด การโคลนนิ่งโครโมโซมก็จะได้โครโมโซมทั้งชิ้นที่ เหมือนกันหมด 

https://dict.longdo.com/search/Genetic%20engineering
https://dict.longdo.com/search/Human%20beings


96 | A c a d e m i c  M C U  B u r i r a m  J o u r n a l  

 
 

และในระดับที่ ซับซ้อนขึ้นไปอีกคือการโคลนนิ่งเซลล์ เนื้อเยื่อ อวัยวะ จนถึงระดับโคลนนิ่ ง
ทั้งตัว คือ โคลนนิ่งพืช สัตว์ รวมทั้งมนุษย์ด้วย 
 ในปัจจุบันวัตถุประสงค์ของการโคลนนิ่งนั้นมีอยู่ 2 ประการ (น าชัย  ชีววรรธน์ , 
2551: 34) คือ 1) โคลนนิ่งเพ่ือสร้างสิ่งมีชีวิตใหม่ (Reproductive Cloning) หรือโคลนน่ิง
เพ่ือการสืบพันธ์ุ เป็นการสืบพันธุ์โดยไม่ต้องอาศัยเชื้อตัวผู้หรือสเปิร์มเท่านั้น เพียงเอาเซลล์
ร่างกายจากต้นแบบและไข่จากสตรีมาผสมกันแล้วน าไปฝังตัวในมดลูกสตรีก็สามารถท า ให้
เกิดชีวิตใหม่ได้ 2) การโคลนนิ่งเซลล์ตัวต้นก าเนิด (Stem Cell) เพ่ือใช้ในการบ าบัดทาง
การแพทย์ (Therapeutic Cloning) เช่น ปลูกหรือซ่อมแซมอวัยวะที่บกพร่องส่วนหนึ่งส่ วน
ใดของร่างกาย โดยการผลิตเซลล์ต้นก าเนิดซ่ึงมีรหัสพันธุกรรมตรงกันกับของผู้ป่วยแล้วน า ไป
ปลูกในอวัยวะที่เสียหาย เรียกอีกอย่างหน่ึงว่า โคลนน่ิงเพ่ือการรักษา (Therapeutic 
Cloning) วิธีท าขั้นต้นเหมือนกัน ต่างกันตรงที่ไม่ปล่อยให้สิ่งมีชีวิตเจริญเติบโตจนเป็นทารก 
เพียงปล่อยให้ตัวอ่อนเจริญเติบโตได้ประมาณ 7-14 วัน ระยะนี้ ตัวอ่อนจะมีเซลล์ต้นตอ
จ านวนหนึ่ง ภาษาอังกฤษเรียกว่า stem cell การโคลนนิ่งเพ่ือรักษานี้จะเป็นการน าเอา
นิวเคลียสจากเซลล์ร่างกายของผู้ป่วยมาท าโคลนนิ่ง  ก็จะได้เซลล์ต้นตอจากตัวอ่อนที่มี
ลักษณะทางพันธุกรรมของผู้ป่วย (ประเสริฐ  ผลิตผลการพิมพ์, 49: 45) จากนั้นก็น าไปปลูก
ถ่ายอวัยวะหรือซ่อมแซมส่วนที่บกพร่อง 

3. การโคลนน่ิงกับมุมมองทางศาสนา 
 ในมุมมองทางศาสนาต่อการโคลนนิ่งนั้น ปรากฏว่าศาสนาส่วนใหญ่ไม่ค่อยเห็น

ด้วย เพราะเหตุผลทางจริยธรรม โดยเฉพาะศาสนาหลักของโลกอย่างศาสนาคริสต์และ
ศาสนาอิสลาม จึงขอยกเอาความเห็นของทั้งสองศาสนามาประกอบ ซ่ึงชาวคริสต์ที่มีควา ม
เคร่งครัด รวมทั้งจอร์จ  ดับเบิลยู บุช ของสหรัฐ ในสมัยที่เป็นประธานาธิบดี กล่าวว่าตัวอ่อน
มนุษย์ก็ต้องถือเป็นชีวิตแล้ว และการทดลองเพาะสเต็มเซลล์ที่ ต้องท าลายตัวอ่อนไป ย่อม
เท่ากับการสังหารผลาญชีวิต ก่อนจะได้ชีวิตใหม่มาก็ได้ท าลายชีวิตอ่ืนมากมาย ทั้งจากความ
ผิดพลาดในการโคลนนิ่งหรือในระหว่างการวิจัย 

 สันตะปาปาจอห์นปอลล์ที่สอง ได้ออกแถลงการณ์ประณามการโคลนนิ่งมนุษย์
และได้ทรงเป็นผู้น าทางศาสนาโลกคนแรกที่โจมตีการโคลนนิ่งมนุษย์ ต้ังแต่ต้น นอกจากนั้น
แล้วประธานาธิบดี จอร์จ ดับบลิว บุช ก็ได้ปราศรัยแสดงความไม่เห็นด้วยในการโคลนนิ ง
มนุษย์อีกเช่นกันแม้กระทั่ง มาตราที่ 11 แห่งปฎิญญาสากลว่าด้วยการทดลองว่าด้วยรหัส
พันธุกรรมของมนุษย์ขององค์การยูเนสโก (UNESCO) ได้ประกาศห้ามการโคลนมนุษย์ด้ วย
เช่นกัน แต่ประเทศมหาอ านาจหลายประเทศรวมทั้งสหรัฐอเมริกา ก็ไม่ได้มีการออกกฎหมาย
ห้ามการโคลนนิ่งมนุษย์อย่างเด็ดขาดเหมือนประเทศในทวีปยุโรปอีกหลายประเทศ  ผู้น า
ศาสนาอีกหลายศาสนาได้แสดงความไม่เห็นด้วยในเรื่องโคลนนิ่งนี้อย่างเปิดเผย ด้วยเหตุผล



ว า ร ส า ร วิ ช า ก า ร  ม จ ร  บุ รี รั ม ย์  | 97 

ส าคัญคือมนุษย์ได้ล่วงละเมิดเข้าไปในดินแดนของพระผู้ เป็นเจ้าแล้ว นอกจากนี้ส านักวาติกัน
ได้ออกประกาศประณามการการโคลนนิ่งอีกว่าเป็นการกระท าที่ไร้ความรับผิดชอบในชีวิ ต
มนุษย์ (เมตตฺานนฺโท  ภิกฺขุ, 2546: 2) ส่วนผู้ที่มีความคิดแบบอนุรักษ์นิยมมักประณามการ
โคลนนิ่งมนุษย์ว่าไม่เหมาะสม เนื่องจากเป็นการเกิดขึ้นของชีวิตที่ผิดธรรมชาติ ไม่มีการ
ปฏิสนธิของตัวอสุจิและไข่ที่สุกแล้ว ชีวิตของสัตว์เลี้ยงลูกด้วยนมนั้นเป็นชีวิตที่ล้วนได้ผ่าน
กระบวนการปฏิสนธิท้ังสิ้น การเกิดของ ดอลลีและสัตว์ท่ีถูกโคลนนิ่งเหล่านี้จึงเท่ากับเป็นการ
ฝืนธรรมชาติอย่างมาก แต่หากมองอีกแง่หนึ่ง ความส าเร็จของการโคลนนิ่ง ท าให้
เปลี่ยนแปลงความเชื่อของมนุษย์ในศาสนาเทวนิยมไปอย่างมาก เพราะเท่ากับเป็นการปฏิเสธ
บทบาทของพระเจ้าในการบัญชาการเกิดของพระวิญญาณศักด์ิสิทธ์ิ ให้เข้าสู่ครรภ์มารดา  

4. พันธุวิศวกรรมโคลนน่ิงกับความเป็นมนุษย์ตามมุมมองพระพุทธศาสนา 
 ในมุมมองของพระพุทธศาสนามีความชัดเจนว่าสรรพสิ่งย่อมเป็นไปตามหลัก

ความเป็นธรรมดาหรือธรรมชาติ ซ่ึงจัดเป็นสภาพธรรม หมายถึง หลักแห่งความเป็นเอง  
(ราชบัณฑิตยสถาน, 2546: 1123) เพราะสรรพสิ่งมีความเป็นไปตามธรรมชาตินี้ เ อ ง
พระพุทธศาสนาจึงเป็นศาสนาที่เป็นธรรมชาตินิยม ทั้งสภาพธรรมชาติก็เป็นสภาพธรรม                             
ซ่ึงไม่มีใครสร้าง ไม่มีใครปรุงแต่งขึ้นและสรรพสิ่งย่อมตกอยู่ในอ านาจของธรรมชาติ มุมมอง
ของศาสนาพุทธเห็นว่าลักษณะที่คล้ายกันมีอีกองค์ประกอบหนึ่งคือกรรม (ไชย ณ พล, 287) 
เพราะกรรมเป็นตัวก าหนดว่าบุคคลที่จะเป็นต้นแบบของพันธุกรรมเป็นใคร โดยเฉพาะคนที่
เป็นพ่อแม่ลูกก็จะเป็นผู้เคยท ากรรมร่วมกันมาก่อน  กรรมจึงเป็นส่วนที่ก าหนดลักษณะทา ง
พันธุกรรมที่ส าคัญ เช่น ความเชื่อที่ว่าคนที่เกิดมาสวยหรือหล่อเพราะว่าในอดีตชาติเป็นคน
หม่ันรักษาศีลอยู่ เป็นประจ า ส่งผลให้ชาตินี้เกิดมาสวยและหล่อ มีผิวพรรณผ่องใส เป็นต้น 
โดยทรรศนะต่อการโคลนนิ่งตามมุมมองของพระพุทธศาสนาจึงแยกมุมมองออกเป็นประเ ด็น 
ดังต่อไปนี้ 

 1. การก าเนิดตามทัศนะพระพุทธศาสนากับมนุษย์โคลนน่ิง 
 พระพุทธศาสนาเห็นว่าการก าเนิดตามกระบวนการทางธรรมชาติของมนุษย์ และ

สรรพสัตว์ท้ังหลายมี 4 ลักษณะ คือ 
  1) ชลาพุชะ การเกิดในครรภ์ เช่น มนุษย์ แกะ วัว ม้า เป็นต้น 
  2) อัณฑชะ การเกิดในไข่ เช่น สัตว์ปีกทั่วไปและปลา 
  3) สังเสทชะ การเกิดในเถ้าไคล คือ เกิดในที่ชื้นแฉะ หมักหมมเน่าเปื่อย เช่น 

หนอน แบคทีเรีย อะมีบ้า เป็นต้น  
  4) โอปปาติกะ การเกิดผุดขึ้นหรือผุดเกิด เช่น เทวดา เป็นต้น 

 การเกิดของสัตว์ทุกชนิดมีที่มาจาก 4 ลักษณะนี้ดังกล่าว ในส่วนของมนุษย์
ตามปกติจะเกิดในครรภ์ แรกเริ่มของปฏิสนธิชีวิตมาจากสภาพเล็กที่สุด จนมองไม่เห็นด้วยตา



98 | A c a d e m i c  M C U  B u r i r a m  J o u r n a l  

 
 

เปล่า นักชีววิทยากล่าวว่าไข่ที่ผสมแล้วจะเป็นเมือก ซ่ึงพระพุทธเจ้าตรัสว่าเป็นกลละ คือ                        
น้ าใส ๆ อันเป็นจุดเริ่มต้นของการเจริญเติบโตของคนและสัตว์ในครรภ์มารดา เป็นการเกิดที่
เป็นไปตามธรรมชาติ เม่ือกลละที่เป็นน้ าใสแปรสภาพข้นขึ้นเรียกว่าอัพพุทะ (น้ าขุ่นข้น) 
จากนั้นก็แปรสภาพไปเป็นชิ้นเนื้อมีลักษณะสีแดงบางเรียกว่าเปสิ จากนั้นก็แปรสภาพค่อย ๆ 
แข็งตัวขึ้นเรียกว่าฆนะ (ก้อนแข็ง) จากนั้นก็แตกเป็น 5 ปุ่ม เรียกว่าปัญจสาขา (บรรจบ บรรณ
รุจิ, 2537: 60-61) คือ ปุ่มที่เป็นศีรษะ ปุ่มที่เป็นแขน 2 ข้าง และปุ่มที่เป็นขา 2 ข้าง โดยปุ่ม
ทั้ง 5 นี้ เองที่ เป็นต้นเค้าของรูปร่างมนุษย์ และได้วิวัฒนาการต่อมาจนกลายเป็นรูปร่างที่
สมบูรณ์ แต่กระบวนการทั้งหมดเกิดขึ้นภายในครรภ์ แม้ว่าจะมีการน าไปผสมนอกครรภ์                               
แต่เม่ือผสมเสร็จแล้วก็จะน าไปฝังในผนังมดลูก การพัฒนาการของชีวิตก็จะเริ่มขึ้นที่คร รภ์
อย่างต่อเนื่องจนถึงคลอด  

 หากวิเคราะห์วิธีการโคลนนิ่งก็จะเห็นว่ามีการน าสารสืบพันธุ์ที่ มีลักษณะเป็น
เมือกในร่างกายมนุษย์ออกมาผสมกันนอกร่างกาย สารเหล่านั้นเม่ือมีพัฒนาการแต่ละขั้นก็จะ
มีชื่อเรียกต่างกันออกไป แต่ลักษณะของสารสืบพันธุ์ เหล่านั้นจะมีคุณสมบัติเป็นเมือกที่ ชื้น
แฉะ จึงเป็นไปได้ว่าการเกิดของมนุษย์โคลนนิ่งสามารถจัดเข้าในการเกิดแบบสังเสทชะ                          
คือ เกิดในที่ชื้นแฉะ หมักหมม ดังนั้น ในระดับการคัดเลือกพันธุกรรมจนมาถึงระดับของการ
ผสมระหว่างสารพันธุกรรมจึงมีลักษณะเป็นการเกิดแบบสังเสทชะ จากนั้นจึงน าเอ็มบริโอซ่ึง
เป็นตัวอ่อนที่เกิดจากการผสมสารพันธุกรรมนั้นเข้าไปฝังไว้ในผนังมดลูก ซ่ึงก็เป็นการ
วิวัฒนาการต่อเนื่องจากความเป็นเมือกที่ชื้นแฉะมาเป็นก้อนเนื้อ วิวัฒนาการระดับเอ็มบริโอ
อยู่ระหว่าง 1-14 วัน หากเอ็มบริโอไม่ได้รับการน าไปฝังในผนังมดลูกภายใน 14 วันก็จะตาย
หรือผิดปกติ ระดับของเอ็มบริโอนี้เริ่มจะจับกันเป็นก้อนเนื้อเล็ก ๆ แต่ไม่มีลักษณะความเป็น
มนุษย์ เพราะยังไม่มีปัญจสาขา เม่ือน าเข้าสู่ครรภ์แล้วจึงจะมีพัฒนาการเป็นปัญจสาขา และมี
องค์ประกอบอ่ืนจนเป็นมนุษย์ที่สมบูรณ์ มนุษย์โคลนนิ่งจึงเป็นการก าเนิด 2 ลักษณะ                               
คือ เริ่มต้นเกิดแบบสังเสทชะและต่อเนื่องด้วยก าเนิดแบบชลาพุชะ หรือในอนาคตอาจพบ
กรรมวิธีสร้างในไข่ของมารดาก็ได้ ถ้าเป็นอย่างนั้นก็จะเป็นการเกิดแบบอัณฑชะก็ได้ 

 พระพุทธเจ้าก็ไม่ทรงกล่าวว่า การก าเนิดแบบอ่ืนที่นอกเหนือจากชลาพุชะว่า
ไม่ใช่มนุษย์หรือผิดหลักพระพุทธศาสนา มนุษย์โคลนนิ่งจึงไม่ถือว่าผิดหลักพระพุทธศา สนา  
แต่ถ้าเกิดมาแล้วท าความชั่วนั่นแหละจึงจะผิดหลักพระพุทธศาสนา เพราะมนุษย์เป็น สั ตว์
ประเสริฐและมีจิตใจสูง มนุษย์โคลนนิ่งจึงสามารถมีได้โดยไม่ผิดหลักพระพุทธศาสนา                             
หากมองในแง่การก าเนิดของสัตว์แล้วจะเห็นว่ามี 2 ลักษณะ คือ การก าเนิดในโลกโอปปาติกะ
กับการก าเนิดในโลกมนุษย์ โดยการก าเนิดในครรภ์ ก าเนิดในไข่ ก าเนิดในที่ชื้นแฉะ จัดเป็น
การก าเนิดในโลกมนุษย์ การก าเนิดแบบโอปปาติกะจัดเป็นการก าเนิดที่ไม่อิงอาศัยพ่อแม่หรือ
การผสมพันธุ์ที่เกิดจากเชื้อของบิดามารดา แต่จะเกิดเพราะอาศัยพันธุกรรม (กมฺมพนฺธุ) ที่ได้
สั่งสมมาตามวาสนาบารมี เช่น ก าเนิดในนรก สวรรค์ พรหมโลก เปรต อสุรกาย เป็นต้น  



ว า ร ส า ร วิ ช า ก า ร  ม จ ร  บุ รี รั ม ย์  | 99 

 จะเห็นได้ว่าการก าเนิดทั้ง 4 ลักษณะ เป็นไปตามกรรมที่สั่งสมไว้ เช่น การจะ
เกิดเป็นมนุษย์ก็ต้องอาศัยการสั่งสมเบญจศีลและเบญจธรรม ซ่ึงเป็นคุณธรรมที่เป็นคุณสมบั ติ
พ้ืนฐานที่ท าให้เกิดเป็นมนุษย์ แต่จะเป็นมนุษย์ที่สมบูรณ์ได้นั้นจะต้องประกอบด้วยคุณสมบั ติ 
3 ประการ คือ 1) มีเชื้อมารดา 2) มีเชื้อบิดา และ 3) มีโอปปาติกะหรือวิญญาณมาปฏิสนธิใน
ครรภ์ (วิเชียร  ชาบุตรบุณฑริก, 2535: 81) เม่ือทั้ง 3 อย่างนี้ ประกอบเข้าพร้อมกัน ถือว่า
เป็นจุดก าเนิดของมนุษย์ ซ่ึงโดยธรรมชาติจะปรากฏในครรภ์มารดา และปรากฏต้ังแต่ขณะที่
มารดาบิดามีเพศสัมพันธ์กัน และเชื้อของทั้งสองฝ่ายเข้าผสมกัน แต่ถ้าขาดอย่างใดอย่างหนึ่ง
ความเป็นมนุษย์จะไม่เกิดขึ้น นี่คือความเป็นมนุษย์ตามธรรมชาติ ที่พระพุทธเจ้าทรงแสดงไว้  
ซ่ึงไม่ใช่เป็นพุทธบัญญัติ หากแต่เป็นธรรมชาติที่ทรงค้นพบ กล่าวสั้น ๆ ก็คือ เชื้อฝ่ายมารดา 
เชื้อฝ่ายบิดา และปฏิสนธิวิญญาณ เป็นปัจจัยให้เกิดความเป็นมนุษย์ขึ้น เป็นความจริงที่
ปรากฏในยุคนั้น และปรากฏมาถึงปัจจุบัน คือ ยุคที่มนุษย์โคลนนิ่งจะอุบัติขึ้น “ในอภิธรรม
กล่าวว่าขณะแรกของการปฏิสนธิ นามรูปต้องเกิดมาพร้อมกัน จิตที่เกิดขณะแรกเรียกว่า
ปฏิสนธิจิต ไม่มีจิตดวงใดเกิดขึ้นโดยไม่อาศัยเหตุปัจจัย การปฏิสนธิเป็นขณะแรกของชา ติ
หนึ่ง ๆ ต้องมีเหตุในอดีตเป็นปัจจัย” (ดวงเดือน  บารมีธรรม, 2534: 129) ไข่และอสุจิจัดเป็น
ส่วนของรูป ซ่ึงเป็นกรรมพันธุ์ท่ีถ่ายทอดมาจากบิดามารดา “ส่วนปฏิสนธิวิญญาณเป็นจิตดวง
แรกในชาติใหม่และจัดเป็นส่วนนามธรรมที่สืบต่อมาจากชาติก่อน โดยน าเอาบุญบาปหรื อ
กิเลสติดตามมาด้วย” (สัญญา  สะสอง, 2552: 4) บุญและบาปนี้เองเรียกว่าเชื้อของการเกิด 
พระพุทธศาสนาปฏิเสธว่าไม่มีพระเจ้าเป็นผู้จัดวางระเบียบแบบแผนในชีวิตและจักรวาล 
เพราะระเบียบแบบแผนเป็นเพียงนิยามหรือกฎธรรมชาติ 5 ประการ ซ่ึงเป็นปัจจัยก าหนด
ลักษณะของมนุษย์ ดังนี้ 

 1. อุตุนิยาม คือ กฎของฤดูกาล กฎธรรมชาติที่ท าให้เกิดปรากฏการณ์ทาง
ธรรมชาติ เช่น น้ าขึ้น น้ าลง ฟ้าร้อง ฟ้าผ่า กฎแรงโน้มถ่วงของโลก ปัจจุบันก็คือกฎทางฟิสิกส์
ที่ก า กับความเป็นไปของสิ่งมีชีวิตทั้งหลาย  โดยฤดูกาลจะเป็นปัจจัยที่ เป็นตัวก าหนด
สิ่งแวดล้อมของการก าเนิด เช่น การเกิดจะต้องอยู่ในที่ท่ีมีอุณหภูมิเหมาะสม การท าโคลนนิ่ง
ก็ต้องการท าในที่มีอุณหภูมิเหมาะสม โดยเลียนแบบอุณหภูมิในครรภ์มารดา  

 2. พีชนิยาม คือ กฎของเมล็ดพันธุ์หรือกฎทางชีววิทยาที่ก าหนดให้สิ่งมีชีวิต
ทั้งพืชและสัตว์สืบต่อลักษณะทางพันธุกรรมไปสู่ลูกหลาน ปัจจุบันเรียกว่า “พันธุกรรม”                                
โดยการโคลนนิ่งก็เป็นการน าเอาพันธุกรรมจากมนุษย์ต้นแบบ แล้วมาเป็นเชื้อพันธุ์เพ่ือสร้าง
ตัวอ่อนขึ้นมาตามกระบวนการโคลนนิ่ง แล้วน าไปฝังไว้ในผนังมดลูกเพ่ือให้วิวัฒนาการ
เจริญเติบโตต่อไป 

 3. จิตนิยาม คือ กฎเก่ียวกับการท างานของจิต เช่น จิตเกิดดับเป็นกร ะแส 
จิตมีเครื่องประกอบคือเจตสิกซ่ึงเกิดดับพร้อมกับจิต กฎเก่ียวกับการท างานของจิต เรียกว่า
กฎทางจิตวิทยา  โดยการโคลนนิ่งมนุษย์ก็มีกระบวนการจิตนิยามอยู่ในตัว แต่ในทาง



100 | A c a d e m i c  M C U  B u r i r a m  J o u r n a l  

 
 

วิทยาศาสตร์ยังไม่มีเครื่องมือพิสูจน์ ทางด้านจิตนิยามในการโคลนนิ่งอันเป็นที่ยอมรับทั่ว กัน 
อันที่จริงแล้วกระบวนการทางจิตนิยามเกิดขึ้นต้ังแต่เป็นเอ็มบริโอแล้ว เห็นได้จากการที่ ตัว
อ่อนมีปฏิกิริยาเม่ือมีวัตถุไปกระทบ แสดงว่ามีปฏิสนธิจิตแล้วเพราะมีความรู้สึกเป็นวิถีจิต 

 4. กรรมนิยาม คือ กฎแห่งเหตุและผลท่ีก ากับความเป็นไปของชีวิตมนุ ษย์ 
เช่น ท าดีได้ดี ท าชั่วได้ชั่ว มนุษย์จะเจริญหรือเสื่อมเพราะการกระท า เรียกพฤติกรรมศาสตร์                             
การโคลนนิ่งเป็นการจัดปัจจัยของเหตุเพ่ือก าหนดผล โดยใช้พันธุกรรมมาผ่านกระบวนการ
โคลนนิ่ง และมีผลออกมาเป็นเหมือนต้นแบบ เม่ือมีเหตุอย่างไรก็จะมีผลออกมาอย่างนั้น                            
โดยจ าแนกลักษณะของพฤติกรรมออกเป็น 2 ส่วน คือ ส่วนของเจตนาและกระบวนการโคลน
นิ่ง ว่ามีเจตนาในการกร ะท า เ พ่ืออะไร และเม่ือกร ะบวนการ โคลนนิ่ งส า เร็ จ แ ล้ ว                             
มนุษย์โคลนนิ่งก็จะมีพฤติกรรมตามคุณลักษณะของจิตและกระบวนการฝึกอบรม  

 5. ธรรมนิยาม คือ กฎธรรมชาติที่ก าหนดความสัมพันธ์ของสรรพสิ่งที่ อิง
อาศัยกันและกัน  เกิดขึ้นตามเหตุปัจจัย คือ หลักปฏิจจสมุปบาท โดยธรรมนิยามในฐานะที่
เป็นกระบวนการทางธรรมชาติ สรรพสิ่งมีความเป็นอยู่และเป็นไปตามกระบวนการทาง
ธรรมชาติ ซ่ึงเป็นธรรมสภาวะ การก าเนิดทั้ง 4 ลักษณะก็เป็นธรรมสภาวะ การโคลนนิ่งก็เป็น
การศึกษาและเข้าใจกระบวนการทางธรรมชาติเก่ียวกับการก าเนิด แล้วน ามาจัดกระบวนการ
เลียนแบบการเกิดตามธรรมชาติ เพ่ือก าหนดลักษณะเด่นให้เป็นไปตามต้องการ การโคลนนิ่ง
จึงเป็นการน าเอาองค์ความรู้ทางธรรมชาติมาจัดกระบวนการด้วยเครื่องมือและปัจจัย เอ้ื อ
เพ่ือให้เป็นตัวกระตุ้น ส่วนความเป็นไปของเอ็มบิโอก็จะค่อย ๆ พัฒนาการตามธรรมชาติ  

 นิยามแบ่งออกเป็น 2 กลุ่ม คือ “พีชนิยามและอุตุนิยามเป็นกฎทางรูปธรรม                         
จิตนิยามและกรรมนิยามเป็นนามธรรม” (พระธรรมโกศาจารย์ (ประยูร ธมฺมจิตฺโต), 2552: 13) 
ส่วนธรรมนิยามเป็นกฎที่ก า กับทั้งนามธรรมและรูปธรรม อัลเบิร์ต  ไอน์สไตน์ เห็นว่า 
“พระพุทธศาสนาได้ให้ภาพที่สมบูรณ์ของสรรพสิ่ง เพราะสามารถรวมเรื่องธรรมชาติฝ่ายวัตถุ
เข้ากับเรื่องจิตวิญญาณได้อย่างกลมกลืนเป็นเอกภาพ” (พระราชวรมุนี (ประยูร  ธมฺมจิตฺโต), 
2540: 29) การก าเนิดมนุษย์จึงมีพีชนิยามซ่ึงเป็นสารต้ังต้นที่เป็ นตัวก าหนดลักษณะทาง
พันธุกรรม มีจิตนิยามเข้าไปปฏิสนธิวิญญาณ  มีอุตุนิยามคืออุณหภูมิที่เหมาะสม และมีกรรม
นิยามเป็นที่มา ซ่ึงเป็นไปตามกฎของธรรมนิยามหรือกฎของธรรมชาตินั่นเอง จึงสรุปได้ว่า 
การเกิดมนุษย์โคลนนิ่งนั้นล้วนอาศัยธรรมชาติ โดยเริ่มต้นที่สารหรือเซลล์ต้นแบบซ่ึงมีอยู่ ใน
กระบวนการธรรมชาติของมนุษย์ แล้วน ามาผสมด้วยวิธีการโคลนนิ่ง แต่การที่เซลล์ต้นแบบ
สามารถวิวัฒนาการได้อย่างต่อเนื่อง ก็เพราะกระบวนการทางธรรมชาติที่อาศัยพันธุกรรม 
อุณหภูมิ และเวลาที่เหมา ะสม จากนั้นก็น าเข้าสู่ ครรภ์ ของมารดา หรื อแ ม่ อุ้ ม บุญ                         
ซ่ึงกระบวนการนั้นมีอยู่ตามธรรมชาติ มนุษย์ได้เข้าไปเลียนแบบธรรมชาติแล้วมาจัดกระบวน
การให้สอดคล้องกับธรรมชาติ เพ่ือให้เป็นไปตามต้องการเท่านั้นเอง มนุษย์ไม่สามารถเข้าไป



ว า ร ส า ร วิ ช า ก า ร  ม จ ร  บุ รี รั ม ย์  | 101 

จัดการธรรมชาติได้ทุกกระบวนการ เพียงแต่จัดกระบวนการและปัจจัยเอ้ือต่อวิวัฒนาการทาง
ธรรมชาติเท่านั้น 
 2. องค์ประกอบของมนุษย์โคลนน่ิงตามมุมมองพระพุทธศาสนา   

 ชีวิตในมุมมองของนักวิทยาศาสตร์อาจหมายถึงสสารและพลังงานรูปแบบหนึ่ง 
ซ่ึงมีองค์ประกอบพ้ืนฐาน 2 โครงสร้าง คือ “โครงสร้างระดับเซลล์ แต่ละเซลล์ประกอบด้วย 
ไซโทพลาสซึมและนิวเคลียส กับโครงสร้างทางเคมี แต่พุทธศาสนามองว่าโครงสร้างของชี วิต
คือสังขาร หมายถึงสิ่งที่มีปัจจัยปรุงแต่งขึ้น” (พระมหาอ านวย  โปราณภาณี, 2546: 30-31) 
เป็ น กา รปรุ งแ ต่ ง เ ซ ลล์ ต้ั ง ต้ น ที่ ไ ด้ รั บ เข้ า ม า ใ ห ม่จ า ก กร ะบ ว นกา ร โ ค ล น นิ่ ง                             
“ให้ย้อนกลับไปอยู่ในสภาพเหมือนกับตอนที่เริ่มต้นชีวิตใหม่ กลายเป็นตัวอ่อนอีกครั้ง”                              
(ยงยุทธ  ยุทธวงศ์และศุภชัย หล่อโลหการ, 2547: 35) ดังนั้น กระบวนการเกิดของมนุษย์ไ ม่
ว่าจะเป็นการเกิดแบบธรรมชาติหรือเกิดจากการโคลนนิ่ง ซ่ึงมนุษย์แต่ล ะคนประกอบด้วย
องค์ 5 หรือขันธ์ 5 ได้แก่  
 1) รูป คือ ส่วนของร่างกาย ได้แก่ ดิน น้ า  ไฟ และลม เรียกมหาภูตรูป 4                                  
โดยรูปนั้นมีสภาพเป็นความแข็ง ความเหลว ความแผดเผาและความเคลื่อนไหวอยู่ เสมอ  
(บุณย์  นิลเกษ, 2552: 13) พระพุทธศาสนามองร่างกายของมนุษย์ว่าเป็นสังขาร เพราะถูก
ปรุงแต่งขึ้นด้วยธาตุ 4 ที่เป็นปฏิปักษ์ต่อกัน เป็นการท าปฏิกิริยาเคมีทางชีววิทยา   

  2) เวทนา คือ ความรู้สึกสุข ทุกข์ ไม่สุขไม่ทุกข์  
  3) สัญญา คือ ความจ าได้หมายรู้  
  4) สังขาร คือ อารมณ์ปรุงแต่งจิตหรือความคิด   
  5) วิญญาณ คือ ความรับรู้ หรือเรียกอีกอย่างหนึ่งว่าจิต และเรียกต่อไปว่า

ปฏิสนธิวิญญาณ หรือปฏิสนธิจิต  
 เม่ือขันธ์ท้ัง 5 รวมศูนย์กันก็จะท าให้เป็นมนุษย์หรือสัตว์ “มนุษย์เป็นสิ่งมีชีวิต

ชนิดพิเศษที่ได้รับการปรุงแต่งขึ้นมาเป็นนามและรูปหรือกายกับจิต” (สิทธิ์   บุตรอินทร์, 
2532: 113) รูปเป็นส่วนของร่างกาย ส่วนเวทนา สัญญา สังขารและวิญญาณจัดเป็นนา ม 
“เปรียบเหมือนของเหลว 4 ชนิดที่แตกต่างกัน แต่รวมในภาชนะเดียวกัน เรียกรวมกันว่า
จิตใจ” (ศุภวรรณ  พิพัฒนพรรณวงศ์กรีน, 2549: 61)  โดยองค์ประกอบทั้ง 5 นี้ เป็นอิสระ
จากมารดาบิดาอย่างเด็ดขาดไม่ใช่แยกส่วนมาจากมารดาบิดา แม้จะมีมารดาเป็นแดนเกิดแ ต่
ก็ไม่ได้แยกส่วนวิญญาณออกมาจากมารดา  แม้จะมีบิดาเป็นผู้ให้ก าเนิดก็มิได้แยกส่วน
วิญญาณมาจากบิดา มนุษย์โคลนนิ่งจึงเป็นคนละคนกับมนุษย์ต้นแบบ อย่างไรก็ตามเม่ือว่า
ตามหลักพระพุทธศาสนาแล้ว คนต้ังแต่สองคนขึ้นไปจะมีจิตดวงเดียวกันไม่ได้เลย และจิตแต่
ละดวงก็แยกส่วนไม่ได้ เม่ือมีจิตคนละดวง พฤติกรรมต่าง ๆ ของแต่ละคนก็ย่อมแตกต่าง กัน
ออกไป “ขึ้นอยู่กับเหตุปัจจัยและประสบการณ์ของแต่ละคน ที่ทางพระพุทธศาสนาเรีย กว่า 
ไตรวัฏฏ์” (พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตฺโต), 2551: 120)  หมายถึง วงจรของปฏิจจสมุปบาท 



102 | A c a d e m i c  M C U  B u r i r a m  J o u r n a l  

 
 

ซ่ึงหมุนเวียนสืบทอดกันไป มีอวิชชาเป็นตัวเหนี่ยวน า ท าให้มีการเวียนว่ายตายเกิดหรือเป็น
วงจรแห่งทุกข์ ประกอบด้วย 

  1) กิเลสวัฏฏ์ ประกอบด้วย อวิชชา ตัณหา อุปาทาน   
  2) กรรมวัฏฏ์ ประกอบด้วย สังขาร ภพ 
  3) วิปากวัฏฏ์ ประกอบด้วย วิญญาณ นามรูป สฬายตนะ ผัสสะ เวทนา ชาติ 

ชรามรณะ (โสกะ ปริเทวะ ทุกข์ โทมนัส อุปายาส เป็นเรื่องของความทุกข์)  
 กิเลสเป็นเหตุให้ท ากรรม เม่ือท ากรรมก็ได้รับวิบากคือผลของกรรมนั้น                                

เป็นปัจจัยให้เกิดกิเลสแล้วท ากรรมหมุนเวียนต่อไปอีก เกิดภพเกิดชาติ พระพุทธเจ้าตรั สว่า 
“โลกหน้ า มีอยู่  เหล่ า สั ตว์ผู้ ผุ ดเ กิดขึ้น มีอยู่  ผลวิ บ า กกรรมที่สั ตว์ท าดีท าชั่วมีอยู่ ”                                 
(ที.ม., 10/309/243) กรรมจึงเป็นตัวก าหนดการเกิดของมนุษย์ ซ่ึงเรียกว่ากรรมลิขิต                                  
(คณะมนุษยศาสตร์ มหาวิทยาลัยมหาสารคาม, 2549: 15) ดังนั้น มนุษย์โคลนนิ่งแม้จ ะมา
จากวิธีการที่แตกต่างจากมนุษย์ปกติ แต่ก็มีองค์ประกอบเหมือนกัน  คือประกอบด้วยขันธ์ 5 
มีปฏิสนธิวิญญาณและเป็นไปตามกิเลส กรรม และวิบาก มนุษย์โคลนนิ่งประกอบด้วยกายกับ
จิตหรือรูปกับนาม จึงไม่มีความแตกต่างจากมนุษย์ปกติทั่วไป สิ่งที่แตกต่างกันจึงมีเพียงกิเลส 
กรรม และวิบาก หรือเม่ือเกิดมาเป็นมนุษย์แล้วจะประกอบกุศลกรรมหรืออกุศลกรรม มนุษย์
โคลนนิ่งจึงไม่ใช่กายเดียวกับต้นแบบ และไม่ใช่จิตดวงเดียวกัน เพราะธรรมชาติของสรรพสิ่งมี
การแตกดับอยู่เสมอ การโคลนนิ่งจึงอาศัยคุณสมบัติทางพันธุกรรมจากมนุษย์ต้นแบบ มีการ
ถ่ายทอดพันธุกรรมทางร่างกาย แต่พันธุกรรมต้นแบบที่น ามาโคลนนิ่งนั้นได้ตายไปแล้ว                               
มีเพียงเซลล์ใหม่ที่ เกิดมาทดแทนเท่านั้น มนุษย์ต้นแบบกับมนุษย์โคลนนิ่งจึงเป็นคนละร่า ง
และคนละจิต มีวิวัฒนาการอย่างเป็นอิสระจากมนุษย์ต้นแบบ และไม่มีพันธะทางวิญญาณต่อ
กัน ส่วนกรรมและกิเลสของมนุษย์ต้นแบบก็ไม่สามารถถ่ายทอดไปสู่มนุษย์โคลนนิ่งได้ มนุษย์
ต้นแบบที่มีจิตใจชั่วร้าย ก็ไม่ได้ถ่ายทอดความชั่วร้ายทางจิตไปสู่มนุษย์โคลนนิ่งได้ ถ้าหาก
มนุษย์โคลนนิ่งอยู่ในสิ่งแวดล้อมที่ดี ได้รับการอบรมบ่มนิสัยให้มีสัมมาทิฏฐิ จิตใจของมนุษย์
โคลนนิ่งก็จะดีกว่าจิตใจของมนุษย์ต้นแบบก็ได้   
 3. สภาพความเป็นมนุษย์โคลนน่ิง 

 พระพุทธศาสนามีทัศนะเก่ียวกับการก าเนิดที่ปรากฏในอินทกสูตร พระพุทธเจ้า
ตรัสว่า “รูปนี้ปรากฏเป็นกลละก่อน จากกลละเป็นอัพพุทะ จากอัพพุทะเกิดเป็นเปสิ จากเปสิ
เกิดเป็นฆนะ จากฆนะเกิดเป็น 5 ปุ่ม (ปัญจสาขา) ต่อจากนั้น มีผมขนและเล็บ (เป็นต้น) 
เกิดขึ้น มารดาของสัตว์ในครรภ์บริโภคข้า วน้ าโภชนาหารอย่างใด สัตว์ผู้อยู่ในครรภ์มารดา                                 
ก็ยังอัตภาพให้เป็นไปด้วยอาหารอย่างนั้นในครรภ์นั้น” (ส .ส., 15/235/337) องค์ประกอบ
การเริ่มมีชีวิตของมนุษย์จะมีความครบถ้วนก็ต่อเม่ือ “ชายและหญิงมีเพศสัมพันธ์กัน และมี
วิญญาณเข้ามาเกิดในท้องของฝ่ายหญิง จึงจะเรียกว่าการมีปฏิสนธิวิญญาณ ถือเป็นสิ่งบ่งชี้
ส า คัญของชีวิตที่ เกิดใหม่” (พระเทพโสภณ (ประยูร   ธมฺมจิตฺโต) และคณะ, 2545: 153) 



ว า ร ส า ร วิ ช า ก า ร  ม จ ร  บุ รี รั ม ย์  | 103 

อธิบายเข้าใจง่าย ๆ ว่า บิดากับมารดามีเพศสัมพันธ์ มารดามีประจ าเดือนมาปกติและมี
ปฏิสนธิวิญญาณ จึงจะท าให้ต้ังครรภ์ เม่ืออยู่ในอุณหภูมิที่ เหมาะสมในครรภ์ และได้รับการ
ดูแลครรภ์อย่างเหมาะสม ท าให้ตัวอ่อนมีพัฒนาการในครรภ์จนถึงก าหนดคลอด ส าหรับกรณี
การโคลนนิ่ง จะไม่มีการอยู่ร่วมกันของหญิงชาย ไม่ผ่านกระบวนการมีเพศสัมพันธ์กัน แต่จะ
ใช้พันธุกรรมมาสร้างตัวอ่อนแล้วน าไปฝังตัวในผนังมดลูก ต่อมาก็จะมีพัฒนาการในคร รภ์
จนถึงก าหนดคลอด โดยที่แม่ผู้ อุ้มท้องอาจไม่เคยเห็นเจ้าของ  “รหัสพันธุกรรมต้นแบบ”                              
มาก่อนเลยก็ได้ ถึงแม้ว่าการเกิดมนุษย์โคลนนิ่งจะมีส่วนที่แตกต่างจากการเกิดตามธรรมชา ติ 
แต่มนุษย์โคลนนิ่งก็มีองค์ประกอบของชีวิตก็คือขันธ์ท้ัง 5 เหมือนกับมนุษย์ทั่วไป 

 เม่ือพูดถึงการโคลนนิ่งในมุมมองของพุทธศาสนา จึงเห็นว่าชีวิตที่ เกิดขึ้นจาก
วิทยาการนี้ จะได้มาเพียงร่างกายที่ไม่ใช่คนเดิม จิตใจก็ไม่ใช่ดวงเดิม เม่ือน าไปไว้ในครรภ์ด้วย
สิ่งแวดล้อมที่เหมาะ ได้รับการเลี้ยงดูจากมารดาทางสายสะดือ จึงเจริญเติบโตและมี
วิวัฒนาการ “เม่ือมีปฏิสนธิจิตแล้วก็จะได้วิวัฒน์และพัฒนาเป็นอุปาทาน อุปาทานเป็นปัจจัย
ให้เกิดภพ ภพก็วิวัฒนาการไปเป็นชาติ” (ยงยุทธ์  วิริยายุทธังกูร, 14) จะเห็นได้ว่าสรรพสิ่ ง
เป็นการเปลี่ยนแปลงและวิวัฒนาการ ชีวิตก็เป็นเพียงการเปลี่ยนแปลงและวิวัฒนาการอย่าง
หนึ่งในธรรมชาติ การโคลนนิ่งก็อาศัยองค์ควา มรู้ เ ก่ียว กับการ วิวัฒนาการชีวิ ตตา ม
กระบวนการทางธรรมชาติ ผนวกเข้ากับการพัฒนาการทางเทคโนโลยีและเครื่องมือสมัยให ม่ 
จึงท าให้ได้มนุษย์คนใหม่ที่มีลักษณะทางกายภาพเหมือนบุคคลต้นแบบ แต่พันธุกรรมต้นแบบ
ก็ได้สลายไปแล้ว เหลือเพียงการถ่ายทอดคุณสมบัติทางพันธุกรรมต่อมา เพราะเซลล์ใน
ร่างกายมีการตายอยู่เสมอ เม่ือเซลล์เก่าตายไปก็จะมีเซลล์ใหม่มาแทนที่  ส่วนเซลล์เก่าก็จ ะ
หลุดล่อนออกไป “เช่นเดียวกับผลกล้วยย่อมฆ่าต้นกล้วย ขุยไผ่ฆ่าต้นไผ่ ดอกอ้อฆ่าต้นอ้อ                               
ม้าอัสดรฆ่าแม่ม้า” (องฺ.จตุกฺก., 21/68/113)  เซลล์ต้นแบบของมนุษย์โคลนนิ่งจะตายไปและ
เกิดเซลล์ใหม่มาแทนที่ ลูกที่เกิดจากการโคลนนิ่งจึงไม่ใช่คนเดียวกับคนต้นแบบ การโคลนนิ่ง
ก็ไม่สามารถสร้างความเป็นอมตะให้กับมนุษย์ได้ เพราะสรรพสิ่งตกอยู่ภายใต้หลักไตรลั กษณ์ 
คือ อนิจจัง ทุกขัง และอนัตตา เหมือนกับมนุษย์ทั่วไป  

 เม่ือคนเราเกิดขึ้นมาเท่ากับเซลล์ในร่างกายของเราได้แบ่งตัวออกจากจุดเริ่ ม ต้น
แล้ว เวลาชีวิตของแต่ละคนเริ่มต้นขึ้นทันทีท่ีเซลล์เริ่มแบ่งตัว การเพ่ิมจ านวนในแต่ละครั้งจ ะ
สูญเสีย DNA ส่วนปลายของโครโมโซมแต่ละชิ้นทีละเล็กทีละน้อย จนในที่สุดเซลล์ก็หมดขี ด
ความสามารถในการแบ่งตัวเพ่ิมจ านวนได้ เซลล์กลุ่มนั้นก็จะหมดไป ถ้าเป็นเซลล์ของอวัยวะ
ใดหยุดแบ่งตัวอวัยวะนั้นก็เสื่อมสภาพและหมดอายุการใช้งานต่อไป การที่เซลล์หมด
ความสามารถในการแบ่งตัวเพ่ิมจ านวน ท าให้คนเรามีข้อจ ากัดทางธรรมชาติในเรื่องอา ยุ                               
โดยอายุขัยของมนุษย์โดยเฉลี่ยในปัจจุบันประมาณ 75 ปี เพราะเซลล์มนุษย์แบ่งตัวคงสภา พ
อวัยวะต่าง ๆ ในร่างกายได้เพียงเท่านั้น ความรวนของอวัยวะต่าง ๆ ในร่างกายของมนุษย์
อาจเกิดไม่พร้อมกัน ท าให้อวัยวะมีความเสื่อมไม่พร้อมกัน 



104 | A c a d e m i c  M C U  B u r i r a m  J o u r n a l  

 
 

 อวัยวะส่วนใดหยุดท างานก็ท าให้อวัยวะส่วนอ่ืนเสียไปด้วย ท าให้มนุษย์พยายาม
สร้างอวัยวะที่มีคุณสมบัติใกล้เคียงกับธรรมชาติมากที่สุดขึ้นมาเป็นอะไหล่ โดยการใช้เซลล์
ชนิดเดียวกับอวัยวะที่มนุษย์มีทุกประการ ปัจจุบันมนุษย์สามารถสร้างอวัยวะส ารองขึ้น มา
ก่อนล่วงหน้าได้ น าไปเก็บไว้ในอุณหภูมิและสภาพแวดล้อมที่เหมาะสม ในนามธนาคาร
อวัยวะ ซ่ึงเป็นความพยายามที่จะเอาชนะธรรมชาติ ด้วยการเรียนรู้จากธรรมชาติ แต่ไม่ว่าจะ
พยายามแค่ไหนก็ตามมนุษย์ก็ยังเป็นสิ่งชั่วคราว เพราะพระพุทธศาสนาเห็นว่าชีวิตมีการ
แตกดับอยู่ตลอดเวลา แต่เป็นไปแบบค่อยเป็นค่อยไปด้วยอ านาจของสันตติหรือความสืบเนื่อ ง 
เซลล์ปฏิสนธิเพียงเซลล์เดียวได้แตกตัวออกไปเป็นหลายเซลล์  รวมกันอยู่เป็นกลุ่มกลายเป็น
เนื้อเยื่อ หลายเนื้อเยื่อรวมกันกลายเป็นอวัยวะ หลายอวัยวะรวมกันกลายเป็นร่างกายสังขาร 
แล้วแตกเป็นปัญจสาขา จะเห็นได้ว่าวิวัฒนาการด้านปริมาณส่งผลให้เกิดพัฒนาการด้าน
คุณภาพ ก่อให้เกิดการเปลี่ยนแปลงภาวะแห่งสังขารร่างกายของมนุษย์ จากภาวะหนึ่งไปสู่อีก
ภาวะหนึ่ง การเกิดของมนุษย์มาจากบุรพกรรมหรือวิบากกรรม อันเป็นผลของกรรมของแ ต่
ละคนและพันธุกรรมที่ได้รับการถ่ายทอดจากบรรพบุรุษ เป็นกรรมที่เก่ียวพันกันทั้งจากอดีต
ส่งผลสู่ปัจจุบัน จากอดีตและปัจจุบันส่งผลสู่อนาคต  

 ส่วนความเป็นมนุษย์ของมนุษย์โคลนนิ่งก็เหมือนกับมนุษย์ทั่วไป ค าว่า “มนุษย์” 
เป็นภาษาสันสกฤต ตรงกับภาษาบาลีว่า  มนุส ค าว่า  มนุส แยกศัพท์เป็น มน+อุส                              
โดย มน แปลว่าใจ อุส แปลว่า สูง มนุษย์จึงหมายถึงผู้ มีใจสูง (ฟ้ืน ดอกบัว, 2543: 32)                               
หรือสัตว์ท่ีรู้จักใช้เหตุผล (ราชบัณฑิตยสถาน, 2542: 832) ความเป็นมนุษย์จึงไม่ใช่แค่ปัจจัย
ในทางกายภาพเท่านั้น แต่สิ่งส าคัญจะต้องเป็นผู้ที่ มีคุณธรรม มีจิตใจสูงกว่าสัตว์ทั่วไป 
ธรรมชาติของชีวิตมีสภาพเป็นการหลอมรวมกันเข้าของรูปกับนาม เป็นส่วนที่เป็นร่างกายกับ
ส่วนที่เป็นจิตวิญญาณ ส่วนของร่างกายประกอบด้วยมวลรวมของดิน น้ า ไฟ ลม ซ่ึงเป็นสารที่
ไม่มีการสูญหาย ไม่ว่าโมเลกุลนั้นจะเป็นสารอินทรีย์หรือสารอนินทรีย์ การเปลี่ยนสถานะของ
สสารจากของเหลวเป็นของแข็งหรือเป็นก๊าซ มีการหมุนเวียนเปลี่ยนไป การประกอบกันเข้า
เป็นรูปก็ยังไม่ครบองค์รวม จะต้องมีส่วนของจิตวิญญาณประกอบกันจึงจะเป็นธรรมชาติของ
ชีวิตได้ เพราะธรรมชาติของชีวิตต้องมีกายและจิตประกอบกันและสามารถท ากิจกรรม
ร่วมกันได้ มีความรู้สึกและตอบสนองต่อสิ่งเร้าได้ ธรรมชาติของกายคือความเป็นรูปร่างและ
รับสัมผัส ส่วนธรรมชาติของจิตคือการรู้อารมณ์ที่มากระทบ หยั่งรู้หรือสั่งสมอารมณ์ 
ธรรมชาติที่สั่งสมบุญหรือบาป เป็นธรรมชาติของผู้รู้ สภาพชีวิตมนุษย์จึงเป็นกระบวนการ
ด ารงอยู่ของกายและจิต ไม่ว่ามนุษย์ที่ เกิดเองตา มธรร มชาติหรือ มนุษย์ที่ เกิดจ า ก
กระบวนการโคลนนิ่ง ก็มีองค์ประกอบจากส่วนที่เป็นกายและจิต แต่คุณสมบัติของกายขึ้นอยู่
กับพันธุกรรม การดูแลรักษา อยู่ในสิ่งแวดล้อมและสังคมที่เหมาะสมต่อการด ารงชีพ มีการ
บริโภคปัจจัย 4 ที่เก้ือกูลต่อร่างกาย และการฝึกทักษะทางร่างกายหรือการออกก าลังกาย 
ส่วนจิตก็จะมีความแตกต่างกันตามจริตนิสัยที่ได้รับการสั่งสมมาจากอดีต และสภาพแวดล้อม



ว า ร ส า ร วิ ช า ก า ร  ม จ ร  บุ รี รั ม ย์  | 105 

ก็มีอิทธิพลต่อจิตใจด้วย และประกอบกับการอบรมสั่งสอนในปัจจุบัน มนุษย์โคลนนิ่งก็ไม่ ใช่
มนุษย์ชนิดพิเศษจากมนุษย์ทั่วไป แม้ว่าจะกระบวนการเกิดที่แตกต่างจากคนทั่วไป และได้รับ
อิทธิพลของรหัสพันธุกรรมจากมนุษย์ต้นแบบก็ตาม แต่การน าไปฝังไว้ในผนังมดลูกก็เป็นส่วน
หนึ่งของสิ่งแวดล้อมที่เป็นตัวแปรส าคัญในการก าหนดลักษณะของมนุษย์โคลนนิ่ง เช่น แม่อุ้ม
บุญเป็นโรคเบาหวาน ก็จะถ่ายทอดโรคเบาหวานไปสู่ทารกโคลนนิ่งที่อยู่ในครรภ์ด้วย แม้ว่า
การโคลนนิ่งจะท าให้ได้มนุษย์ที่มีลักษณะทางกายภาพเหมือนมนุษย์ต้นแบบก็ตาม แต่สิ่งที่ท า
ให้มนุษย์โคลนนิ่งแตกต่างจากมนุษย์ต้นแบบก็คือพันธุกรรมเพ่ิมเติมที่ได้จากแม่อุ้มบุญ ซ่ึงจะ
เป็นพันธุกรรมแฝงอยู่ในมนุษย์โคลนนิ่ง ส่วนจิตใจก็อยู่ที่อนุสัยที่สั่งสมไว้ในอดีต สิ่งแวดล้อม
และการอบรมสั่งสอนในปัจจุบัน 

5. สรุป 
 การโคลนนิ่งมนุษย์เป็นกรรมวิธีให้ก าเนิดชีวิตใหม่ โดยอาศัยเชื้อพันธุกรรมมาจาก
มนุษย์ต้นแบบ ซ่ึงสามารถก าหนดรูปลักษณ์ได้เหมือนต้นแบบ ซ่ึงเป็นเรื่องที่ท้าทายหลัก
ธรรมชาติและจริยธรรมเป็นอย่างยิ่ง รวมทั้งเป็นที่วิพากษ์กันอย่างกว้างขวาง มีทั้งฝ่ายที่เห็น
ด้วยและฝ่ายที่คัดค้าน ถึงแม้ว่าจะยังไม่มีการยืนยันอย่างเป็นทางการว่าสามารถสร้างมนุ ษย์
โคลนนิ่งได้ก็ตาม แต่การที่สามารถโคลนนิ่งสัตว์ได้หลายชนิดก็เชื่อว่าจะสามารถน ามาใช้โคลน
นิ่งมนุษย์ได้ ซ่ึงอาจมีการลักลอบทดลองโคลนนิ่งมนุษย์ไปแล้ว ถ้าหากว่าการโคลนนิ่ง เกิด
ขึ้นกับมนุษย์จริง สภาพความเป็นมนุษย์โคลนนิ่งจะเป็นอย่างไร  

 พระพุทธศาสนาเห็นว่าการก าเนิดของสัตว์มีทั้งสายพันธ์ท่ีเกิดจากครรภ์ เกิดจากไข่ 
เกิดจากเถ้าไคลและเกิดแบบผุดขึ้นเหมือนพวกโอปปาติกะ โดยทั่วไปแล้วเข้าใจกันว่ามนุ ษย์
เกิดจากครรภ์ แต่ก่อนที่จะฝังตัวอยู่ในครรภ์ (พระพุทธศาสนาเรียกว่าแดนเกิด) ย่อมมาจาก
เชื้อของผู้ให้ก าเนิด (พ่อ) ซ่ึงมีสภาพเป็นเมือกซ่ึงเป็นสารพันธุกรรมจากพ่อก่อน เม่ือผสมกับ
ไขของแม่แล้วจึงพัฒนาการมาเป็นเหมือนล้ าล้างเนื้อและจับกัน เป็นกลุ่มก้อน แตกเป็น                           
ปัญจสาขา และพัฒนาการจนเจริญเติบโตในครรภ์จนถึงวันคลอด ส่วนมนุษย์โคลนนิ่งใช้สาร
พันธุกรรมจากส่วนที่มีลักษณะเป็นเมือกของมนุษย์ต้นแบบผ่านกระบวนการโคลนนิ่ง ก็จะ
ได้ผลออกมาเหมือนมนุษย์ต้นแบบในทางกายภาพ ซ่ึงไม่ใช่การสื บพันธ์ตามธรรมชาติ                              
แต่อาศัยการเลียนแบบการเกิดตามธรรมชาติ โดยการคัดเลือกสายพันธุ์และก าหนด
คุณลักษณะล่วงหน้าจนถึงการสร้างตัวอ่อนได้ หลังจากนั้นก็น าไปฝังในผนังมดลูกและให้
เจริญเติบโตในครรภ์ ซ่ึงเป็นกระบวนการเหมือนมนุษย์ทั่วไป โดยมนุ ษย์โคลนนิ่งก็จะ
ประกอบด้วยร่างกายและจิตใจเหมือนมนุษย์ทั่วไป สามารถมีชีวิตและพัฒนาการได้                               
โดยลักษณะเด่นคือการที่มนุษย์สามารถคัดเลือกสายพันธ์ได้ตามต้องการ การโคลนนิ่งก็เป็น
เพียงเทคโนโลยีการสร้างชีวิตแบบใหม่ได้เพียงร่างกาย แต่ก็เป็น คนละส่วนกับต้นแบบ                              



106 | A c a d e m i c  M C U  B u r i r a m  J o u r n a l  

 
 

ส่วนจิตใจโคลนนิ่งไม่ได้ ขึ้นอยู่ กับอนุสัยของแต่ละคน การเลี้ยงดูอบรม การอบรมบ่มนิสัย                                  
และสิ่งแวดล้อมที่การอบรมสั่งสอน  

 ส่วนสภาพความเป็นมนุษย์ของมนุษย์โคลนนิ่งก็จะมีสภาพทางกายภา พที่
เหมือนกับมนุษย์ทั่วไป ประกอบด้วยขันธ์ 5 แต่จะมีลักษณะเด่นเหมือนมนุษย์พันธุกรรม
ต้นแบบ แต่ความเป็นมนุษย์ไม่ใช่เฉพาะสภาพทางกายภาพเท่านั้น แต่มนุษย์จะต้องเป็นผู้ที่ มี
จิตใจสูง มีเหตุมีผล รู้จักแยะแยะดีชั่ว กระท าในสิ่งที่ดีและมีประโยชน์เก้ือกูลต่อโลก มีการ
ปฏิบัติตามศีล 5 เป็นพ้ืนฐาน  พระพุทธศาสนาจึงไม่ได้ให้ความส าคัญกับแหล่งที่มา แต่ให้
ความส าคัญกับที่ไปว่าจะไปสู่สุคติหรือทุคติ เพราะมนุษย์ไม่ใช่เป็นคนชั่วเพราะชาติหรือโคตร 
มนุษย์ไม่ใช่เป็นคนดีเพราะชาติหรือโคตร มนุษย์จะเป็นคนชั่วหรือเป็นคนดี เพราะกรรมของตน 
(การกระท า) จึงมีคนจ านวนมากที่แตกต่างทางด้านเชื้อชาติ ชนชั้น วรรณะ แตกต่างความเชื่อ 
เข้ามาบวชและนับถือพระพุทธศาสนา ดังนั้น ไม่ว่าจะเป็นมนุษย์ที่มาจากการโคลนนิ่งก็
สามารถพัฒนาทั้งทางกายภาพ วาจา และจิตใจได้ 
 

เอกสารอ้างอิง 
มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. พระไตรปิฎกภาษาไทย. ฉบับมหาจุฬาลงกรณราช

วิทยาลัย. กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539. 
ไชย ณ พล. ธรรมธาตุแห่งสรรพส่ิง. กรุงเทพมหานคร: เคล็ดไทย, ม.ป.พ. 
ดวงเดือน  บารมีธรรม. อภิธรรมในชีวิตประจ าวัน . กรุงเทพมหานคร: มูลนิธิศึกษาและเผย

แผ่พระพุทธศาสนา, 2534. 
น าชัย  ชีววรรธน์. สเต็มเซลล์. กรุงเทพมหานคร: สารคดี, 2551. 
บรรจบ  บรรณรุจิ. จิต มโน วิญญาณ. พิมพ์ครั้งที่ 4. กรุงเทพมหานคร: ธรรมสภา, 2537. 
บุณย์  นิลเกษ. มหัศจรรย์ความเป็นจริงของชีวิต. กรุงเทพมหานคร: เลี่ยงเซียง, 2552. 
ประเสริฐ  ผลิตผลการพิมพ์. สเต็มเซลล์ ดีเอ็นเอและชีวจริยธรรม. กรุงเทพมหานคร: มติชน, 

2549.  
พระเทพโสภณ (ประยูร ธมฺมจิตฺโต) และคณะ. พระพุทธศาสนากับวิทยาการโลกยุคใหม่ . 
 กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2545. 
พระธรรมโกศาจารย์ (ประยูร ธมฺมจิตฺโต). วิธีบูรณาการพระพุทธศาสนากับศาสตร์สมัยใหม่ . 

พิมพ์ครั้งที่ 4, กรุงเทพมหานคร: หจก.ไทยรายวันการพิมพ์, 2552. 
พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตฺโต). พจนานุกรมพุทธศาสตร์ ฉบับประมวลศัพท์. พิมพ์ครั้ง

ที่ 12. กรุงเทพมหานคร: เอส.อาร์.พริ้นต้ิง แมส โปรดักส์ จ ากัด, 2551. 
พระมหาอ านวย  โปราณภาณี. สากลธรรม. กรุงเทพมหานคร: สื่อตะวัน จ ากัด, 2546. 



ว า ร ส า ร วิ ช า ก า ร  ม จ ร  บุ รี รั ม ย์  | 107 

พระราชวรมุนี (ประยูร ธมฺมจิตฺโต). วิทยาศาสตร์ในทรรศนะของพระพุทธศาสนา. พิมพ์ครั้งที่ 2.
กรุงเทพมหานคร: บริษัทสหธรรมิก จ ากัด, 2540. 

ฟ้ืน  ดอกบัว. แนวความคิดเก่ียวกับสังสารวัฎ: การเวียนว่ายตายเกิดในพระพุทธศาสนา . 
พิมพ์ครั้งที่ 2. กรุงเทพมหานคร: โสภณการพิมพ์, 2543. 

ยงยุทธ์  วิริยายุทธังกูร. พุทธศาสนากับจุดยืน. กรุงเทพมหานคร: สุขภาพใจ, ม.ป.พ. 
ยงยุทธ  ยุทธวงศ์และศุภชัย หล่อโลหการ. โคลนน่ิง เทคโนโลยีสะท้านโลก. พิมพ์ครั้งที่ 2. 

ปทุมธานี: ส านักงานพัฒนาวิทยาศาสตร์และเทคโนโลยีแห่งชาติ, 2547. 
ราชบัณฑิตยสถาน. พจนานุกรมฉบับราชบัณฑิตยสถาน พ.ศ. 2542. กรุงเทพมหานคร : 

นานมีบุ๊คส์พับลิเคชั่นส์, 2546. 
วิเชียร  ชาบุตรบุณฑริก. พุทธศาสตร์. กรุงเทพมหานคร: โอ.เอส.พริ้นต้ิง เฮ้าส์, 2535. 
ศุภวรรณ  พิพัฒนพรรณวงศ์ กรีน. ไอน์สไตน์ถามพระพุทธเจ้าตอบ . พิมพ์ครั้งที่  2. 

กรุงเทพมหานคร: ไทยวัฒนาพานิช จ ากัด, 2549. 
สัญญา  สะสอง. ความจริงของชีวิต. พิมพ์ครั้งที่ 5. เชียงใหม่: เวียงบัวการพิมพ์, 2552. 
สิทธ์ิ  บุตรอินทร์. มนุษยนิยม. กรุงเทพมหานคร: โอ.เอส.พริ้นต้ิง.เอ้าส์, 2532. 
เมตตฺานนฺโท ภิกฺขุ. โคลนน่ิงมนุษยผิดจริยธรรม?. ในวารสารชมรมจริยธรรมการวิจัยในคนใน

ประเทศไทย. ปีที่ 3 ฉบับที่ 1 2546.  
Anny, โคลนน่ิง คืออะไร?, [ออนไลน์] http://a-nn-y.blogspot.com/2009/04/blog-
 post_21.html [สืบค้นเม่ือ 8 กุมภาพันธ์ 2561]. 

http://a-nn-y.blogspot.com/2009/04/blog-
http://a-nn-y.blogspot.com/2009/04/blog-

