
ว า ร ส า ร วิ ช า ก า ร  ม จ ร  บุ รี รั ม ย์  | 123 

อัตลักษณ์การแต่งกายเข้าสู่พิธีกรรม “แกลมอ” ของชาวไทยกูย 
Dressing: The Identity of Worship Ritual of Thai-Kui People 

 
พระธรรมโมลี 

Phradhammoli 
ยโสธารา  ศิริภาประภากร, กฤษนันท์  แสงมาศ, นายส าเริง  อินทยุง 

Yasothara  Siriprabhakorn, Krishnan  Seangmas, Samrerng  Intayung 
มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย  วิทยาเขตสุรินทร์ 

Mahachulalongkornrajavidyalaya University, Surin Campus 
E-mail: dr.yasotharar@gmail.com 

 
บทคัดย่อ 

พิธีกรรมแกลมอของชาวไทยกูย เป็นพิธีกรรมศักด์ิสิทธิ์สืบทอดมาจากรุ่น สู่รุ่น                             
จัดขึ้นประจ าปี เป็นพิธีบูชา เซ่นไหว้ของชาวไทยกูย เป็นการบูชาดวงวิญญาณบรรพบุ รุษ                             
พิธีแกลมอเป็นลักษณะการสื่อสาร เชื่อมต่อ กับวิญญาณผีบรรพบุรุษ มีความเชื่อว่าผีบร รพ
บุรุษจะให้ความคุ้มครองคนในครอบครัว การประกอบพิธีจะมีการสร้างโรงพิธกีรรมและจัด
เครื่องบูชาเซ่นไหว้ ชาวไทยกูยมีเครื่องที่น ามาบูชาที่ประกอบกับการ ฟ้อนร าและมีการ
บรรเลงเครื่องคนตรีพ้ืนบ้านของชาวไทยกูย อัตลักษณ์การแต่งกายของชาวไทยกูยที่ปรากฏ
ในพิธีกรรมแกลมอ จะมีการแต่งกายด้วยชุดไหมตัดแขนยาวทรงกระบอก ยอมด้วยสีด า หรือ 
สีเม็ดมะขาม และมีการนุ่งผ้าถุงที่เป็นลายเฉพาะของชาวไทยกูย เป็นสื่อที่แสดงถึงอัตลักษณ์
ของความเป็นชาวไทยกูย ที่ปรากฏบนพ้ืนผ้า และในพิธีกรรมศักด์ิสิทธิ์ ในช่วงเวลาการ
ประกอบพิธีกรรม มีการบูชาเส้นประก า และน ามาสวมไว้บนศีรษะก่อนเริ่มการเข้าทรง                             
เพ่ือท าการบูชาบรรพบุรุษ สื่อแสดงอัตลักษณ์หนึ่งถึงวัฒนธรรมการเลี้ยงช้างของชาวไทยกูย                              
มีเอกลักษณ์ของการจับช้างมาแต่โบราณในภาคพ้ืนอีสานใต้ ที่รู้ กันในทางประวัติศาสตร์                            
การน าประก าช้าง มาสวมใส่ นี้แสดงให้เห็นว่า ชาวไทยกูยมีความเคารพบูชา ในบรรพบุรุษ
ของตนมาก และน าการบูชานี้มาสู่พิธีกรรมศักด์ิสิทธ์ิเพ่ือเชื่อมต่อสื่อสารกับดวงวิญญาณของ
บรรพบุรุษ โดยอาศัยพิธีกรรมแกลมอ เป็นตัวเชื่อม เป็นการสืบเชื้อสายของพิธีกรรมแกลมอนี้
จึงเป็นวัฒนธรรมหนึ่งที่แสดงออกถึงอัตลักษณ์ของชาวไทยกูยที่ได้ปฏิบัติมาจนถึงปัจจุบัน 

ค าส าคัญ: อัตลักษณ์, การบูชา, พิธีกรรมแกลมอ, ชาวไทยกูย 

 



124 | A c a d e m i c  M C U  B u r i r a m  J o u r n a l  

 
 

 
Abstract 

Kallmor is a sacred ritual of Thai-Kui people culture which inherited 
from the Kui ancestor ethnic group in the ancient time. This ritual will held 
once a year for the reason is ancestor spirit worshiping. The leader of ritual is 
the medium connector between the human and the sacred ancestor spirit. The 
materials which using in the ritual are place, worshiping things, dancing, 
traditional music. The identities of Thai-Kui people in the sacred ritual are 
dressing in Black color or temarine seed color and Kuis clothes. Prakum is the 
identity of elephant culture which is the media to connect to the sacred 
ancestor spirit who are elephant Kui ethnic group. 
 

Keywords: Identity, Worship, Kallmor Ritual, Kui People 
 
1. บทน า 
 กลุ่มชนที่เรียกตนเองว่า “กูย” หรือ “กวย” จัดอยู่ในกลุ่มที่พูดภาษาในตระกูล
มอญ-เขมร เป็นเลือดผสมระหว่างพวก “เวดดิด” (Weddid Proto Australian) กับพวก 
“เมลานีเซียน” มีรูปร่าง หน้าตาใกล้ไปทางเซมังหรือพวกเงาะ คือผมหยิก ผิวคล้ า จมูกบาน  
ริมฝีปากหนา (อี ไซเดนฟาเดน, 2509:29) “กวย” เป็นชื่อชาวกวยเรียกตนเอง (Autorym) 
แปลว่า “คน” ส่วนชาวเขมรเรียกกวยว่า “กูย” เป็นกลุ่มชนที่อาศัยอยู่ตามแนวเทือกเขาพนม
ดงรักทั้งในพ้ืนที่ของแขวงจ าปาสัก แขวงเซกอง แขวงสาละวันของสาธารณรัฐประชาธิป ไตย
ประชาชนลาวรวมถึงจังหวัดสะตึงแตรงและจังหวัดอ่ืน ๆ ของประเทศกัมพูชา  และทางภาค
ตะวันออกเฉียงเหนือตอนล่างของประเทศไทย ชาวไทยกูยนั้นจะอาศัยอยู่ กันหนาแน่น ใน
จังหวัดอุบลราชธานี จังหวัดศรีสะเกษ จังหวัดสุรินทร์ และจังหวัดบุรีรัมย์ตามหลักฐานทาง
ประวัติศาสตร์ ชาวไทยกูยหรือ กวย นั้นเป็นกลุ่มชาติพันธุ์ที่อาศัยอยู่ในประเทศไทยมา แต่
โบราณ  
 อัตลักษณ์ในประเพณีและวัฒนธรรมที่เป็นของเฉพาะตนในหลาย ๆ ด้าน เช่น 
ความเชื่อและพิธีกรรมเก่ียวกับเรื่องผีวิญญาณ และในทางพุทธศาสนา ด าเนินชีวิตโดยการท าไร่ 
ท านา รับจ้างทั่วไป ชาวไทยกูยก็ยังมีวิถีชีวิตที่เก่ียวข้องในการเลี้ยงช้างในประวัติศาสตร์จ ะ
กล่าวว่ามีความช านาญในการจับช้างป่ามาฝึก เพ่ือไว้ใช้งานชาวไทยกูยจะมีวัฒนธรรมและ
ประเพณี ความเชื่อเป็นเอกลักษณ์เฉพาะตน เช่น การใช้ภาษาจะมีภาษาเฉพาะตน ถึงแม้ว่า



ว า ร ส า ร วิ ช า ก า ร  ม จ ร  บุ รี รั ม ย์  | 125 

ส าเนียงจะต่างกันไปบ้างในแต่ละพ้ืนที่ แต่โดยรากศัพท์นั้นจะเป็นอันเดียวกัน วัฒนธรรมการ
แต่งกายก็มีความเป็นเอกลักษณ์เฉพาะตน ส่วนความเชื่อนั้นก็จะมีความเชื่อเรื่องเก่ียวกับ เรื่อง
ผีวิญญาณหรืออ าน าจ เหนือธร รมชา ติ  เช่น ถ้ามีคนเจ็บป่ วย ไ ม่สบา ยหรือป่ ว ย ไข้                                      
เม่ือรักษาแพทย์แผนปัจจุบันไม่หายแล้ว  ชาวไทยกูยก็จะมีความเชื่อว่าถูกกระท า อาจจาก
อ านาจอย่างใดอย่างหนึง่เป็นแน่แท้ ก็จะมีพิธีร า “แกลมอ” (บุญยัง  หม่ันดี, 2549: 1-2) เป็นต้น 
 ชาวไทยกูยที่อาศัยในจังหวัดสุรินทร์ได้ อาศัยอยู่กันหนาแน่นในพ้ืนที่อ าเภอต่าง ๆ 
เช่น อ าเภอศีขรภูมิ อ าเภอจอมพระ อ าเภอส าโรงทาบ อ าเภอศรีณรงค์ (วิลาศ  โพธิสาร, 
2539: 1-2) การนับถือศาสนาพุทธของชาวไทยกูยมีมาต้ังแต่สมัยบรรพบุรุษควบคู่กับการนับ
ถือพิธีกรรมทาง ผีวิญญาณ และศาสนาพราหมณ์ ทางด้านศาสนา โดยเฉพาะการนับถือด้าน
พระพุทธศาสนา ชาวไทยกูยจะมีความเชื่อในหลักธรรมค าสอน มักนิยมให้ลูกหลานเข้า
บรรพชาอุปสมบทเม่ือถึงวัยอันสมควรเพ่ือเรียนรู้หลักค าสอนในทางพระพุทธศาสนาส าหรับ
เอาไว้ใช้ในการด าเนินชีวิต  
 ชาวไทยกูยมีอัตลักษณ์เป็นของเฉพาะ เช่น พิธีกรรมแกลมอ เป็นพิธีกรรมที่คล้าย
การบูชา โดยมีการจัดโรงพิธีกรรมที่ประดับตกแต่งด้วยดอกไม้ ดอกจ าปาจ าปี จุดกลางพิธี                               
มีเสา 3 ต้น ปักรอบเพ่ือให้เป็นลักษณ์ที่วางเป็นชั้น หรืออาจวางเป็นกลุ่มก้อน มีข้าวเปลือก                              
ใส่กระเชอ มีดอกไม้กรวย 5 ใส่ดอกไม้หรืออาจเป็นยอดขนไก่ใส่พร้อมธูปเทียน เงิน มีของ
หอมและเสื้อผ้าเครื่องแต่งตัวที่ใช้ในพิธีกรรมศักด์ิสิทธ์ินี้ ด้วย สัญลักษณ์หรือรูปแบบการแ ต่ง
กายเพ่ือการเข้าสู่พิธีกรรมศักด์ิสิทธ์ิเพ่ือติดต่อสื่อสารกับวิญญาณ เป็นอัตลักษณ์เฉพาะกลุ่ มที่
มีเอกลักษณ์ที่โดดเด่นและจ าเพาะกลุ่มของชาวไทยกูยนี้ 

2. พิธีกรรมการบูชาของชาวไทยกูยกับความเชื่อสู่ “พิธีกรรมศักด์ิสิทธ์ิ” 
 พิธีกรรมหนึ่งที่ชาวไทยกูยให้การนับถือและสืบทอดมาแต่โบราณ และยังมีการ
ถ่ายทอดจากรุ่นสู่รุ่น ตามความเข้าใจนั้นเราอาจเรียกได้ว่าเป็นพิธีกรรมที่ติดต่อ เชื่อมต่อ
สื่อสาร เข้าสู่มิติโลกวิญญาณ พิธีกรรมนี้จึงเรียกได้ว่าเป็นพิธีกรรมศักด์ิสิทธ์ิของชาวไทย กูยที่
ยังรักษาสืบทอดอยู่ 

 1. การบูชา  
 โดยนัยยะตามความหมายของ การบูชานี้ คือการเสื่อมใส ยกย่อง เชิดชู ด้วย
กิริยาอาการสุภาพที่เราแสดงต่อผู้ที่ควรบูชาทั้งต่อหน้าและลับหลัง (พระมหาสมชาย  ฐานวุฑฺโฒ: 
มงคลชีวิต 38 ประการ ฉบับทางก้าวหน้า) การบูชา เป็นกุศโลบายอย่างหนึ่ง ส าหรับของชาว
ไทยกูยที่มีต่อพิธีกรรมแกลมอนี้ ถือได้ว่า เป็นความเคารพที่ตนมีต่อบรรพบุรุษ ผู้รักษาตน
และครอบครัวกลุ่มเผ่าพันธุ์ โดยการจัดพิธีบูชาตามแบบเฉพาะ อาทิ เช่น การบูชาของชาว



126 | A c a d e m i c  M C U  B u r i r a m  J o u r n a l  

 
 

ไทยกูยนี้  คือ บูชาด้วยการร่ายร า บูชาด้วยเสียงดนตรี บูชาด้วยเครื่องไหว้  (สัมภาษณ์                                  
รศ.ดร.อัจฉรา  ภานุรัตน์) การแสดงออกถึงการบูชา ได้แก่ทางกายไม่ว่าจะยืนเดินนั่งนอนหรือ
ประกอบกิจใด ๆ เม่ืออยู่ต่อหน้า ท่านหรือสัญลักษณ์ตัวแทนของท่าน เช่น รูปปั้น ภาพถ่าย                               
ก็อยู่ในอาการส ารวม ทางวาจา สรรเสริญยกย่องคุณความดีของท่าน ทั้งต่อหน้าและลับหลัง  
เช่น การบูชา แล้วน ามาประพฤติปฏิบัติตามค าสอน ทางใจ ตามระลึกนึกถึงค าสอนของท่าน
ด้วยความเคารพและซาบซ้ึง (ขุ.ธ.25/18/29)  

 2. สัญลักษณ์ของพิธีกรรมกับส่ืออัตลักษณ์แห่งวิถีชีวิต  
 เกียรซ (Geertz, 1973: 46) มีแนวทางศึกษาทางด้านมานุษยวิทยาสัญลั กษณ์ 
(Symbolism) ที่เน้นการตีความประพฤติของมนุษย์ ซ่ึงพยายามอธิบายความคิดของมนุษย์ที่
แสดงออกทางภาษาและการกระท า กลุ่มชาวไทยกูย ต้องการสื่อความคิดตนให้ผู้อ่ืนรับรู้และ
เข้าใจ สื่อความคิดและการรับรู้ ความคิดจ ะเข้าใจซ่ึง กันและกัน ได้นั้น จ าเป็นต้องรู้                                
กฎวัฒนธรรม อยู่ในสิ่งแวดล้อมเดียวกัน ระบบสัญลักษณ์มาจากกระบวนการท างา นของ
ระบบความคิดในใจมนุษย์ ซ่ึงเป็นระบบนามธรรมที่ลึกซ้ึง สัญลักษณ์ของพิธีกรรม แกลมอ                               
จึงเป็นหนึ่งของพิธีกรรมที่กลุ่มชนก าลังประกอบพิธีกรรมเพ่ือสื่อสาร ติดต่อ ในมิติของโลก
วิญญาณ โดยการเชิญเข้าสู่พิธีกรรมที่จัดขึ้น พิธีกรรมนี้จึงเป็นสัญลักษณ์แห่งการตอนรับ ยินดี 
รับรอง “ตอนรับ” อันประกอบด้วยการตอบรับด้วยพิธีกรรม มีการยกขันดอกไม้ธูป เทียน 
เหล้า น้ าส้มน้ าหวาน เม่ือ แขก หรือวิญญาณผู้รับเชิญเข้าสู่พิธีกรรม “ยินดี” ในพิธีกรรมได้
แสดงออกของผู้มานั้นด้วย การปรบมือ โห่ร้อง ยินดีเชื้อเชิญให้เข้ามา ด้วยท านองเพลงอัน
สนุก “รับรอง” ในพิธีกรรมจะรบรองผู้มาด้วยการน้อมรับ ไหว้ และไถ่ถาม เม่ือทราบแขกผู้
มาแล้วจะรับรองด้วย ลูกหลานจะแต่งขันดอกไม้ เครื่องขอขมา มี ผ้าไหม ผ้าขาวเหล้า น้ าส้ม 
และแสดงการรับรองการจัดท าพิธีของลูกหลาน เป็นต้น สัญลักษณ์ในพิธีกรรมศักด์ิสิทธิ์ข อง
ชาวไทยกูยนี้ เป็นวัฒนธรรมของกลุ่มชนที่มีความเชื่อ ยินดี และกตัญญูกตเวทีมี ปรากฏมีใน
พิธีกรรม “แกลมอ” 
 สื่ออัตลักษณ์แห่งวิถีชีวิตการแกลมอของชาวไทยกูย เป็นพิธีกรรมเพ่ือสื่อสารกับ ผี
วิญญาณของบรรพบุรุษ ในขณะมีการประกอบพิธีกรรมจะมีเครื่องแต่งการในการสวมใส่  
(อุษา  หม้อทอง, 2548: 107-108) อัตลักษณ์ในวิถีชีวิตนั้น ได้แก่ความจ าเพาะ ในพิธีกรรม
แกลมอ วิญญาณบรรพบุรุษที่เข้ามาในร่างของผู้เข้าสู่พิธีกรรมศักด์ิสิทธ์ินี้ สิ่งที่แสดงออกมาให้
เห็นนั้น เป็นสื่อแสดงสัญลักษณ์ การกิน การอยู่ อาชีพ การด าเนินชีวิต ของบรรพบุรุษในครั้ง
อดีตที่เคยด ารงวิถีชีวิตในอดีต ได้เป็นอย่างได้ เช่น ช้างม้า ในพิธีกรรมจะมีการขี่ช้า งขี่ ม้า                           
สื่อสัญลักษณ์นี้เองเป็นการแสดงออกโดยผ่านร่างทรง หรือผู้ทรงนั้น มีอากัปกิริยาออกมาคือ 
การขี่ช้างขี่ม้า อันเป็นสื่ออัตลักษณ์แห่งวิถีชีวิตของชาวไทยกูยที่ปรากฏในพิธีกรรมแกลมอ 
การแต่งกาย จะแสดงออกมาผ่านร่างทรงถ้ามีวิญญาณบุรุษเข้าทรง แต่ร่างผู้ทรงเป็ นหญิง  



ว า ร ส า ร วิ ช า ก า ร  ม จ ร  บุ รี รั ม ย์  | 127 

สื่อการแสดงออกมาก็จะเป็นการแต่งกายเป็นบุรุษและเป็นเครื่องแต่งกายในรูปแบบของ
ตนเองที่เคยแต่งแบบในอดีต เป็นการแสดงออกถึงอัตลักษณ์แห่งวิถีชีวิตที่ เคยด าเนินชีวิ ตมา
แต่ก่อน ในพิธีกรรมแกลมของชาวไทยกูยนี้ สามารถเป็นการศึกษาถึงอัตลักษณ์ และวิถีชีวิต
ของบรรพบุรุษที่เคยมีการด าเนินชีวิตมาก่อน มาสู่พิธีกรรมแกลมอ วิถีชีวิตที่เคยเป็นมาก็จ ะ
แสดงผ่านร่างทรงที่ปรากฏการเชื่อมต่อทางพิธีกรรมได้เป็นอย่างดี   

 3. การแต่งกายท่ีปรากฏในพิธีกรรมศักด์ิสิทธ์ิ 

 พิธีแกลมอ ชาวไทยกูยมีพิธีแกลมอ เป็นความเชื่อที่เก่ียวกับดวงวิญญญาณ
บรรพบุรุษพิธีกรรมแกลมอของชาวไทยกูยนี้เป็นพิธีกรรมเพ่ือการเชื่อมต่อสื่อสานมิติทาง โลก
วิญญาณ เพ่ือติดต่อกับผีวิญญาณของบรรพบุรุษ โดยผ่านพิธีกรรมที่จัดขึ้น โดยมีวัตถุประสงค์
หลัก คือ 1) เพ่ือการบูชาบรรพบุรุษ ประจ าปี 2) เพ่ือขอการคุ้มครองรักษา 3) เพ่ือการรักษา
โดยผ่านพิธีกรรม 4) เพ่ือการท านายและขอการพยากรณ์  

 การแต่งกาย วัฒนธรรมการแต่งกายของชาวไทยกูย จะมีการแต่งกายที่
เป็นอัตลักษณ์เฉพาะ (สมทรง  บุรุษพัฒน์, 2538: 17-18) ในเรื่องการแต่งกายของชนชาติกูย 
ผู้หญิงสูงวัยของชาวกูย จะนุ่งผ้าที่เป็นลายเฉพาะแบบกูย อดีตการนุ่งผ้าไหมลายพ้ืน เ มือง                              
ใส่เสื้อคอกระเช้า ใส่สร้อยคอลูกปัดหรือเงิน ใส่ดอกไม้ที่ ต่ิงหูที่ เจาะไว้ เช่น ดอกมะลิ หรือ
ตุ้มหู เงิน ทอง การแต่งกายเพ่ือเข้าสู่พิธีกรรมแกลมอ ชาวไทยกูย จะสวมเสื้อคอจีนแขนยาว
ย้อมด้วยมะเกลือเพ่ือให้เสื้อออกมาเป็นสีด า ผ้าถุงที่ชาวไทยกูยสวมใส่ในการเข้าสู่ พิธีกร รม
แกลมอนั้นเป็นผ้าถุงลายลายอลุนซีม มีการต่อเชิงเป็นลวดลาย เพ่ิมความสวยงาม ประดับ
ตกแต่งด้วยสร้อยลูกปัด หรือเงิน บนศรีษะของผู้ เข้าพิธีกรรมจะมี เส้นดายสีที่ทักเป็นพลวง 
เส้นปะก า    มัดไว้บนหัว ชายจะแต่งกายด้วยชุดไหมเป็นเสื้อคอจีน แขนยาวสีด า นุ่งผ้าโสร่ง
มัดด้วยผ้าขาวม้า ในกลุ่มชาวไทยกูย นี้ที่นิยมสีด า นั้น เพราะถือว่าสีด าเป็นสีมงคลแสดงถึงความ
อุดมสมบูรณ์ เป็นต้น 

  เครื่ อง ประกอบ เป็นผู้ท าพิธี กรรม (สัมภาษณ์ นางล้วน  ภางาม )                                  
การประกอบพิธีกรรมมีการผสมผสานกับความเชื่อท้องถิ่น มีขั้นตอนในการประกอบพิธีกรรม
แกลมอ ของชาวไทยกูย ดังนี้  

สิ่งที่ ต้องจัดเตรียมไว้ก่อนวันประกอบพิธีกรรม เช่น การจัดเรียมในด้าน
บุคคลที่จะมาในพิธีกรรม เช่น แม่มอ (ผู้ท าพิธีกรรม) หมอแคน หมอโทน และก าหนดวันเวลา  
(สัมภาษณ์ นายบุญสา คลังฤทธิ์) การจัดเตรียมเครื่องประกอบพิธีกรรม อาทิเช่น เครื่องที่ใช้
ในพิธีกรรม เครื่องดนตรี เครื่องแต่งกาย น้ าหอม เครื่องประดับ เสื้อผ้า ผ้าไหม สไบ โสร่ง 
เครื่องอุปกรณ์ส าคัญในพิธีกรรม คือ ขัน ที่ใช้ส า หรับการสื่อสารเชื่อมต่อวิญญาณ ในขัน



128 | A c a d e m i c  M C U  B u r i r a m  J o u r n a l  

 
 

ประกอบด้วย กรวยดอกไม้ 1 คู่ใส่ดอกไม้สีขาว เทียนขาวที่จุด 1 คู่ ข้าวสารที่หยิบมือ
องค์ประกอบนี้เพ่ือการสื่อสาร  

เครื่องที่ใช้ในพิธีกรรม ประกอบด้วย บายศรี 1 คู่ ประกอบด้วยดอกจ า ปา 
หรือดอกพุด ข้าวตอกดอกไม้ ขนมข้าวต้ม ผลไม้ เหล้า น้ าส้ม น้ า เป ล่า (สัมภาษณ์                                      
นางศรี ประทุมแก้ว)   

  สัญลักษณ์ “เส้นปะก า” และ “สีด า”  
 เส้นประก า วัฒนธรรมชาวไทยกูยที่มีการกล่าวไว้ในประวัติศาสตร์ว่า เป็น

กลุ่มชนที่มีความสามารถในการจับช้างเพ่ือน ามาฝึกในอดีต ในการศึกสงคราม หรือเพ่ือใช้
งานในรูปแบบต่าง ๆ ความสามารถพิเศษนี้ เองที่กลุ่มชนอ่ืนในพ้ืนถิ่นนี้ในอดีตไม่สามารถท า
ได้ การกล่าวขานมีว่าผู้ที่จะจับช้างได้ หรือหมอช้างนี้จะมีครูประสิทธ์ิ วิชาคาถาอาคม หรือ
มนต์ ให้ด้วยความพิเศษนี้เอง อาจเป็นจุดก าเนิดวัฒนธรรมประเพณี ความเชื่อในพิธีกร รม
แกลมออีกรูปแบบหนึ่งก็เป็นได้ ในการที่กลุ่มชาวไทยกูย ได้น าอัตลักษณ์ในการเป็นหมอช้างนี้
จะถือว่า เส้นปะก า เครื่องมือจับช้างเป็นวัตถุศักด์ิสิทธ์ิ และถือสืบทอดให้มีการปฏิบัติบูชาเซ่น
สรวงบูชาสืบมา และได้น ามามีส่วนเก่ียวข้องกับพิธีกรรมแกลมอซ่ึงเป็นพิธีกรรมศักด์ิสิทธิ์หนึ่ง
ที่ สื่อสารเชื่อมต่อ กับความลึกลับซ่อนเร้นที่สถิตอยู่กับเส้นปะก านี้ได้ เส้นปะก าหรือ เชื อก
ปะก า เป็นอุปกรณ์ ที่ใช้ในการจับช้างซ่ึงได้รับตกทอดมาแต่สมัย โบราณ  (สัมภาษณ์                                            
นางจันสี  ตาทอง) มีเก็บไว้ใช้ในพิธีกรรมไม่มากนักใช้เพ่ือเป็นสัญลักษณ์เท่านั้น ปะก า หรือ 
เชือกปะก า จะท าด้วยหนังกระบือแห้ง ปะก าถือว่าเป็นของศักด์ิสิทธ์ิ เป็นที่สิงสถิตของดวง
วิญญาณบรรพบุรุษ ครูบาอาจารย์ที่เคยจับช้าง ดังนั้นเส้นปะก าจึงถือว่าเป็นเครื่องมือจับช้าง
ที่ส าคัญที่สุดประจ าตระกูล คนในตระกูลจะต้องเคารพบูชานับถือ และเชื่อว่าผีปะก าสามารถ
ให้คุณให้โทษหากปฏิบัติไม่ถูก (ชื่น  ศรีสวัสด์ิ, 2530: 71) เส้นประก าที่จัดไว้ในพิธีแกลมอ                               
ไม่ต้องสร้างศาลประก าเหมือนหมู่บ้านที่มีอาชีพจับช้างแต่จะเก็บแขวนไว้ท่ีหิ้งบูชาของตนที่
บ้านช้าง ม้า และ เส้นประก า (ประทีป  แขรัมย์, 2535: 71) ในพิธีเข้าทรงผู้อาวุโสในตระกูล
ที่เคยเข้าทรงเส้นประก าจะเข้าทรงเชื้อเชิญวิญญาณบรรพบุรุษผู้เคยจับช้างมาเข้าสิงถือแสดง
การขี่ช้าง ใช้แขวนบ่าและถือของ้าว เชือกประก าพาดไหล่ ร่ายร าแสดงการออกจับช้าง                               
อัตลักษณ์นี้เองที่แสดงออกมาซ่ึงความเป็นชาวไทยกูยที่มีวัฒนธรรมด้ังเดิมที่มีการสืบทอดจาก
อดีตกาลและเพ่ือเป็นสิริมงคล 

 สีด า การแต่งกายของกลุ่มชาวไทยกูย ลักษณะผ้าของชาวไทยกูยมีลั กษณะ
เหมือนกับผ้ากลุ่มชาติพันธ์อ่ืน ๆ ผ้าโฮลกูย หรือผ้าลายขอที่ชาวกูย นุ่งใส่มานานก็เหมือน
ลักษณะผ้าโฮลเขมร หรือ ผ้าลายขอของเขมร แต่ลวดลายผ้าของชาวกูยที่มีลักษณะเป็นชาวกูย  
(บุญเลี้ยง  ฉิมมมาลี, 2550: 3-31) เป็นผ้าที่นิยมนุ่งใส่ในเวลาท างานบ้าน หรือ ท าไร่ท านา  



ว า ร ส า ร วิ ช า ก า ร  ม จ ร  บุ รี รั ม ย์  | 129 

 ผ้าที่นิยมสวมใส่ในงานสังคม เป็นผ้าหมัดหม่ีที่มีลวดลายจากสภาพแวดล้อม
ธรรมชาติ สีที่นิยมนี้โดยส่วนมากเป็น สีด า สวมใส่ในงานมงคลพิธี หรือกิจกรรส าคัญประเพณี
ของหมู่บ้าน เอกลักษณ์และรูปแบบการแต่งกาย 
 ผ้าที่น ามาเข้าในพิธีกรรมศักด์ิสิทธิ์ของชาวไทยกูย นิยมนั้น จะนิยมผ้าไหม
ตัดคอจีนแขนยาว บางก็แขนสั้นโดยส่วนมากเป็น สีด า  
 อัตลักษณ์หนึ่งที่ก าลังบ่งบอกให้ผู้ร่วมพิธีกรรมนี้ได้สัมผัสในมิติบางอย่างที่
เป็นเอกลักษณ์การแต่งกายนี้ แกลมอเป็นพิธีกรรมที่เชื่อต่อกับวิญญาณ หรือ ผี ที่ชาวไทยกูย
ให้การนับถือ และเชื้อเชิญมาสู่พิธีกรรม 
 สีด าถือว่าเป็นกลุ่ม สีมงคล และเป็นสีแห่งความอุดมสมบูรณ์ และสีที่เกรงขาม
ในมิติชาวไทยกูย ที่ให้ความนิยม แต่มิติทางโลกวิญญาณนั้นอาจเป็นสีแห่งกาลเวลา เดียว                                 
มิติเดียวกัน ที่เป็นสีแห่งการเชื่อมต่อกับวิญญาณ หรือ ผีได้ เวลาท าพิธีกรรมแกลมอใน เวลา
กลางวัน ซ่ึงโดยความเชื่อนั้น ผีวิญญาณไม่สามารถมีสื่อหรือเชื่อมต่อกันได้ ด้วยพระสุริยะ 
(แสงอาทิตย์) เป็นเหตุ สีด า หรือการสวมใส่สีด านี้อาจเป็นมิติหนึ่งที่สามารถให้ผีหรือดวง
วิญญาณของบรรพบุรุษนั้นมาเข้าร่างมนุษย์ หรือในพิธีกรรมนี้ได้ แม้นแต่เป็นเวลาใด ก็ตาม 
แต่ด้วยการยอมรับ การเชื้อเชิญ และสีด าอันเป็นมิติสมมุติเพ่ือการเชื้อเชิญให้ผีวิญญา ณนั้น
มาสู่พิธีกรรมได้  

4. สรุป 
 พิธีกรรมแกลมอของชาวไทยกูย เป็นความเชื่อที่เก่ียวกับการบูชาวิญญาณผี                                 
บรรพบุรุษ ชาวไทยกูยเชื่อว่า พิธีกรรมศักด์ิสิทธ์ินี้สามารถเชื่อมต่อสื่อสารกับดวงวิญญาณของ
บรรพบุรุษได้ ในพิธีกรรมการบูชาตามรูปแบบนี้ที่ปรากฏพิธีกรรมแกลมอนั้น ส่วนประกอบใน
การบูชานั้นได้แก่ เครื่องที่ใช้ในพิธีกรรม ประกอบด้วย เครื่องเซ่นไหว้ บายศรี ดอกไม้ ธูป
เทียน เครื่องแต่งตัว ของหอมน้ าหอมแป้ง กระจก หวี และเครื่องนุ่งห่ม เช่น เสื้อผ้าไหม สไบ 
ส่วนประกอบที่ส าคัญคือ เส้นปะก า ที่ถักทอด้วยเส้นด้ายหลายสี เพ่ือใช้สวมศีรษะเม่ือเข้าสู่ พิธี  
พิธีกรรมแกลมอของชาวไทยกูย มีการสืบทอดทางวัฒนธรรมโดยสายเลือด หรือการสืบทอด
ในสายตระกูล จากรุ่นสู่รุ่นจนถึงปัจจุบันถือเป็นพิธีกรรมศักด์ิสิทธ์ิในกลุ่มชาวไทยกูยด้วย                          
อัตลักษณ์การแต่งกายที่ปรากฏในพิธีกรรมเป็น เอกลักษณ์หนึ่งของชาวไทยกูยที่มีการรั กษา
วัฒนธรรมประเพณี ความเชื่อและพิธีกรรมของตนไว้ โดยการแต่งกายเข้าในพิธีกรรม
ศักด์ิสิทธ์ิ มีการสวมใส่เสื้อไหมที่ตัดเพ่ือการสวมใส่ และเป็นอัตลักษณ์ของกลุ่มชนชาวไทยกูย  
คือ โดยมากจะเป็นสีด า ฐานคตินิยมสีด านี้ แสดงสัญลักษณ์ของการด าเนินชีวิตความเป็นอยู่  
ที่ต้องการความอุดมสมบูรณ์ สีด า เป็นสีมงคล สีที่แสดงถึงความอุดมสมบูรณ์ และเป็นสีที่ใช้
เพ่ือการเข้าสังคม หรือพิธีกรรมทางสังคมในงานส าคัญด้วย การสร้างอัตลักษณ์ของกลุ่มชนนี้
เป็นสิ่งที่มีคุณค่าควรแก่การสืบทอดเพราะเป็นเอกลักษณ์เฉพาะกลุ่มชนที่แสดงออกมาใน



130 | A c a d e m i c  M C U  B u r i r a m  J o u r n a l  

 
 

รูปแบบ ความเชื่อ พิธีกรรม วัฒนธรรม ประเพณี และขนบธรรมเนียมของตนเอง กลุ่มชนชาว
ไทยกูย มีพิธีกรรมศักด์ิสิทธิ์ท่ีได้รับการสืบทอดมาจากบรรพบุรุษ เป็นสื่อแสดงถึงการสืบ ต่อ
ทางวัฒนธรรม ที่ประกอบด้วยพิธีกรรม การบูชาในพิธีกรรม และใช้สื่ออัตลักษณ์ทางพิธีกรรม
ที่ตนสร้างขึ้นมานั้นเพ่ือวัตถุในการเชื่อมต่อทางจิตวิญญาณโดยอาศัย ภูมิปัญญาที่ถ่ายทอดมา
จากบรรพบุรุษเพ่ือน าเข้าสู่พิธีกรรมแกลมอ เพ่ือเป็นเครื่องสื่อสารในความเป็นอัตลักษณ์ของ
ตนเองด้วย 

เอกสารอ้างอิง 
พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตฺโต). พจนานุกรมพุทธศาสตร์ ฉบับประมวลศัพท์. พิมพ์ครั้งที่ 6. 

กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงราชวิทยาลัย, 2543. 
ชื่น  ศรีสวัสด์ิ. “ความเร้นลับในหมู่ชาวไทยเขมร: ศึกษากรณีคาถาอาคม”.รายงานการวิจัย.  

โครงการสนับสนุนการวิจัยทางวัฒนธรรม. มูลนิธิเจมส์เอช ดับเบิลยูทอมป์สัน, 2530. 
ประทีป  แขรัมย์. “พิธีกรรมมะม็วตของกลุ่มชาติพันธ์ชาวไทยเขมร ศึกษากรณีบ้านตะโกราย

ต าบลนาบัว อ าเภอเมือง จังหวัดบุรีรัมย์ ”. ปริญญาศิลปศาสตรมหาบัณฑิต. 
วิชาเอกไทยคดีศึกษา คณะมนุษยศาสตร์  มหาวิทยาลัยศรีนครินทรวิโรฒ 
มหาสารคาม, 2535. 

บุญยัง  หม่ันดี.วัฒนธรรมการเปล่ียนแปลง.สุรินทร์: สถาบันราชภัฏสุรินทร์, 2549. 
วิลาศ  โพธิสาร. ประวัติต าบลแตลและชุมชนกูยสุรินทร์: โรงเรียนแตลศิริวิทยา อ าเภอศีขรภูมิ 

จังหวัดสุรินทร์. สุรินทร์: สถาบันราชภัฎสุรินทร์, 2539. 
สมทรง  บุรุษพัฒน์. สารานุกรมชนชาติกูย.  กรุงเทพมหานคร: สถาบันวิจัยภาษาและ

วัฒนธรรม เพ่ือพัฒนาชนบท มหาวิทยาลัยมหิดล, 2538.  
บุญเลี้ยง  ฉิมมาลี. “วัฒนธรรมการแต่งกายของกลุ่มชาติ พันธุ์ กู ยในประเทศไท ย ” .

วิทยานิพนธ์ศิลปศาสตรมหาบัณฑิต โปรแกรมวิชาวิจัยและพัฒนาท้องถิ่น. 
บัณฑิตวิทยาลัย: มหาวิทยาลัยราชภัฏสุรินทร์, 2550. 

อุษา  หม้อทอง. “การนับถือผีของกลุ่มชาติพันธ์กูยในประเทศไทยและส่วยในสาธารณรัฐ
ประชาธิปไตยประชาชนลาว”. วิทยานิพนธ์ศิลปศาสตรมหาบัณฑิต มหาวิทยาลั ย
ราชภัฏสุรินทร์, 2548. 

Geertz, Clifford. The Interpretation of Culture. New York: Basic Booke, 1973. 
 

รายชื่อผู้ให้สัมภาษณ์ 
 1. สัมภาษณ์ รศ.ดร.อัจฉรา  ภานุรัตน์,(ผู้เชี่ยวชาญ), อธิการบดีมหาวิทยาลัยราช
ภัฏสุรินทร์ 
 2. สัมภาษณ์ นางละม้าย  โพธิ์เงิน, (แม่มอ), 5 เมษายน 2559. 



ว า ร ส า ร วิ ช า ก า ร  ม จ ร  บุ รี รั ม ย์  | 131 

 3. สัมภาษณ์ นางล้วน  ภางาม, (แม่มอ), 28 เมษายน 2559. 
 4. สัมภาษณ์ นางจันสี  ตาทอง, (แม่มอ), 28 เมษายน 2559  
 5. สัมภาษณ์ นางศรี  ประทุมแก้ว, (แม่มอ), 5 เมษายน 2559.  
 6. สัมภาษณ์ นายบุญสา  คลังฤทธิ์, (อาจารย์, ปราชญ์ชาวบ้าน), 6 เมษายน 2559. 

 


