
ว า ร ส า ร วิ ช า ก า ร  ม จ ร  บุ รี รั ม ย์  | 83 

คุณค่าและภูมิปัญญาประเพณีบุญกลางบ้านกลุ่มชาติพันธ์ุลาวเวียง 
อ าเภอพนัสนิคม  จังหวัดชลบุรี 

Values and Wisdoms of the Boon Klang Ban Tradition of Lao-Vieng 
Ethnic Group in Phanat Nikhom District, Chonburi Province 

วศิน  โต๊ะสิงห์ 
Wasin Toasing 

ปิยศักด์ิ  สีดา, กชนิภา  อุดมทวี  
Piyasak  Sida, Kacanibha  Udomtawi 

มหาวิทยาลัยราชภัฎสุรินทร์ 
Surin Rajabhat University 

E-mail: wasin0099@hotmail.com 
 

บทคัดย่อ 
การวิจัยครั้งนี้ เป็นการวิจัยเชิงคุณภาพ เรื่อง คุณค่าและภูมิปัญญาประเพณีบุญ

กลางบ้านกลุ่มชาติพันธุ์ลาวเวียง อ าเภอพนัสนิคม จังหวัดชลบุรี มีวัตถุประสงค์ 1) เพ่ือศึกษา
วิถีชีวิตกลุ่มชาติพันธุ์ลาวเวียง อ าเภอพนัสนิคม จังหวัดชลบุรี ประเทศไทย 2) เพ่ือศึกษาคุณค่า
และภูมิปัญญาประเพณีบุญกลางบ้านกลุ่มชาติพันธุ์ลาวเวียง  อ าเภอพนัสนิคม จังหวัดชลบุรี 
ประเทศไทย 3) เพ่ือศึกษาแนวทางการอนุรักษ์ประเพณีบุญกลางบ้านกลุ่มชาติพันธุ์ลาวเวียง 
อ าเภอพนัสนิคม จังหวัดชลบุรี ประเทศไทย การศึกษาครั้งนี้เป็นการวิจัยเชิงคุณภาพ โดยใช้การ
สังเกตแบบไม่มีส่วนร่วม การสังเกตแบบมีส่วนร่วม การสัมภาษณ์เชิงลึกกับผู้น าชุมชนและ
ปราชญ์ชาวบ้านที่มีเชื้อสายกลุ่มชาติพันธ์ลาวเวียง โดยตรวจสอบข้อมูลแบบสามเส้าและใช้
กระบวนการสนทนากลุ่ม (Focus Group) 

ผลการวิจัยพบว่า 
กลุ่มชาติพันธุ์ลาวเวียง มีถิ่นฐานเดิมอยู่ที่เวียงจันทร์ สาธารณรัฐประชาธิปไตย

ประชาชนลาวและมีการเคลื่อนย้ายประชากรมาต้ังถิ่นฐานยัง อ าเภอพนัสนิคม จังหวัดชลบุรี 
เหตุผลในการเคลื่อนย้ายประชากรเพ่ือหาท าเลที่เมาะสมในการด ารงชีวิต และได้น าองค์ความรู้
มาแพร่กระจายเพ่ือการด ารงชีวิต เช่น การด ารงวิถีชีวิต ภูมิปัญญาท้องถิ่น วัฒนธรรม ประเพณี 
และวัฒนธรรมอันทรงคุณค่าคือ “ประเพณีบุญกลางบ้าน” 

ประเพณีบุญกลางบ้านมีคุณค่าต่อการด ารงชีวิตของประชาชนหลายประการ                                
เช่น การแสดงถึงความเคารพและการอยู่ร่วมกันในสังคม การถ่ายทอดประเพณีและการด าเนิน
กิจกรรมในรูปแบบการแสดง การละเล่น  การแข่งขัน การประกวด และการน าเสนอวิถีชีวิตใน



84 | A c a d e m i c  M C U  B u r i r a m  J o u r n a l  

รูปแบบการจัดขบวนแห่ เช่น ขบวนแห่เครื่องจักสาน ขบวนเครื่องแต่งกายและจัดแสดงสินค้า
ชุมชน ประเพณีบุญกลางบ้านเป็นภูมิปัญญาในการด ารงชีวิตของกลุ่มชาติพันธุ์ลาวเวียงเพ่ือให้
เกิดความสามัคคีในชุมชนและการระลึกถึงดวงวิญญาณของบรรพบุรุษให้ช่วยปกปักรักษาให้
ตนเองและครอบครัวอยู่เย็นเป็นสุข  และช่วยให้สังคมมีการพัฒนาทั้งด้านสังคม เศรษฐกิจและ
การเมือง จึงจ าเป็นต้องมีการศึกษาแนวทางการอนุรักษ์ประเพณีบุญกลางบ้าน ดังนี้  

แนวทางการอนุรักษ์ประเพณีบุญกลางบ้าน อ าเภอพนัสนิคม จังหวัดชลบุรี ได้ดังนี้  
1) การปลูกฝังค่านิยม จากสถาบันครอบครัว โดยการเริ่มต้นจากพ่อ แม่ ที่ควรปฏิบัติ

ให้เป็นแบบอย่างที่ดี อบรมสั่งสอนลูกให้เป็นคนดีของสังคม การส่งเสริมให้เด็กนักเรียนมีส่วน
ร่วมในการร่วมประเพณีบุญกลางบ้านหรือการจัดให้มีการแสดงในรูปแบบต่าง ๆ เช่น การ
เต้นร า การประกวดร้องเพลง การเดินขบวนพาเหรด การแข่งขันการจักสาน การแข่งขันกีฬา 
เป็นต้น 2) การจัดการหลักสูตท้องถิ่นเก่ียวกับวัฒนธรรมประเพณีบุญกลางบ้านในสถานศึกษา 
เพ่ือปลูกฝังและสั่งสมความรู้และส่งเสริมประเพณีบุญกลางบ้าน  และความร่วมมือกับหน่วยงาน
ราชการ 3) การสนับสนุนกิจกรรมส่งเสริมวัฒนธรรมและประเพณีบุญกลางบ้าน เพ่ือเป็นแรง
ดึงดูดการท่องเที่ยวโดยความร่วมมือกับการท่องเที่ยวแห่งประเทศไทย 4) การส่งเสริมประเพณี
บุญกลางบ้านต้องมีการปฏิบัติอย่างต่อเนื่อง พร้อมการพัฒนาและส่งเสริมด้านเศรษฐกิจ เช่น 
การจัดงานหรือการออกนิทรรศการเก่ียวกับผลิตภัณฑ์สินค้าของชุมชนและการแสดงพ้ืนบ้าน
ต่าง ๆ 5) การเสนอข่าวประชาสัมพันธ์ประเพรีบุญกลางบ้านและประกาศเกียรติคุณบุคคลที่
ประพฤติตนเป็นประโยชน์ต่อสังคม เช่น การประกาศเกรียติคุณครอบครัวดีเด่นที่มีส่วนร่วมใน
การประกอบประเพณีบุญกลางบ้าน และหน่วยงานที่มีส่วนร่วมในการประกอบประเพณีบุญ
กลางบ้านกลุ่มชาติพันธุ์ลาวเวียง อ าเภอพนัสนิคม จังหวัดชลบุรี 

 

ค าส าคัญ: คุณค่าและภูมิปัญญา, ประเพณีบุญกลางบ้าน, กลุ่มชาติพันธุ์ลาวเวียง 
 

Abstract 
 The objectives of this qualitative research were: 1) to study ways of 
life of Lao-Vieng ethnic group in Phanat Nikhom district, Chonburi province; 2) to 
study values and wisdoms of the Boon Klang Baan tradition of Lao-Vieng ethnic 
group in Phanat Nikhom district, Chonburi province, Thailand; and 3) to study 
guidelines for a conservation of Boon Klang Baan tradition. Data were collected 
through non-participatory observations, participatory observations, and in-depth 
interviews with community leaders and local philosophers who are the Lao-
Vieng ethnic people. The collected data were triangulated for its reliability. 



ว า ร ส า ร วิ ช า ก า ร  ม จ ร  บุ รี รั ม ย์  | 85 

Further, a focused-group discussion also arranged for guidelines of a conservation 
of Boon Klang Baan tradition. 
 The study found that: 
 Originally, the Lao-Vieng ethnic group was settled at Vientiane in Lao 
PDR. After that, there was the immigration of Lao-Vieng ethnic people to settle at 
Phanat Nikhom district in Chonburi province, Thailand. The main reason of 
immigration was to find a suitable place for their living. According to the 
immigration, the Lao-Vieng’s body of knowledge (e.g. ways of living, local 
wisdoms, traditions, and cultures) was also taken to apply for a daily living. One 
of the most valuable culture of Lao-Vieng is the Boon Klang Baan tradition.  

The Boon Klang Baan tradition is valuable for a living of Lao-Vieng 
ethnic people in various ways. For example, it is the tradition representing the 
respect and coexistence of people in a society, the transmission of tradition and 
activities in forms of a show, a competition, or a contest, and the ways of life’s 
presentation through a procession (e.g. a basketry procession and a traditional 
dressing procession) and a local trade show. The Boon Klang Bann tradition is the 
wisdom for a daily living of Lao-Vieng ethnic people that leads to a community’s 
unity. It is also the tradition of commemoration of the ancestor’s spirit for a 
protection of one family. Further, the Boon Klang Baan tradition also helps to 
increase a development in terms of society, economy, and politics. As a result, it 
is important to study about guidelines for a conservation of Boon Klang Baan 
tradition.     
 According to the study, guidelines for a conservation of Boon Klang 
Baan tradition are proposed as the followings. 

(1) Family’s values instilling – this could be able to start from 
parents by being a good model for children and teaching children to be a good 
one in society. Additionally, children should be supported to participate the 
Boon Klang Baan tradition or in other forms to present the ways of life of Lao-
Vieng ethnic group (e.g. dancing, singing contest, parading, basketry competition, 
sport competition, and etc.).(2) Providing a local curriculum relating to Boon 
Klang Baan tradition – this should be done to instill, accumulate, and promote 
the knowledge about Boon Klang Baan tradition through academic institutes and 
a cooperation of government sectors.(3) Supporting activities that promote the 



86 | A c a d e m i c  M C U  B u r i r a m  J o u r n a l  

Boon Klang Baan tradition –this should be performed to attract visitors under a 
cooperation with the Tourism Authority of Thailand. (4) Activities to promote the 
Boon Klang Baan tradition must be done continuously together with the 
economic development and promotion (e.g. a local trade show or a traditional 
performance). (5) The public relations about Boon Klang Bann and a ceremony 
to give a commemorative certificate to people who benefit a society should be 
provided. For example, a ceremony to give a commemorative certificate to a 
family or a government sector that participates the Boon Klang Baan tradition 
outstandingly. 

Keywords: Values and Wisdoms, Boon Klang Ban Tradition, Lao-Vieng Ethnic Group 
 
1. บทน า 

การต้ังถิ่นฐานของกลุ่มชาติพันธุ์ท่ีไทยลาวตามประวัติศาสตร์คนกลุ่มแรกที่ ต้ังถิ่น
ฐานอยู่ตามหุบเขา เม่ือ ค.ศ. 650 มีการอพยพลงมาตามล าแม่น้ าโขงจนถึงบริเวณประเทศไทย
และสาธารณรัฐประชาธิปไตยประชาชนลาว ตอนปลายศตวรรษที่ 14 ไทยมีอาณาจักรสามแห่ง 
คืออาณาจักรอยุธยาของไทย อาณาจักรล้านนาของลาวในภาคเหนือหรือเชียงใหม่และ
อาณาจักรล้านช้างของลาว ประชาชนที่อาศัยอยู่บริเวณริมแม่น้ าโขงจึงมีความหลากหลายทาง
ชาติพันธุ์ เช่น จีน ไทย ลาว เวียดนามและกัมพูชา ท าให้ภาษาและวัฒนธรรมที่ใช้จึงใกล้เคียง
กัน ดังนั้นแม่น้ าโขงจึงเป็นแต่เพียงเส้นก้ันพรหมแดนเท่านั้น แต่ไม่สามารถแบ่งแยก ศาสนา 
วัฒนธรรม ประเพณีออกจากชนชาติได้ (ศูนย์วิจัยและพัฒนาการทหาร, 2516: 38) กลุ่มชาติ
พันธุ์ในบริเวณลุ่มแม่น้ าโขง นอกจากมีการผสมผสานระหว่างไทยและลาวแล้วยังมีชนชาติจีน
และเวียดนามอยู่จ านวนหนึ่ง และชาวจีนมักต้ังหลักแหล่งอยู่ทั่วภูมิภาคและควบคุมเศรษฐกิจไว้
อย่างเหนียวแน่น ส่วนชาวเวียดนามได้เข้ามาต้ังถิ่นฐานในสาธารณรัฐประชาธิปไตยประชาชน
ลาวและประเทศกัมพูชา ส่วนหนึ่งเข้ามาในเมืองไทยประมาณ 80,000 คนในฐานะผู้ลี้ภัยทาง
การเมือง กลุ่มชาติพันธุ์ดังกล่าวประกอบอาชีพเกษตรกรรมหรือการท านา และเลี้ยงสัตว์เพ่ือใช้
งาน เช่น วัว ควาย สุกร เป็ดและไก่ เช่นเดียวกับกลุ่มชาติพันธุ์ลาวบางส่วนได้อพยพมาต้ังถิ่น
ฐาน ณ อ าเภอพนัสนิคม จังหวัดชลบุรี และเรียกตัวเองว่า “ชาวลาวเวียง” 

ชาวลาวเวียงเป็นกลุ่มชาติพันธุ์ท่ีถูกกวาดต้อนมาจากเมืองเวียงจันทน์ หลวงพระ
บาง และจ าปาสัก ต้ังแต่สมัยธนบุรีถึงต้นสมัยรัตนโกสินทร์ หลังจากที่ฝ่ายไทยยกทัพไปตีเมือง
เวียงจันทน์และหลวงพระบาง ครอบครัวเชลยชาวลาวเวียงจันทน์ถูกกวาดต้อนเข้ามาไทย                            
ในการตีเมืองเวียงจันทน์ครั้งที่  1 ปีพ.ศ. 2321 จากนั้นถูกกวาดต้อนเข้ามาอีกในการตีเมือง
เวียงจันทน์ครั้งที่ 2 ปีพ.ศ. 2335 และถูกกวาดต้อนเข้ามาเป็นครั้งที่ 3 ปี พ.ศ. 2369 - 2371 



ว า ร ส า ร วิ ช า ก า ร  ม จ ร  บุ รี รั ม ย์  | 87 

แต่ในสงครามตีเมืองเวียงจันทน์ครั้งที่  3 เม่ือปี พ.ศ. 2369 - 2371 กองทัพสยามได้กวาดต้อน
ผู้คนทั้งหมดในเขตเมืองเวียงจันทน์เข้ามาฝั่งไทย จนเวียงจันทน์ถึงกับเป็นเมืองร้างผู้คนที่เข้ามา
อยู่ในเมืองฉะเชิงเทรานั้น เป็นเพียงกล่าวเฉพาะในส่วนที่เก่ียวข้องกับเมืองฉะเชิงเทราเท่านั้น                               
ในความเป็นจริง ชนชาติเพ่ือนบ้านของเราเหล่านั้นมีที่มาที่ไป กระจายกันทั่วทุกภูมิภาค แต่ละ
ภูมิภาค แต่ละท้องถิ่น ก็ล้วนมีความเป็นมาของการอพยพถิ่นฐานย้ายเข้ามาอยู่ของแต่ละชน
ชาติ แต่ละท้องถิ่นเองแต่โบราณกาลเนิ่นนานมา เม่ือเกิดศึกสงครามระหว่างอาณาจักร หากฝ่าย
ใดเพลี่ยงพล้ าแพ้สงคราม ก็เป็นธรรมเนียมศึกในการกวาดต้อนผู้คนในเมืองที่พ่ายสงครามไป
เป็นเชลยศึกและต้ังถิ่นฐานในราชอาณาจักรนั้นเป็นการถาวร 

การปรับตัวของชาวลาวเวียงส่งผลให้ความเป็นลาวเวียงเริ่มลดน้อยลงไปตาม
กาลเวลา โดยเฉพาะเม่ือรัฐสยามด าเนินนโยบายการสร้างชาติและชาตินิยมในสมัยจอมพล                                
ป.พิบูลสงคราม ท าให้“ความเป็นลาวเวียง” ได้ถูกผันแปรเป็น “ลาวเวียงแบบไทย” โดยชาว
ลาวเวียงแสดงความเป็นไทยมากขึ้น ชาวลาวเวียงได้ปรับตัวเพ่ือสนองการพัฒนาทางเศรษฐกิจ
ของสังคมและผันตัวเองจากการท าการเกษตรแบบยังชีพมาเป็นการท าการเกษตรแบบการค้า 
โดยขยายพ้ืนที่ทางการเกษตรนอกหมู่บ้าน โดยเฉพาะท านาข้าวเพ่ือเพ่ิมผลผลิตและเพ่ิมรายได้ 
ชาวลาวเวียงส่งบุตรหลานเข้าศึกษาในระบบการศึกษาเป็นจ านวนมาก กลุ่มชาติพันธุ์ลาวเวียงมี
การแสดงตัวตนและอัตลักษณ์ซ่ึงความเป็นชาติพันธุ์ (วิมล  จิโรจพันธ์และคณะ, 2548: 48-49) 
ปี พ.ศ. 2533 ขบวนการเคลื่อนไหวของกลุ่มชาติพันธุ์ต่าง ๆ  

กลุ่มชาติพันธุ์ลาวเวียง อ าเภอพนัสนิคม เม่ือประมาณ พ.ศ. 2520 เกิดความ
เคลื่อนไหวของกลุ่มผู้รู้ในท้องถิ่นมีการบันทึกประวัติความเป็นมาของชาวลาวเวียงเป็นลาย
ลักษณ์อักษรในความเป็นชาติพันธุ์ของตนเองหรือฟ้ืนส านึกทางประวัติศาสตร์ท้องถิ่นอย่าง
จริงจังและต่อเนื่อง จนเม่ือประมาณ พ.ศ. 2537 กระแสท้องถิ่นนิยมลาวเวียงได้ถูกปลุกมาอีก
อย่างรวดเร็วและรุนแรง โดยกลไกภายในของชุมชุมที่เริ่มปรับเปลี่ยนกลายเป็นชนชั้นกลางมาก
ขึ้น  และได้รับความร่วมมือกันระหว่าง ชาวบ้าน พระสงฆ์ และผู้น าทั้งระดับท้องถิ่น เพ่ือจัดงาน 
“สืบสานต านานลาวเวียง” ขึ้นในปี พ.ศ. 2538 รูปแบบในการจัดงาน พบว่ากิจกรรมภายในงาน
ไม่ว่าจะเป็น การจัดรูปแบบของขบวนแห่กิจกรรมการแสดง บนเวที ส่วนของงานนิทรรศการ 
กิจกรรมสาธิต ล้วนตอบสนอง “ความเป็นลาวเวียงแบบสมัยใหม่” ซ่ึงเป็นการประดิษฐ์กรรม
ทางวัฒนธรรมของชุมชนลาวเวียงพนัสนิคม 

การเคลื่อนย้ายประชากรของกลุ่มชาติพันธุ์ลาวเวียง มีการเคลื่อนย้ายประชากร
มากว่า 20 ปี และได้น าองค์ความรู้มาแพร่กระจายเพ่ือการด ารงชีวิต เช่น การด ารงวิถีชีวิต                               
ภูมิปัญญา วัฒนธรรม ประเพณี (งามพิศ  สัตย์สงวน, 2545: 34-35) และเม่ือเวลาเปลี่ยนแปลง
ไปภูมิปัญญาและวัฒนธรรมดังกล่าวถูกกลืนหรือเสื่อมสลาย บางอย่างได้หายไปจากวิถีชีวิตของ
กลุ่มชาติพันธุ์ลาวเวียง แต่อย่างไรก็ตามยังมีประเพณีที่มีคุณค่าต่อวิถีชีวิตของกลุ่มชาติพันธุ์                                  
ลาวเวียงยังปรากฏและสืบสานจนถึงปัจจุบัน คือ “ประเพณีบุญกลางบ้าน” ประเพณีดังกล่าว



88 | A c a d e m i c  M C U  B u r i r a m  J o u r n a l  

กลุ่มชาติพันธุ์ลาวเวียงได้ปฏิบัติเป็นประจ าทุกปี เพ่ือเป็นการรวมกลุ่มของญาติสนิท มิตรสหาย 
และสร้างความสามัคคี การประกอบประเพณีบุญกลางบ้านของกลุ่มชาติพันธุ์ลาวเวียงจัดขึ้น                               
2 รูปแบบคือ 1) จัดส่วนตัวของแต่ละครัวเรือน และ 2) จัดรวมกันที่วัดหรือศาลากลางหมู่บ้าน 
การจัดรูปแบบที่หนึ่ง เจ้าภาพหรือเจ้าของบ้านจะเตรียมอาหารเพ่ือส าหรับการต้อนรับแขกที่มา
โดยการเชื้อเชิญ เช่น ญาติพ่ีน้องวงศ์ตระกูล เพ่ือนบ้านใกล้เรือนเคียง และอาหารที่ขาดไม่ได้คือ 
ขนมจีน  โดย มีความเชื่อว่าการเลี้ยงต้อนรับแขกหรือ เพ่ือนบ้าน ด้วยขนมจีนจะท าให้
ความสัมพันธ์ระหว่างกันที่ยาวนาน ส่วนรูปแบบที่สอง เป็นการจัดการท าบุญร่วมกันเพ่ือแสดง
ถึงความสามัคคีระหว่างชุมชน โดยการเตรียมอาหาร เครื่องบูชา บรรพบุรุษ และเตรียมเครื่อง
บูชาและถวายพระสงฆ์ โดยผู้น าชุมชนจะนิมนต์ประสงฆ์มาสวดเจริญพระพุท ธมนต์เพ่ือให้
ประชาชนอยู่ดีมีสุขและรอดพ้นจากภัยอันตราย ในขณะเดียวกันประเพณีดังกล่าวจากที่เคยมี
การปฏิบัติกันมาเป็นเวลานานได้เสื่อมสลายตามกาลเวลา 

ประเพณีบุญกลางบ้านของกลุ่มชาติพันธุ์ลาวเวียง อ าเภอพนัสนิคม จังหวัดชลบุรี 
เป็นประเพณีที่ มีคุณค่าต่อวิถีชีวิตของประชาชน ปัจจุบันมีการปฏิบัติที่ เปลี่ยนแปลงไปจาก
รูปแบบวัฒนธรรมเดิม และเยาวชนคนรุ่นใหม่ไม่เห็นคุณค่าและไม่ให้ความส าคัญต่อประเพณี
บุญกลางบ้าน โดยไม่ทราบประวัติความเป็นมาที่แท้จริงของประเพณีบุญกลางบ้าน แต่ก็ยังมี
ประชาชนกลุ่มอนุรักษ์เพ่ือการฟ้ืนฟูเพ่ือสืบทอดประเพณีบุญบ้านของกลุ่มชาติพันธุ์ลาวเวียง
จนถึงปัจจุบัน และหากไม่มีมาตรการหรือรูปแบบในการอนุรักษ์ประเพณีบุญกลางบ้าน อ าเภอ
พนัสนิคมอาจต้องสูญเสียประเพณีที่ดีงามในที่สุด จากเหตุผลดังกล่าวจึงเป็นที่มาในการศึกษา
และภูมิปัญญาประเพณีบุญกลางบ้านของกลุ่มชาติพันธุ์ลาวเวียง อ าเภอพนัสนิคม จังหวัดชลบุรี 
โดยมีวัตถุประสงค์ดังนี้ 

2. วัตถุประสงค์ของการวิจัย 
1. เพ่ือศึกษาวิถีชีวิตกลุ่มชาติพันธุ์ลาวเวียง อ าเภอพนัสนิคม จังหวัดชลบุรี ประเทศไทย  
2. เพ่ือศึกษาคุณค่าและภูมิปัญญาประเพณีบุญกลางบ้านกลุ่มชาติพันธุ์ลาวเวียง 

อ าเภอพนัสนิคม จังหวัดชลบุรี ประเทศไทย  
3. เพ่ือศึกษาแนวทางการอนุรักษ์ประเพณีบุญกลางบ้าน กลุ่มชาติพันธุ์ลาวเวียง 

อ าเภอพนัสนิคม จังหวัดชลบุรี ประเทศไทย 

3. วิธีด าเนินการวิจัย 
การศึกษาวิจัยเรื่องคุณค่าและภูมิปัญญาประเพณีบุญกลางบ้าน กลุ่มชาติพันธุ์ลาวเวียง 

อ าเภอพนัสนิคม จังหวัดชลบุรี ผู้วิจัยได้ก าหนดขั้นตอนการวิจัยไว้ดังนี้ 
ขั้นตอนที่ 1  การวางแผนร่วมกับคณะกรรมการที่ปรึกษา เพ่ือหาแนวทางก าหนด

หัวข้อที่ต้องการศึกษาวิจัย และก าหนดกลุ่มเป้าหมายในการเก็บข้อมูล  



ว า ร ส า ร วิ ช า ก า ร  ม จ ร  บุ รี รั ม ย์  | 89 

ขั้นตอนที่ 2  ศึกษาเอกสารงานวิจัยที่เก่ียวข้องกับ ประวัติความเป็นมาและวิถีชีวิต
กลุ่มชาติพันธุ์ลาวเวียง ประเพณี วัฒนธรรม ความเชื่อ คุณค่าและภูมิปัญญาของประเพณีบุญ
กลางบ้านกลุ่มชาติพันธุ์ลาวเวียง แนวทางการอนุรักษ์ภูมิปัญญา 

ขั้นตอนที่ 3  เก็บรวบรวมข้อมูลภาคสนามเชิงคุณภาพโดยการสัมภาษณ์เชิงลึกกับ
ปราชญ์ชุมชนที่มีเชื่อสายกลุ่มชาติพันธุ์ลาวเวียง  ทั้งในประเทศไทยและจ านวน 5 ท่าน คือ 

 3.1 อาจารย์สมดุล  ท าเนาว์  อายุ  77  ปี 
 3.2 พระมหาเสมอ  โอภาใส  อายุ  80  ปี 
 3.3 นายประเสริฐ  อ่ิมสวัสด์ิ  อายุ  60  ปี 
 3.4 หลวงพ่อบุญถนอม  อายุ  73  ปี 
 3.5 นางประไพ  วงมะนี  อายุ  75  ปี 
ขั้นตอนที่ 4  สรุปอภิปรายผลและวิเคราะห์แนวทางการอนุรักษ์ประเพณีบุญ

กลางบ้าน กลุ่มชาติพันธุ์ลาวเวียง อ าเภอพนัสนิคม จังหวัดชลบุรีชลบุรี ด้วยการสนทนากลุ่ม 
(Focus Group) โดยเชิญผู้เชี่ยวชาญ ปราชญ์ชาวบ้าน ผู้น าชุมชน ที่มีความรู้เก่ียวกับคุณค่าและ
ภูมิปัญญาของประเพณีบุญกลางบ้าน เพ่ือสรุปและวิเคราะห์แนวทางการอนุรักษ์ประเพณีบุญ
กลางบ้าน อ าเภอพนัสนิคม จังหวัดชลบุรี  

ขั้นตอนที่ 5  จัดพิมพ์รายงานวิทยานิพนธ์ฉบับสมบูรณ์ 

4. สรุปผลการวิจัย 

กลุ่มชาติพันธุ์ลาวเวียง มีการเคลื่อนย้ายประชากรมากว่า 20 ปี และการ
เคลื่อนย้ายประชากรดังกล่าวได้น าองค์ความรู้มาแพร่กระจายเพ่ือการด ารงชีวิต เช่น การด ารง
วิถีชีวิต ภูมิปัญญา วัฒนธรรม ประเพณี และเม่ือเวลาเปลี่ยนแปลงไปภูมิปัญญาและวัฒนธรรม
ดังกล่าวถูกกลืนหรือเสื่อมสลาย บ่งอย่างได้หายไปจากวิถีชีวิตของกลุ่มชาติพันธุ์ลาวเวียง แต่
อย่างไรก็ตามยังมีประเพณีที่ มีคุณค่าต่อวิถีชีวิตของกลุ่มชาติพันธุ์ลาวเวียงคือ “ประเพณีบุญ
กลางบ้าน” เป็นประเพณีของกลุ่มชาติพันธุ์ลาวเวียงได้จัดขึ้นเป็นประจ าทุกปี เพ่ือเป็นการ
รวมกลุ่มของญาติสนิท มิตรสหาย และในการประกอบประเพณีดังกล่าวในอดีตของกลุ่มชาติ
พันธุ์ลาวเวียงในอดีตได้จัดขึ้น 2 รูปแบบคือ 1) จัดส่วน ตัวของแต่ละครัวเรือน และ 2) จัด
รวมกันที่วัดหรือศาลากลางหมู่บ้าน การจัดรูปแบบที่หนึ่ง เจ้าภาพหรือเจ้าของบ้านจะเตรียม
อาหารเพ่ือส าหรับการต้อนรับแขกที่มาโดยการเชื้อเชิญ เช่น ญาติพ่ีน้องวงศ์ตระกูล เพ่ือนบ้าน
ใกล้เรือนเคียง และอาหารที่ขาดไม่ได้คือ ขนมจีน โดยมีความเชื่อว่าการเลี้ยงต้อนรับแขกหรือ
เพ่ือนบ้านด้วยขนมจีนจะท าให้ความสัมพันธ์ระหว่างกันที่ยาวนาน ส่วนรูปแบบที่สอง เป็นการ
จัดการท าบุญร่วมกันเพ่ือแสดงถึงความสามัคคีระหว่างชุมชน โดยการเตรียมอาหาร เครื่องบูชา 
บรรพบุรุษ และเตรียมเครื่องบูชาและถวายพระสงฆ์ โดยผู้น าชุมชนจะนิมนต์ประสงฆ์มาสวด
เจ ริญพระพุทธมนต์ เพ่ือให้ ป ระชา ชนอยู่ ดีมีสุ ข และรอดพ้นจ ากภัย อันตราย ต่า ง ๆ                               



90 | A c a d e m i c  M C U  B u r i r a m  J o u r n a l  

ในขณะเดียวกันประเพณีดังกล่าวจากที่เคยมีการปฏิบัติกันมาเป็นเวลานานได้เสื่อมสลายตาม
กาลเวลา กลุ่มชาติพันธุ์ลาวเวียงเป็นกลุ่มชาติพันธุ์ท่ี มีภูมิปัญญาในการด ารงวิถีชีวิตและมี
วัฒนธรรม ประเพณีที่คล้ายคลึงกับกลุ่มชาติพันธุ์อ่ืน แต่เม่ือมีการเคลื่อนย้ายประชากรประกอบ
กับความก้าวหน้าทางเทคโนโลยี วัฒนธรรมที่ปฏิบัติกันมาได้เสื่อมหายและเปลี่ยนแปลงจาก
วัฒนธรรมเดิม อย่างไรก็ตามกลุ่มชาติพันธุ์ลาวเวียงแม้ยังคงอนุรักษ์ประเพณีบุญกลางบ้านไว้
จนถึงปัจจุบันของเป็นเวลา 200 ปี และนอกจากนั้นกลุ่มชาติพันธุ์ลาวเวียงมีประเพณี 
วัฒนธรรม ที่มีคุณค่า ทั้งที่เป็นประเพณีหรือฮีต 12 ครอง 14 ที่มีผลให้ชุมชนเกิดความสามัคคี
และเป็นอันหนึ่งอันเดียวกัน (สมดุล  ท าเนาว์, 3 พฤษภาคม 2559, สัมภาษณ์) 

1. ประเพณีกลุ่มชาติพันธ์ุลาวเวียง 
ผู้ชายทุกคนของกลุ่มชาติพันธุ์ลาวเวียงพอเริ่มเป็นหนุ่มจะถูกหัดท างาน เช่น                                 

งานจักสาน จะต้องสานกระบุง กะตา ครุ คานหาบ กระด้ง กระเบียน ส่อน ไซ หวด กระติบ 
แอบ โตก ขันหมาก เลื่อยไม้ ถากไม้ ไสกบ คราดไถ ฟ่ันเชือก ฟ่ันค่าว ให้เป็น ถ้างานเหล่านี้ไม่
เป็น ผู้สาวบ่มักและหาเมียยาก ถ้าตกลูกตกเมียจะอับอายขายหน้าเขาจะต าหนิติโทษว่าเป็นคน
บ่พอคน ผู้หญิงทุกคนพ่อแม่ต้องสอนให้มีความรู้ในการงานของแม่เรือน มีตักน้ า ต าข้าว เย็บปัก
ถักร้อย ต่ าหูก ปลูกหม่อนเลี้ยงไหม เป็นต้น ให้เป็นเสียแต่ในเวลาเป็นสาว ถ้าไม่เป็นการงาน
เหล่านี้หาผัวยาก ไม่มีชายใดต้องการ เวลามีลูกมีผัวแล้วต้องไปซ้ือหากู้ยืมของคนอ่ืนมาใช้ท าให้
ผัวอับอายขายหน้า 

กลุ่มชาติพันธุ์ลาวเวียงเป็นกลุ่มชาติพันธุ์ท่ีมีความเชี่ยวชาญในการทอผ้าหรือที่
เรียกว่าการต าหูก การต าหูกจะนิยมต ากันใต้ถุนเรือนซ่ึงจะมีก่ีประจ าทุกครัวเรือน หญิงที่เริ่ม
แตกเนื้อสาวจะมาใช้ ก่ีนี้เป็นที่ฝึกทอผ้า ทอเป็นผ้าฝ้าย ผ้าไหม ผ้าควบ ผ้าลัง ผ้าโสร่ง ท าเป็น
ลวดลายต่าง ๆ และบริเวณบ้านจะมีการท าสวนฝ้าย สวนหม่อน โดยเป็นหน้าที่ของผู้ชาย ส่วน
การเลี้ยงหม่อน เข็ญฝ้ายเป็นหน้าที่ของผู้หญิง เมือถึงเทศกาลงานบุญจะมีการแต่งกายให้
เหมาะสมกับประเพณีนั้น ๆ  

วิถีชีวิตกลุ่มชาติพันธุ์ลาวเวียงมีความผูกพันธุ์กับประเพณีบุญกลางบ้าน เพ่ือสร้าง
ความสามัคคีร่วมกันนับว่าเป็นกุศโลบายของบรรพบุรุษที่ให้ประชาชนผู้น าท้องถิ่นส่วนราชการ
องค์การต่าง ๆ ในชุมชนเกิดความสามัคคีร่วมกัน ทั้งที่เป็นการแสดงถึงวิถีชีวิต การแต่งกาย 
การละเล่น การแสดง และการด ารงชีวิติตามความเชื่อของชาวพุทธ โดยเน้นการท าบุญกับ
พระภิกษุสงฆ์หมู่ใหญ่ และนอกจากจะเป็นการสร้างความสบายใจให้กับตนเองแล้วยังเป็น
รูปแบบการส่งเสริมเศรษฐกิจให้กับอ าเภอพนัสนิคม ซ่ึงเป็นที่รู้จักในการประยุกต์และการสืบ
ทอดภูมิปัญญาการจักสานให้เป็นที่รู้จักของคนทั้งโลก 

2. พิธีกรรมบุญกลางบ้านกลุ่มชาติพันธ์ุลาวเวียง อ าเภอพนัสนิคม จังหวัดชลบุรี 
พิธีกรรมในประเพณีบุญกลางบ้านกลุ่มชาติพันธุ์ลาวเวียง อ าเภอพนัสนิคม จังหวัด

ชลบุรี มีความส าคัญต่อวิถีชีวิตของประชาชนเพ่ือส่งเสริมให้เกิดความร่วมมือและสร้างความ



ว า ร ส า ร วิ ช า ก า ร  ม จ ร  บุ รี รั ม ย์  | 91 

สามัคคี และเป็นเอกลักษณ์ของกลุ่มชาติพันธุ์ลาวเวียง และมีพีธีกรรมที่ศักด์ิสิทธ์ิตามความเชื่อ
ของพระพุทธศาสนา  

การจัดงานประเพณีในวันแรก ก่อนพิธีสวดมนต์เย็นเจ้าหน้าที่ฝ่ายพิธีกรรมทาง
ศาสนาที่รับผิดชอบด้านพิธีสงฆ์ จะโยงสายสิญจน์ตามบ้านเรือนที่อยู่บริเวณรอบ ๆ ตลาดพนัส
นิคมไปยังลานพิธีบุญกลางบ้าน สวนสาธารณเทศบาลเมืองพนัสนิคม เพ่ือให้ประชาชนอยู่เย็น
เป็นสุขและปัดเป่าสิ่งชั่วร้าย บริเวณพิธีสงฆ์ต้ังปะร าปูพ้ืนขึงผ้าม่านปูเสื่อจัดต้ังที่พระพุทธรูปใช้
พระพุทธสิหิงค์ฯ เป็นพระประธานในพิธีท่ีวางบาตรน ้ามนต์  ต้ังศาลเพียงตาโดยใช้ต้นเสา 1 ต้น  
วางไม้พาดเป็นตัวทีเรียกว่าศาลเทวดาไว้ส าหรับไหว้บรรพบุรุษหรือเจ้าที่โดยต้ังศาลเทวดาไว้
นอกประร าพิธีสงฆ์ (พระมหาเสมอโอภาโส, 3 พฤษภาคม 2559, สัมภาษณ์) 

เม่ือขบวนแห่ถึงบริเวณลานพิธีสวนสาธารณะเทศบาลเมืองพนัสนิคมพร้อมกับพิธี
สงฆ์เสร็จสิ้นลง เวลา 18.00 น. รองผู้ว่าราชการจังหวัดชลบุรีประธานในพิธีกล่าวเปิดงาน
ประเพณีบุญกลางบ้านอ าเภอพนัสนิคมและเยี่ยมชมซุ้มอาหารพ้ืนบ้าน ซุ้มบ้านไทยซุ้มบ้านลาว
และซุ้มบ้านจีนพร้อมทั้งร่วมผัดหม่ีกระทะใหญ่ที่สุดในโลก ในตอนค่ ามีการจ าลองวิถีชีวิตความ
เป็นอยู่ของคนในชุมชน 3 ชนชาติดังนี้ 

ชนชาติไทยมีการจ าลองวิถีชีวิตความเป็นอยู่ ด้านวัฒนธรรมประเพณีในด้าน
การละเล่นของเด็กไทยเช่นการแข่งขันมวยตับจากการเล่นหมากเก็บ โรงเรียนเทศบาล 3 
รับผิดชอบในการจัดการแสดงซุ้มไทย 

ชนชาติลาวมีการจ าลองวิถีชีวิตความเป็นอยู่และวัฒนธรรมของคนลาวจัดแสดง
เครื่องมือเครื่องใช้ที่ใช้ในการด ารงชีวิตการแข่งขันกินหม่ีแดงแกงลาวการแสดงหมอร า  ซ่ึง
โรงเรียนเทศบาล 1 รับผิดชอบในการจัดการแสดงของซุ้มลาว 

ชนชาติจีนมีการจ าลองวิถีชีวิตความเป็นอยู่และวัฒนธรรมของคนจีนต้ังแต่อดีต
จนถึงปัจจุบันการประกวดการแต่งกายจีนโรงเรียนเทศบาล 2 รับผิดชอบในการจัดการแสดงใน
ซุ้มจีน 

ภายในงานมีการสาธิตการจักสานการ  ประกวดการแต่งกายงาม  มีการเดินแบบหิว้
ตะกร้า -นุ่งผ้าไทยลาวจีน ชิมอาหารพ้ืนบ้าน ขนมพ้ืนบ้าน ตามหมู่บ้านต่าง ๆ และการท า
กิจกรรมการทายโจ๊ก ซ่ึงเป็นกิจกรรมของกลุ่มชาติพันธุ์ลาวเวียง  เพ่ือฝึกสมองและพัฒนาทักษะ
การคิด การชิงไหวพริบ และการจัดกิจกรรมจ าลองวิถีชีวิตของชาวลาวเวียง ท าให้ผู้เข้าร่วม
กิจกรรมได้มีการแลกเปลี่ยนเรียนรู้วัฒนธรรมประเพณีและวิถีชีวิตความเป็นอยู่และสามารถ
ด ารงชีวิตอยู่ร่วมกันอย่างเป็นปกติสุข 

การจัดกิจกรรมในวันที่ 2 เวลา 07.00 น. นิมนต์พระสงฆ์จ านวน 99 รูป เจริญพระ
พุทธมนต์ท าบุญตักบาตร  

การจัดกิจกรรมวันที่ 3 ของประเพณีบุญกลางบ้าน มีการประกวดจักสาน การแข่งขัน
กีฬาพ้ืนบ้าน คือ ชกมวยตับจาก การแข่งขันเดินกะลา การแข่งขันเดินโถกเถก การแข่งขันร้อง



92 | A c a d e m i c  M C U  B u r i r a m  J o u r n a l  

เพลงไทยลูกทุ่งการแข่งขันกินหม่ีแดง-แกงลาว แข่งขันหมากรุกจีน แข่งขันกินกู๋ไฉ่ก๊วย ชงชาจีน
วาดหน้าจีนการทายโจ๊กการประกวดต๋ี–หมวย เมืองพระรถ การแข่งขันกินข้าวต้มกลางวัน ส่วน
ภาคค่ าของการจัดงานวันสุดท้าย มีการจัดงานไทยลาวจีนสัมพันธ์โดยการให้ทั้ง 3 ชนชาติคือ 
ไทยลาวจีนน าอาหารมานั่งรับประทานอาหารร่วมกันมีการแสดงร าวงย้อนยุกต์ให้ทุกชุมชนร่วม
ร ากันบนเวที 

ประเพณีบุญกลางบ้านเป็นพิธีกรรมที่มีคุณค่าต่อกลุ่มชาติพันธุ์ลาวเวียง อ าเภอ
พนัสนิคม จังหวัดชลบุรี โดยเริ่มต้นการประกอบพิธีกรรมจะเน้นความเชื่อทางพระพุทธศาสนา 
ทางคณะกรรมการได้เน้นเก่ียวกับการท าบุญเพ่ือให้สิ่งศักด์ิคุ้มครองบ้านเมืองให้ประชาชนอยู่
เย็นเป็นสุข ในขณะเดียวกันพิธีกรรมบุญกลางบ้านยังเสริมสร้างความสามัคคีให้กับประชาชนใน
ชุมชนโดยการประชุมหารือและการให้ทุกชุมชนเข้ามามีส่วนร่วมในการประกอบประเพณีบุญ
กลางบ้าน รวมทั้งการให้เยาวชนเข้ามามีบทบาทในการแสดงกิจกรรมต่าง ๆ  เพ่ือเป็นการปลูกฝัง
ค่านิยมของประเพณีบุญกลางบ้านและสิ่งส าคัญของประเพณีบุญกลางบ้านอีกประการคือการ
จัดขบวนแห่เครื่องจักสานที่แสดงถึงเอกลักษณ์ของชุมชนและกลุ่มชาติพันธุ์ลาวเวียง เพ่ือให้
บุคคลทั่วไปและนักท่ องเที่ ยวรู้จักและอนุ รักภู มิปัญญาด้ังเดิม  (ประเสริฐ  อ่ิ มสวัสด์ิ ,                               
3 พฤษภาคม 2559, สัมภาษณ์) 
 3. คุณค่าของประเพณีบุญกลางบ้านกลุ่มชาติพันธ์ุลาวเวียง อ าเภอพนัสนิคม 
จังหวัดชลบุรี 

ประเพณีบุญกลางบ้านของชุมชนอ าเภอพนัสนิคมมีการปฏิบัติสืบต่อกันมาต้ังแต่
โบราณ  เพ่ือให้กลุ่มชาติพันธุ์ท่ีอาศัยอยู่อ าเภอพนัสนิคมและบริเวณใกล้เคียงมีความรักในความ
เป็นกลุ่มชาติพันธุ์นั้น  โดยเฉพาะกลุ่มชาติพันธุ์ลาวเวียงที่มีการย้ายถิ่นฐานจากเมืองเวียงจันทร์ 
สาธารณรัฐประชาธิปไตยประชาชนลาว  มาต้ังถิ่นฐานในอ าเภอพนัสนิคมจังหวัดชลบุรี และ
ประเด็นส าคัญประเพณีบุญกลางบ้านเป็นภูมิปัญญาในการคุณค่าทางใจให้กับประชาชน ดังจะ
ได้กล่าวคือ 

1) คุณค่าทางด้านจิตใจ 
ประเพณีบุญกลางบ้านของกลุ่มชาติพันธุ์ลาวเวียงมีความส าคัญต่อวิถีชีวิตของ

ประชาชนอย่างยิ่ง ทั้งที่เป็นผลท่ีเกิดกับตนเองและผลท่ีเกิดกับสังคม และผลท่ีเกิดขึ้นกับตนเอง
พบว่าการจัดงานประเพณีบุญกลางบ้าน อ าเภอพนัสนิคม  ท าให้ตนเองมีความสุขใจที่ได้เป็น
ส่วนหนึ่งของงานประเพณีบุญกลางบ้าน เกิดความสบายใจและมีความเชื่อม่ันในตนเอง 
โดยเฉพาะพิธีกรรมทางศาสนาที่ประชาชนได้ร่วมท าบุญกับคณะสงฆ์หมู่ใหญ่และเกิดความสุข
ของชุมชน ทั้งนี้จะส่งผลต่อการสร้างจิตใจที่ดีงามของประชาชนและผลท่ีเกิดขึ้นกับครอบครัว
พบว่าการจัดงานประเพณีบุญกลางบ้าน อ าเภอพนัสนิคม จังหวัดชลบุรี ท าให้ครอบครัวแต่ละ
ครอบครัวมีความสุขใจรักใคร่สามัคคีกัน เนื่องจากเป็นโอกาสที่ได้ร่วมกันประกอบพิธีกรรมทาง
ศาสนาและร่วมกิจกรรมการแสดงต่าง ๆ  



ว า ร ส า ร วิ ช า ก า ร  ม จ ร  บุ รี รั ม ย์  | 93 

 

การจัดกิจกรรมประเพณีบุญกลางบ้าน อ าเภอพนัสนิคม จังหวัดชลบุรี ท าให้ชุมชนเกิดความ
สามัคคีกันในระหว่างกลุ่มคน 3 ชนชาติ คือ ไทย ลาว จีน และมีความภาคภูมิใจในวัฒนธรรม
ประเพณีบุญกลางบ้าน อ าเภอพนัสนิคม โดยได้รับความร่วมมือจากหลายหน่วยงานทั้งภาครัฐ
เอกชน รัฐวิสาหกิจ องค์กรปกครองส่วนท้องถิ่น สภาวัฒนธรรม รวมทั้งพระสงฆ์และเยาวชน 
ทั้งนี้ เป็นการรักษาประเพณีของชาวพุทธโดยการท าบุญตักบาตรกับพระสงฆ์หมู่ใหญ่จ านวน 99 รูป 
เพ่ือเป็นการอุทิศส่วนบุญส่วนกุศลให้กับผู้ที่ล่วงลับไปแล้ว โดยมีความเชื่อว่าผลบุญและการผ่าน
พิธีการสะเดาะเคราะห์ดังกล่าวจะส่งผลให้ตนเองและครอบครัวพบแต่ความสุขความเจริญทั้งใน
ชาตินี้และชาติหน้า (หลวงพ่อบุญถนอม, 3 พฤษภาคม 2559, สัมภาษณ์) 

2) คุณค่าทางด้านสังคมและเศรษฐกิจวัฒนธรรม 
การจัดงานประเพณีบุญกลางบ้าน อ าเภอพนัสนิคม เป็นเครื่องมือช่วยสร้าง

สังคมและท าให้ตนเองมีสังคมที่กว้างขึ้น จากการได้พบปะพูดคุยกันในระหว่างคนในชุมชนได้รู้
ถึงวิถีชีวิตความเป็นอยู่วัฒนธรรมประเพณีของชนชาติไทย ลาว จีน อยู่ร่วมกันได้อย่างมี
ความสุขและแสดงความรักใคร่ห่วงใยสามัคคีกันในครอบครัวและการพูดคุยกันรู้จักกันมากขึ้น
เป็นเครื่องยึดเหนี่ยวจิตใจของคนในชุมชนให้เกิดความสามัคคีสร้างความเข้มแข็งให้กับคนใน
ชุมชน 

ประเพณีบุญกลางบ้าน อ าเภอพนัสนิคม เป็นแนวทางการจัดกระบวนการเรียนรู้
แบบมีส่วนร่วมในการสืบสานวัฒนธรรมประเพณีบุญกลางบ้าน อ าเภอพนัสนิคม และการจัด
กิจกรรมของแต่ละชนชาติ โดยเฉพาะการจัดกิจกรรมการจ าลองวิถีชีวิตความเป็นอยู่วัฒนธรรม
ประเพณีของแต่ละชนชาติต้ังแต่อดีตจนถึงปัจจุบัน เป็นการแลกเปลี่ยนเรียนรู้วัฒนธรรมท าให้ผู้
เช้าร่วมกิจกรรมเยาวชนประชาชนได้รับความรู้ด้านวิถีชีวิตความเป็นอยู่ของกลุ่มชาติพันธุ์ลาว
เวียงที่อาศัยอยู่ในอ าเภอพนัสนิคมและสามารถด ารงชีวิตอยู่ในชุมชนได้อย่างมีความสุขรวมทั้ง
ร่วมสืบสานอนุรักษ์ประเพณีบุญกลางบ้านอ าเภอพนัสนิคมให้คงอยู่กับชุมชนอย่างยั่งยืน 

คุณค่าที่ได้รับจากการเข้าร่วมงานประเพณีบุญกลางบ้าน อ าเภอพนัสนิคม การเข้า
ร่วมการประกอบประเพณีบุญกลางบ้านส่งผลให้เกิดความสามัคคีในชุมชน และเป็นการสร้าง
ความร่วมมือจากประชาชนและหน่วยงานราชการ โดยเฉพาะประชาชนจะเข้ามามีส่วนร่วมใน
การอนุรักษ์สืบสานประเพณี และกระจายงานไปยังชุมชนต่าง ๆ ท าให้เกิดความภูมิใจที่ได้เข้า
ร่วมประเพณี และมีความภาคภูมิใจที่ได้เป็นส่วนหนึ่งของงานบุญกลางบ้าน อ าเภอพนัสนิคม 
หรือสร้างความผูกพันสมานฉันท์ในการร่วมอนุรักษ์สืบสานวัฒนธรรมประเพณีท้องถิ่นและ
เผยแพร่วัฒนธรรมการจักสานของท้องถิ่นให้คงอยู่อย่างยั่งยืน ประกอบกับชุมชนมีเศรษฐกิจดี
ขึ้นรายได้เพ่ิมขึ้น โดยชุมชนจะน าสินค้าในชุมชนออกจ าหน่วยโดยเฉพาะจักสานที่มีชื่อเสียงและ
เป็นภูมิปัญญาท้องถิ่นของอ าเภอพนัสนิคม ซ่ึงเป็นโอกาสเสริมสร้างให้บุคคลในครอบครัวได้ร่วม
ท าบุญร่วมกันท าให้ครอบครัวอบอุ่นพร้อมกับร่วมกันแลกเปลี่ยนความคิดเห็นซ่ึงกันและกัน                                 



94 | A c a d e m i c  M C U  B u r i r a m  J o u r n a l  

เพ่ือเป็นแหล่งเรียนรู้ของผู้ เข้าร่วมกิจกรรมในด้านวัฒนธรรมประเพณีวิถีชีวิตความเป็นอยู่ของ
กลุ่มชาติพันธุ์ลาวเวียง 

4. ภูมิปัญญาประเพณีบุญกลางบ้านกลุ่มชาติพันธ์ุลาวเวียง อ าเภอพนัสนิคม 
จังหวัดชลบุรี 

ภูมิปัญญาการประกอบประเพณีบุญกลางบ้านกลุ่มชาติพันธุ์ลาวเวียง อ าเภอพนัสนิคม 
จังหวัดชลบุรี เป็นกิจกรรมที่แฝงไว้ด้วยภูมิปัญญาในการด ารงชีวิตและการอยู่ร่วมกันในสังคม 
ทั้งนี้รวมถึงการส่งเสริมเศรษฐกิจของชุมชน หรือการส่งเสริมการประกอบอาชีพที่เป็นแนว
ทางการด าเนินชีวิตต้ังแต่อดีตจนมีชื่อเสียง และนอกจากนั้นภูมิปัญญาประเพณีบุญกลางบ้านยัง
ช่วยรณรงค์และอนุรักษ์วัฒนธรรมการแต่งกาย และการสื่อสารกิจกรรมการละเล่นหรือการ
แสดงของกลุ่มชาติพันธุ์ลาวเวียงในขบวนแห่หรือระหว่างการด าเนินกิจกรรมของประเพณีบุญ
กลางบ้าน 

สรุปคุณค่าและภูมิปัญญาประเพณีบุญกลางบ้าน อ าเภอพนัสนิคม เป็นประเพณีที่มี
คุณค่าต่อการด ารงชีวิตของประชาชนที่อาศัยอยู่ในอ าเภอพนัสนิคม ซ่ึงสามารถสรุปเป็นรายข้อ
ดังนี้ 

1. การน าเครื่องจักสานซ่ึงเป็นภูมิปัญญาท้องถิ่นของชุมชนเข้ามามีส่วนร่วมใน
การจัดการประกวดขบวนแห่เครื่องจักสาน และอนุรักษ์วัฒนธรรมประเพณีของท้องถิ่นท าให้
ประชาชนในชุมชนเกิดความภาคภูมิใจในเอกลักษณ์วัฒนธรรมของท้องถิ่นให้คงอยู่ 

2. ประชาชนส่วนใหญ่มีความเชื่อในสิ่งศักด์ิสิทธิ์ท่ีปกปักรักษาขับไล่สิ่งชั่วร้าย
ออกไปจากชุมชนและบ้านเรือนที่อยู่อาศัย เพ่ือเป็นการสะเดาะเคราะห์และเป็นสิริมงคลแก่
ตนเองและครอบครัว 

3. ชาวบ้านที่ร่วมขบวนแห่เกิดความภาคภูมิใจในเอกลักษณ์วัฒนธรรมท้องถิ่น
และร่วมสืบสานงานประเพณีบุญกลางบ้าน อ าเภอพนัสนิคม และเกิดความรักสามัคคีในหมู่
ชุมชนและท้องถิ่นใกล้เคียง 

4. ท าให้ชุมชนเกิดรายได้จากการน าสินค้าในชุมชนออกจ าหน่วยให้ กับ
นักท่องเที่ยว 

5. อภิปรายผลการวิจัย 
1. การปลูกฝังค่านิยม จากสถาบันครอบครัว โดยการเริ่มต้นจากพ่อ แม่ ที่ควร

ปฏิบัติให้เป็นแบบอย่างที่ ดี อบรมสั่งสอนลูกให้เป็นคนดีของสังคม ประกอบกับการส่งเสริมให้
เด็กนักเรียนมีส่วนร่วมในการแสดงออกอย่างเป็นรูปธรรม หรือการจัดให้มีการแสดงในรูปแบบ
ต่าง ๆ เพ่ือให้เกิดการมีส่วนร่วม เช่น การเต้นร า การประกวดร้องเพลง การเดินขบวนพาเหรด 
การแข่งขันการจักสาน การแข่งขันกีฬา เป็นต้น ซ่ึงสอดคล้องกับแนวคิดของ (เอ่ียม  ทองดี. 
2542: 5-6) ภูมิปัญญาท้องถิ่น เป็นองค์ความรู้  และความสามารถของคนภายในท้องถิ่นนั้น ๆ                             



ว า ร ส า ร วิ ช า ก า ร  ม จ ร  บุ รี รั ม ย์  | 95 

ที่ได้คิดวิเคราะห์ พัฒนาความรู้ความสามารถ การใช้ความรู้  ความเชื่อ และพฤติกรรม                                  
มาผสมผสานเป็นองค์รวมหรือกิจกรรมทุกอย่างในวิถีชีวิตเพ่ือเป็นการอ านวยความสะดวก                                
การแก้ไขปัญหา การจัดการ การปรับตัว การเรียนรู้ เพ่ือความอยู่รอดของบุคคล ชุมชนและ
สังคม มีลักษณะเฉพาะหรือมีเอกลักษณ์ในตัวเอง มีการเปลี่ยนแปลงเพ่ือการปรับสมดุลใน
พัฒนาการทางสังคมอย่างรอบด้านโดยมีฐานการคิดมาจากวัฒนธรรม และสิ่งแวดล้อมซ่ึงแต่ละ
ท้องถิ่นก็จะภูมิปัญญาของตนที่มีความเหมาะสมกับบริบทของชุมชน พร้อมกับจะต้องมีการสืบ
สานถ่ายทอด อนุรักษ์ รักษาไว้ให้กับคนรุ่นต่อ ๆ ไป เพ่ือให้เกิดคุณค่า (Value) ภายในและเกิด
กระบวนการพัฒนาคุณภาพชีวิตของคน ในชุมชน และการน าภูมิปัญญาท้องถิ่นเข้ามามีส่วน
ร่วมในการจัดการศึกษา และสอดคล้องกับการวิจัยของ (งามนิจ  กุลกัน, 2554: บทคัดย่อ) เรื่อง 
การจัดการองค์ความรู้ทางวัฒนธรรมท้องถิ่นของต าบลอ้อมเกร็ด อ าเภอปากเกร็ด จังหวัด
นนทบุรี พบว่า ความเสี่ยงที่เกิดกับภูมิปัญญาท้องถิ่นมีสูงมาก ต้องมีการอนุรักษ์  ถ่ายทอด 
ส่งเสริมวัฒนธรรม มีการสนับสนุนกลุ่มอาชีพและการจัดโครงการกิจกรรมต่าง ๆ  เป็นประจ าทกุปี 
ได้แก่ ประเพณีวันขึ้นปีใหม่ ประเพณีสงกรานต์ ประเพณีแห่เทียนพรรษา ประเพณีลอยกระทง
โดยร่วมมือกับ โรงเรียนน านักเรียนเข้าร่วมกิจกรรมเป็นประจ า และเพ่ิมช่องทางในการ
ประชาสัมพันธ์ ได้แก่ อินเทอร์เน็ต รถประกาศ ป้ายประกาศ หนังสือ จดหมาย ใบปลิว พร้อม
กับการพัฒนา ผลิตภัณฑ์ที่เสี่ยงกับการสูญหายให้กลับมาได้รับความนิยม มากกว่าสนับสนุน
ผลิตภัณฑ์ที่สร้างรายได้ดี 

2. การจัดวิชาที่ เก่ียวกับวัฒนธรรมประเพณีไว้เป็นหลักสูตรทุกระดับชั้น เพ่ือเป็น
การปลูกฝังและสั่งสมความรู้ประสบการณ์ต้ังแต่เด็ก สถานศึกษามีส่วนส าคัญอย่างยิ่งในการ
ส่งเสริมประเพณีบุญกลางบ้าน โดยเริ่มจากการศึกษาตามระดับชั้นและให้ความร่วมมือกับ
หน่วยงานราชการหรือการปฏิบัติตามนโยบายของภาครัฐ โดยการมีส่วนร่วมกับคณะกรรมการ
การศึกษาขั้นพ้ืนฐาน ซ่ึงสอดคล้องกับแนวคิดของ (ดนัย  ไชยโยธา, 2550: 92-93) แบ่งได้
ออกเป็น 6 ประเภท ดังนี้ 

1) ประเพณีเก่ียวกับความเป็นอยู่ เช่น การแต่งกาย การแสดงความเคารพ เป็นต้น 
2) ประเพณีเก่ียวกับชีวิต เช่น พิธีกรรมที่ท าในการเกิด การแต่งงาน งาน

อุปสมบท งานศพ เป็นต้น 
3) ประเพณีเก่ียวกับศาสนา เช่น การไหว้พระสวดมนต์ การท าบุญตักบาตร  

การทอดผ้าป่า การทอดกฐิน การแห่เทียน การตักบาตรเทโว เป็นต้น 
4) ประเพณีเก่ียวกับเทศกาล เช่น วันขึ้นปีใหม่ วันสงกรานต์ วันลอยกระทง เป็นต้น 
5) ประเพณีทางราชการ เช่น พระราชพิธีฉัตรมงคล พระราชพิธีเฉลิมพระ

ชนมพรรษา พระราชพิธีพืชมงคลจรดพระนังคัลแรกนาขวัญ วันจักรี เป็นต้น 
6) ประเพณีท้องถิ่น  ในแต่ละท้องถิ่น ย่อมมีประเพณีแตกต่างกัน ไปตาม

สภาพแวดล้อม เช่น ภาคเหนื อ มีประเพณีรดน้ าด าหั ว ภาคตะวันออกเฉี ยงเหนือ มีประเพณี                              



96 | A c a d e m i c  M C U  B u r i r a m  J o u r n a l  

บุญบั้งไฟ ภาคใต้มีประเพณีชักพระ เป็นต้น และสอดกับแนวคิดของ (นพดล  พรามณ์, 2553: 
บทคัดย่อ) ได้ศึกษาวิจัยเรื่อง การคงอยู่และการเปลี่ยนแปลงของฮีตสิบสองคองสิบสี่ กรณีศึกษา 
หมู่บ้านช าโสม จังหวัดปราจีนบุรี พบว่า ชุมชนที่ส านึกในคุณค่าของฮีต–คอง ส่งผลให้เกิดความ
สามัคคีในชุมชน ความอบอุ่นในครอบครัวและความเป็นระเบียบในชุมชน โดยชุมชนเชื่อว่า                             
ฮีต–คองสามารถด ารงอยู่ได้โดยมีความเชื่อในหลักค าสอนของพระพุทธศาสนา ส่วนการ
เปลี่ยนแปลงของประเพณีมีสาเหตุมาจากการไม่มีเวลาเข้าร่วมกิจกรรม การขาดผู้น าในการสืบสาน 
การรับเอาวัฒนธรรมต่างถิ่นเข้ามาเผยแพร่และบทบาทของสมาชิกในครอบครัวท่ีเปลี่ยนไปตาม
ยุคสมัย ดังนั้นการน าฮีต–คองมาเป็นแนวทางในการแก้ไขปัญหาสังคมจึงควรใช้ยุทธศาสตร์ 3 
ยุทธศาสตร์ คือ ยุทธศาสตร์ความสามัคคีปรองดอง ยุทธศาสตร์การอนุรักษ์ฟ้ืนฮีต–คอง และ
ยุทธศาสตร์การจัดการความรู้ในชุมชน 

3. การสนับสนุนกิจกรรมส่งเสริมวัฒนธรรมและประเพณีบุญกลางบ้าน เพ่ือเป็น
แรงดึงดูดการท่องเที่ยวท้ังชาวไทยและต่างประเทศให้เที่ยวชมประเพณีบุญกลางบ้าน ทั้งนี้เป็น
ความร่วมมือกับการท่องเที่ยวแห่งประเทศไทย โดยการให้ความส าคัญกับการมีส่วนร่วมระหว่าง
ฝ่ายก าหนดนโยบายและผู้ปฏิบัติ ซ่ึงสอดคล้องกับ แนวคิดของ (เอกวิทย์  ณ ถลาง, 2541: 21) 
ว่า ความรู้ความคิด ความเชื่อ ความสามารถ ความชัดเจนที่กลุ่มชนได้จากประสบการณ์ที่สั่งสม
ไว้ในการปรับตัวและด ารงชีพในระบบนิเวศน์ หรือ สภาพแวดล้อมทางธรรมชาติและสิ่งแวดล้อม
ทางสังคมวัฒนธรรมที่ได้มีพัฒนาการสืบสานกันมา ปรับตัวให้เข้ากับสภาวะต่าง  ๆ ในพ้ืนที่ที่
กลุ่มชนนั้น ต้ังหลัก แหล่งอยู่ และได้แลกเปลี่ยนสังสรรค์ทางวัฒนธรรมกับกลุ่มชนอ่ืน จากพ้ืนที่
สิ่งแวดล้อมอ่ืนที่ได้มีการติดต่อสัมพันธ์กันแล้วรับเอาหรือปรับเปลี่ยนน ามาสร้างประโยชน์หรือ
แก้ปัญหาได้โดยมีการพัฒนาภูมิปัญญา และสอดคล้องกับผลการวิจัยของ (นุทิศ  เอ่ียมใส , 
2555: บทคัดย่อ) ได้ท าการวิจัยเรื่อง ทุนทางศิลปวัฒนธรรมประเพณีที่พัฒนาความเข้มแข็งใน
ชุมชนบ้านสะเดียง ต าบลสะเดียง อ าเภอเมือง จังหวัดเพชรบูรณ์ พบว่า การสนับสนุนกิจกรรม
ส่งเสริมวัฒนธรรมเป็นทุนทางสังคมที่เสริมสร้างความเข้มแข็งของชุมชน 4 มิติ ได้แก่ มิติด้าน
กิจกรรมและความร่วมมือ มิติด้านความสมานฉันท์ทางสังคม การอยู่ร่วมกันในสังคม ความ
ขัดแย้งและความรุนแรง มิติด้านกลุ่มและเครือข่าย และมิติด้านอ านาจหน้าที่และกิจกรรม
ทางการเมือง  

4. การส่งเสริมประเพณีบุญกลางบ้านต้องมีการปฏิบัติอย่างต่อเนื่องเพ่ือให้เกิดการ
พัฒนาและส่งเสริมด้านเศรษฐกิจ เช่น การจัดงานหรือการออกนิทรรศการเก่ียวกับผลิตภัณฑ์
สินค้าของชุมชนหรือการน าเสนอสินค้าเก่ียวกับ OTOP หนึ่งต าบลหนึ่งผลิตภัณฑ์ เพ่ือส่งเสริม
การแสดงพ้ืนบ้านต่าง ๆ ซ่ึงสอดคล้องกับการให้ความส าคัญของ (ราชบัณฑิตยสถาน, 2546: 
1058) รูปแบบการด ารงชีวิตของคนและกลุ่มคนที่ได้พัฒนาขึ้นมาจนเกิดความงามภายในตัวตน
อย่างมีแบบแผน สั่งสม ตกผลึก ซึมซับ และถ่ายทอดต่อ  ๆ กันมา จนแสดงออกให้เห็นใน
รูปแบบต่าง ๆ เช่น ความคิด ภาษา สิ่งประดิษฐ์ สัญลักษณ์ อาหาร ที่อยู่อาศัย เครื่องนุ่งห่ม 



ว า ร ส า ร วิ ช า ก า ร  ม จ ร  บุ รี รั ม ย์  | 97 

การรักษา  การละเล่น ประเพณี ต านา น เรื่อ งเล่า อาชี พ ค่านิยม ความเชื่อ รวมถึ ง 
ความสัมพันธ์ระหว่างคนกันคน คนกับสิ่งแวดล้อม และสังคมต่อสังคม ฯลฯ และพร้อมส าหรับ
การเปลี่ยนแปลงไปในทางที่ดีขึ้น ทั้งนี้เพ่ือให้การด ารงชีพของคนเป็นไปอย่างมีความหมายของ
ความเจริญ 

5. การเสนอข่าวประกาศเกียรติคุณบุคคลที่ประพฤติตนเป็นประโยชน์ต่อสังคม 
เพ่ือเป็นตัวอย่างที่ดีแก่คนทั่วไป เช่น การประกาศเกรียติคุณครอบครัวดีเด่นที่มีส่วนร่วมในการ
ประกอบประเพณีบุญกลางบ้าน และหน่วยงานที่มีส่วนร่วมในการประกอบประเพณีบุญ
กลางบ้านของอ าเภอพนัสนิคม ซ่ึงสอดคล้องกับ (นิธิ  เอ่ียวศรีวงศ์, 2536: 3) ภูมิปัญญาท้องถิ่น
มีความส าคัญต่อการด ารงชีพ ต่ออาชีพ และวิถีชีวิตของคนในชุมชน เพราะว่า ชุมชนท้องถิ่น
จะต้องพ่ึงพาภูมิปัญญาที่บรรพบุรุษได้สั่งสม และถ่ายทอดให้ถือปฏิบัติ ไม่ว่าจะเป็น ข้าวของ
เครื่องใช้ การละเล่น สิ่งประดิษฐ์ การเข้าถึงศาสนา ฯลฯ ซ่ึงมีความส าคัญทั้งในมิติทาง
เศรษฐศาสตร์ มิติทางด้านสังคม มิติทางด้านวัฒนธรรม เพ่ือการพัฒนาตนเอง ชุมชน และ
ประเทศชาติ  

แนวทางการอนุรักษ์ประเพณีบุญกลางบ้านกลุ่มชาติพันธ์ุลาวเวียง อ าเภอพนัสนิคม จังหวัด
ชลบุรี  

ประเพณีบุญกลางบ้านประเพณีวัฒนธรรมไทยกลุ่มชาติพันธุ์ลาวเวียง  และเป็นสิ่งมี
คุณค่าที่ควรธ ารงรักษาไว้เป็นมรดกสืบไป  จึงเป็นหน้าที่ขององค์กรหลักของประเทศและชุมชน
อ าเภอพนัสนิคมทุกคนที่ต้องส่งเสริมและธ ารงรักษาไว้  ซ่ึงมีแนวทางดังนี้  

1. การสั่งสมวัฒนธรรมบุญกลางบ้านเพ่ือการอนุรักษ์โดยประพฤติปฏิบัติวัฒนธรรม
ประเพณีดีงามทั้งศิลปะ วรรณกรรม ประเพณีต่าง ๆ คุณธรรม จริยธรรม ตามหลักศาสนา 
มารยาทไทย ศีลธรรมจรรยาต่าง ๆ เพ่ือธ ารงรักษาเอกลักษณ์ของชาติ และมีการถ่ายทอดสู่คน
รุ่นต่อไปให้เป็นมรดกทางวัฒนธรรม  

2. การถ่ายทอด สืบสานทางวัฒนธรรมบุญกลางบ้าน โดยการเรียนรู้จากบรรพบุรุษ 
ครอบครัว ผู้ใหญ่หรือบุคคลอ่ืน ซ่ึงเป็นงานทางวัฒนธรรมประเพณีที่สั่งสมไว้และเห็นว่าเป็นสิ่งที่
ดีงามน ามาปฏิบัติ ถ่ายทอด อาจออกมาในรูปแบบกิจกรรมต่าง ๆ  

3. การปรับปรุงและเผยแพร่งานทางวัฒนธรรมบุญกลางบ้าน โดยสร้างความรู้ความ
เข้าใจโดยอาศัยสื่อต่าง ๆ โดยเน้นการส่งเสริมการท ากิจกรรมร่วมกันหรืออาจขอความร่วมมือ
จากศิลปินเพลงสร้างสรรค์เนื้อเพลงและร่วมร้องเพลงเก่ียวกับวัฒนธรรมไทย  

4. รัฐบาลต้องสนับสนุนและส่งเสริมองค์กรที่เก่ียวข้อง ในการรณรงค์เพ่ือการ
อนุรักษ์อบรมให้ความรู้ เสนอข่าวประชาสัมพันธ์ ฟ้ืนฟู เผยแพร่วัฒนธรรมบุญกลางบ้าน เพ่ือให้
ชาวต่างชาติรู้จักการสืบทอดวัฒนธรรมต่อไป  
 



98 | A c a d e m i c  M C U  B u r i r a m  J o u r n a l  

เอกสารอ้างอิง 
งามนิจ  กุลกัน. (2554). การจัดการองค์ความรู้ทางวัฒนธรรมท้องถ่ินของต าบลอ้อมเกร็ด 

อ า เภ อป ากเก ร็ ด  จั ง หวั ดน นท บุ รี . วิ ท ย า ลั ย กา รป กครอ งท้ องถิ่ น 
มหาวิทยาลัยขอนแก่น.   

ดนัย  ไชยโยธา. (2550). ประวัติศาสตร์และวัฒนธรรมไทย. กรุงเทพมหานคร: โอเดียนสโตร์. 
นภดล  พรามณ. (2553) การคงอยู่และการเปล่ียนแปลงของฮีตสิบสองคองสิบส่ี: กรณีศึกษา 

หมู่บ้านช าโสม จังหวัดปราจีนบุรี . ศูนย์บัณฑิตศึกษานานาชาติการพัฒนา
ทรัพยากรมนุษย์คณะศึกษาศาสตร์ มหาวิทยาลัยบูรพา. 

นิธิ  เอ่ียวศรีวงศ์. (2536). ภูมิปัญญาท้องถ่ินกับการจัดการทรัพยากร. ม.ป.ท. : ม.ป.พ. 
นุทิศ  เอ่ียมใส. (2555) ทุนทางศิลปวัฒนธรรมประเพณีกับการพัฒนาความเข้มแข็งของ

ชุมชนในจังหวัดเพชรบูรณ์. มหาวิยาลัยราชภัฏเพชรบูรณ์. 
ราชบัณฑิ ตยสถา น . (2546). พจนานุกรมฉ บับราช บัณ ฑิตยสถาน พ .ศ. 2542 . 

กรุงเทพมหานคร: นานมีบุ๊คพับลิเคชันส์. 
เอกวิทย์  ณ ถลาง. (2541). ภูมิปัญญาชาวบ้านส่ีภาค: วิถีชีวิตและกระบวนการเรียนรู้ของ

ชาวไทย. นนทบุรี: มหาลัยสุโขทัยธรรมาธิราช. 
เอ่ียม  ทองดี. (2542). ภาษาและวัฒนธรรมท้องถ่ิน เอกสารประกอบการบรรยายวิชา วภพช 

511 สาขาวิชา พัฒนาชนบทศึกษา สถาบันวิจัยภาษาและวัฒนธรรมเพ่ือการ
พัฒนาชนบท. กรุงเทพฯ: มหาวิทยาลัยมหิดล. 

ประเสริฐ  อ่ิมสวัสด์ิ. สัมภาษณ์, 3 พฤษภาคม 2559. 
พระมหาเสมอ  โอภาโส. สัมภาษณ์, 3 พฤษภาคม 2559. 
สมดุล  ท าเนาว์. สัมภาษณ์, 3 พฤษภาคม 2559. 
หลวงพ่อบุญถนอม. สัมภาษณ์, 3 พฤษภาคม 2559. 
 


