
ว า ร ส า ร วิ ช า ก า ร  ม จ ร  บุ รี รั ม ย์  | 1 

ศึกษาทัศนะของพระพุทธเจ้าที่ทรงมีต่ออัพยากตปัญหา 
A Study of Buddha’s View Toward Appayakatapanha 

 

พระสมุห์ประยูร  สุธมฺโม (บัวพันธ์) 
Phrasamu Prayoon  Sudhammo (Beaupan) 

พระครูวิจิตรศีลาจาร, พระครูสิริธรรมาภิรัต 
Phrakruvicitsilajan, Phrakrusiridhammaphirat 

มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาเขตนครศรีธรรมราช 
Mahachulalongkornrajavidyalaya University, Nakhonsithammarat Campus 

E-mail: phrasmuhprayurs@yahoo.com 

บทคัดย่อ 
งานวิจัยนี้ได้ศึกษาทัศนะของพระพุทธเจ้าที่ทรงมีต่ออัพยากตปัญหา โดยมี

วัตถุประสงค์ 3 ประการ คือ 1) เพ่ือศึกษาแนวคิดของลัทธิศาสนาต่าง ๆ ในพุทธกาลที่มีต่อ                              
อัพยากตปัญหา 2) เพ่ือศึกษาการตอบปัญหาของพระพุทธเจ้าที่ปรากฏในคัมภีร์ต่าง ๆ                               
3) เพ่ือศึกษาพุทธทัศนะที่ทรงมีต่ออัพยากตปัญหา และเหตุผลที่ไม่ทรงพยากรณ์ปัญหาทาง
อภิปรัชญานั้น 

การวิจัยครั้งนี้เป็นการวิจัยแบบศึกษาเชิงวิเคราะห์(Critical Study Research)                                 
โดยศึกษาค้นคว้าข้อมูลจากทางเอกสาร (Documentary Research) ซึ่งมีล าดับขั้นตอนดังนี้                        
1) ศึกษาข้อมูลจากเอกสารขั้นปฐมภูมิ คือ พระไตรปิฎกภาษาไทยฉบับมหาจุฬาลงกรณราช
วิทยาลัย 2539 2) ศึกษาข้อมูลจากเอกสารชั้นทุติยภูมิอ่ืนๆ เช่น อรรถกถา ฎีกา และต ารา
วิชาการทางพระพุทธศาสนาอ่ืน ๆ ที่เกี่ยวข้อง 3) ศึกษาข้อมูลจากแหล่งทั้งสองข้างต้นต่าง ๆ 
น าข้อมูลมาวิเคราะห์ แล้วน าเสนอในรูปการพรรณนาเชิงวิเคราะห์ (Analytical Description) 
ประกอบทัศนะแนวความคิดเห็นของผู้วิจัย 

ผลการวิจัยพบว่า  
อัพยากตปัญหาในยุคต้นพุทธกาลนั้น เป็นแนวคิดปัญหาที่สมณพราหมณ์ในยุคนั้น

ถกเถียงกัน เพ่ือแสวงหาความเป็นจริงเกี่ยวกับ โลก จักรวาล วิญญาณที่ไม่เกี่ยวข้องกับการ
ด าเนินชีวิต แต่เป็นการค้นหาความจริงที่อยู่นอกเหนือปรากฏการณ์ธรรมชาติ ที่ถือเป็นลักษณะ
ของอภิปรัชญาว่าด้วยการพิสูจน์ความเป็นจริงหรือไม่จริง ความมีอยู่ หรือไม่ มีอยู่ของโลก                                    
ของคนและของวิญญาณ ซึ่งอยู่ในความสนใจของชาวอินเดียส่วนใหญ่ในสมัยนั้น โดยสมณะ
พราหมณ์เหล่านั้นพยายามตั้งค าถามเป็นปัญหาที่ได้ผูกขึ้นหรือจัดเป็นกลุ่มปัญหา เพ่ือน าไปถาม
บรรดาเจ้าลัทธิในสมัยนั้น และอัพยากตปัญหาก็อยู่ ในปัญหาเหล่านี้ด้วย ซึ่งแต่ละส านักก็ให้



2 | A c a d e m i c  M C U  B u r i r a m  J o u r n a l  

ค าตอบที่แตกต่างกันออกไปตามทัศนะของตนและต่างยืนยันว่า แนวคิดของตนเท่านั้นถูกต้อง 
บรรยากาศในสมัยนั้นจึงเต็มไปด้วยการถกเถียงกันด้วยแนวคิดทางปรัชญา ในขณะที่
พระพุทธเจ้าเองก็ทรงได้รับการทูลถามปัญหาทางอภิปรัชญานี้ด้วยเช่นกัน แต่ไม่ทรงพยากรณ์
ไปในแนวทางใดทางหนึ่ง  

การตอบปัญหาของสมเด็จพระสัมมาสัมพุทธเจ้าทรงถือหลักการตอบ 4 อย่างตาม
ลักษณะของปัญหาและท่าทีของผู้ถามด้วย กล่าวคือ 1. ทรงตอบด้วยปฏิปุจฉาพยากรณ์                                  
2. ทรงตอบด้วย วิภัชชพยากรณ์ 3. ทรงตอบด้วยเอกังคพยากรณ์ 4. ทรงตอบด้วยฐปนีย
พยากรณ์ ซึ่งปัญหาประเภทนี้เรียกว่า อัพยากตปัญหา คือ ปัญหาที่ไม่ทรงตอบ เป็นปัญหาที่ไม่
กระท าให้แจ้ง คือ เป็นธรรมที่ไม่ทรงแสดงว่าเป็นกุศลธรรม หรือ อกุศลธรรม 

การศึกษาพุทธทัศนะที่ทรงมีต่ออัพยากตปัญหาและเหตุผลที่ไม่ทรงพยากรณ์ปัญหา
ทางอภิปรัชญานั้น พอจะสรุปสาเหตุที่พระพุทธองค์ไม่ทรงพยากรณ์อัพยากตปัญหาได้ว่า น่าจะ
เป็นเพราะเหตุดังต่อไปนี้ คือ เพราะเป็นปัญหาที่ 1. เป็นธรรมประณีตลุ่มลึก 2. เป็นการเห็นผิด
ว่าขันธ์ 5 ทั้งหลายเป็นสัตว์ เป็นบุคคล เป็นอัตตาตัวตน 3. บุคคลสิ้นอวิชชา สิ้นทิฏฐิแล้วย่อม
หยั่งรู้ได้เอง 4. เพราะไม่ท าให้เกิดธรรมทัสสนะ 5. ค าถามเป็นมิจฉาทิฏฐิทั้งหมด 6. ทรงตอบ
ธรรมที่เป็นประโยชน์เพ่ือความรู้ยิ่ง(ตรัสรู้)เพ่ือบรรลุพระนิพพาน  

พระพุทธองค์ทรงเลือกบุคคลที่จะตอบปัญหากับผู้ที่มาทูลถาม ที่ทรงเห็นแล้วว่าจะ
เกิดประโยชน์กับผู้ฟังนั้น ทรงตอบธรรมเฉพาะที่เป็นประโยชน์ เพ่ือความสงบ เพ่ือความรู้ยิ่ง 
เพ่ือการตรัสรู้ เพ่ือบรรลุพระนิพพาน  

ดังนั้น สาเหตุที่ไม่ทรงพยากรณ์อัพยากตปัญหา เพราะว่าเป็นปัญหาที่ลุ่มลึกตอบไป
แล้วคนไม่เข้าใจก็ยิ่งจะงมงาย และไม่เป็นประโยชน์ ไม่เป็นเบื้องต้นแห่งพรหมจรรย์ ไม่เป็นไป
เพ่ือความหน่าย ไม่เป็นไปเพ่ือความคลายก าหนัด(ราคะกิเลส) ไม่เป็นไปเพ่ือความดับ เพ่ือความ
สงบ เพ่ือความรู้ยิ่ง เพื่อความตรัสรู้ และเพ่ือนิพพาน และทรงกล่าวข้อธรรมอีกว่า งานเฉพาะ
หน้าของมนุษย์แต่ละคน ควรท าโดยเร่งด่วนคือการปฏิบัติเพ่ือความดับทุกข์ มิใช่การค้นหา
ความจริงด้านอภิปรัชญา เมื่อบุคคลกระท าทุกข์ให้ถึงที่สุดแล้ว ความสงสัยในปัญหาเหล่านี้ก็จะ
หมดไปเอง 

 

ค าส าคัญ: ทัศนะ, อัพยากตปัญหา 

Abstract 
The thesis title on of Buddha’s view toward Appayakatapanha; the 

objectives were as following 1)  To study the concept of several doctrines in 
Buddha’s time toward Appayakata Panha. 2 )To study the answer of the Lord 
Buddha which are appeared in several scriptures. 3 )To study the Buddha’s view 



ว า ร ส า ร วิ ช า ก า ร  ม จ ร  บุ รี รั ม ย์  | 3 

toward Appayakatapanha and the reason for non-predict of question in 
metaphysic. 

This is the critical study research which are studied from documentary 
research the processes as follows. 1. To study on primary source i.e. Tipitaka on 
Thai version which is under Mahachulalongkornrachavidyalaya (B.E.2539)  2. To 
study from secondary source i.e. commentary, scripture and Buddhist texts. 3. To 
analyses both primary and secondary by the researcher as analytical description. 

The findings were as following: 
1. Appayakatapanha in the early Buddhist era composed of question 

which are debated by priests at that time for finding out the truth of world, 
universe and spiritual which are not concerned with way of life but to find out the 
truth that are out of nature as a Metaphysic to prove it was truth or not, to be or 
not to be of universe, human and spiritual which are interested of Indian at that 
time, those priests tried to ask question or create question in group of question 
for asking the leader of doctrine at that time and the Appayakatapanha has also 
asked and in each doctrine tries to answer as their views and assert on their views 
only for the right, the situations at that time ware based on debating on Philosophy 
view, in the same way the load Buddha was also requested on those questions 
but he was not try to predict to answer in any way. 

2. The way to answer of the lord Buddha was based on four characters 
1. To answer by setting question feedback and answer (Patipuccapayakarana) 2.To 
answer by separating (Vipachapayakarana)  3. To answer by directly ( yes or no) , 
(Ekansapayakarana) 4. To answer by non answer (Thpaniyapayakarana) these are 
called Appayakatapanha (non answer) which are not to be enlighten i.e. no good 
or bad being. 

3. A study on Buddha’s view toward Appayakatapanha and reason that 
was not predicts or answer on Metaphysic can be summarized as follow. 1. Deep 
question. 2. Not accordance with Khandha ( animal, human, self) .  3 .Cessation of 
ignore, self and can be enlighten. 4. Not to be Dhamma’s awaking. 5. Wrong 
thought question. 6. To answer the thing that can be useful for enlightenment. 

The lord Buddha tried to choose to answer the question in audian 
useful for peace, more learning and enlightenment. 



4 | A c a d e m i c  M C U  B u r i r a m  J o u r n a l  

So, the cause that he would not answer the Appayakatapanha because 
of it was so complexity and not based on usefulness, not to be on sexual conduct, 
not to be on tediously, not to be on sexual tediously, not to be on cessation, 
peaceful, more learning, enlightenment and Niravana and he said that the faced 
work of each man should do it rapidly i.e. try to practice for cessation of suffering, 
not to find the truth of Metaphysic, when man made of suffering cessation in 
finally, the question on these problems will be vanishing all.  

Keywords: Buddha’s View, Appayakatapanha 

1. บทน า 
หลังจากท่ีพระพุทธเจ้าทรงตรัสรู้อนุตตรสัมมาสัมโพธิญาณและทรงตัดสินพระทัย

จะประกาศศาสนาแล้ว ได้ทรงสละความสุขส่วนพระองค์เสด็จจาริกไปในแว่นแคว้นต่าง  ๆ                               
ตั้งมั่นพระทัยจะเสด็จโปรดเวนัยสัตว์ทั้งหลายให้ได้รับประโยชน์สุขมากที่สุด ตลอด 45 พรรษา
ที่พระบรมศาสดาสัมมาสัมพุทธเจ้าจาริกประกาศศาสนา ทรงกระท าการสงเคราะห์แก่มหาชน
ทั้ง 3 โลก คือ เทวโลก มนุษย์โลก และยมโลก ที่เรียกว่า พุทธจริยา 3 ประการ อย่างสมบูรณ์ คือ 

1. โลกัตถจริยา คือ ทรงบ าเพ็ญประโยชน์แก่โลก ในฐานะที่พระองค์เป็นสมาชิกคน
หนึ่งของสังคมโลกทรงบ าเพ็ญประโยชน์แก่ประชาชน ด้วยการประกาศธรรมที่จะน าประโยชน์
มาสู่ผู้ปฏิบัติ โดยทรงอาศัยพุทธกิจประจ าวัน 5 ประการ คือ 

พุทธกิจประการที่ 1 ในเวลาใกล้รุ่งทรงตรวจดูผู้ที่มีอุปนิสัยบารมีแก่กล้าสมควร
จะได้รับพระธรรมเทศนาในวันนั้น  

พุทธกิจประการที่ 2 ในเวลาเช้า เสด็จออกบิณฑบาต เพ่ือเป็นการโปรดสัตว์โลก
ผู้ต้องการบุญ 

พุทธกิจประการที่ 3 ในเวลาเย็น ทรงแสดงธรรมแก่พุทธบริษัทที่เข้ามาเฝ้า                                     
ณ ที่ประทับ  

พุทธกิจประการที่ 4 ในเวลาค่ า ประทานโอวาทและทรงแก้ข้อสงสัยต่าง ๆ                                
แก่พระภิกษุ  

พุทธกิจประการที่ 5 ในเวลามัชฌิมยาม ทรงแสดงธรรมและตอบปัญหาแก่
เทวดา  

2. ญาตัตถจริยา คือ ทรงแสดงธรรมโปรดพระพุทธบิดา พระพุทธมารดา ตลอดจน
พระประยูรญาติให้ได้รับรสพระสัทธรรมของพระองค์ท่าน ยังพระประยูรญาติให้เกิดความ
ศรัทธาเลื่อมใส และก่อให้เกิดความรักความสามัคคีในหมู่พระประยูรญาติ  



ว า ร ส า ร วิ ช า ก า ร  ม จ ร  บุ รี รั ม ย์  | 5 

3. พุทธัตถจริยา คือ ทรงบ าเพ็ญประโยชน์ในฐานะเป็นพระพุธเจ้า ทรงกระท ากิจที่
พระพุทธเจ้าทั้งหลายในอดีตได้ทรงกระท ามาเป็นพุทธวิสัย คือ ทรงวางสิกขาบทเป็นพุทธอาณา 
ส าหรับควบคุมความประพฤติของผู้ที่เข้ามาบวชในพระพุทธศาสนา ทรงแนะน าให้บรรพชิตและ
คฤหัสถ์ปฏิบัติให้ถูกต้องตามหน้าที่ของตน ทรงวางพระองค์ต่อผู้ที่เข้ามาบวชและแสดงตนเป็น
อุบาสกอุบาสิกา ในฐานะของบิดากับบุตร ผู้ปกครองกัลยาณมิตร ศาสดาผู้เอ็นดู เป็นต้น                                   
ตามสมควรแก่บุคคลและโอกาสนั้น ๆ จนสามารถประดิษฐานเป็นรูปสถาบันศาสนาสืบต่อกันมาได้ 

จากพุทธกิจและพุทธจริยาของพระพุทธเจ้าข้างต้น จะเห็นได้ว่าพระสัมมาสัมพุทธ
เจ้าทรงเป็นบรมครูผู้ยิ่งใหญ่ เพราะทรงมีพระมหากรุณาธิคุณที่จะสั่งสอนสรรพสัตว์ให้พ้นทุกข์
ไปสู่นิพพานอันเป็นบรมสุข พระองค์ทรงเป็นสัพพัญญูรู้แจ้งสรรพสิ่งทรงทราบจริต อัธยาศัย 
กิเลสและสติปัญญาของสรรพสัตว์อย่างกระจ่างชัด เสมือนเห็นของที่อยู่ในฝ่ามือจึงทรงแสดง
ธรรมได้เหมาะสมกับแต่ละบุคคลท าให้ผู้ฟังบรรลุธรรมได้ง่าย  

ในแต่ละวันจะมีผู้คนเป็นจ านวนมากมาขอเข้าเฝ้าทูลถามปัญหาที่หลากหลายกับ
พระพุทธองค์คนที่มาเข้าเฝ้าก็มีทุกฐานะสังคม คือ จากบุคคลระดับพระเจ้าแผ่นดินจนถึงคน
จัณฑาล เจตนารมณ์ในการมาเฝ้าก็แตกต่างกัน ผู้ที่มาถามปัญหานั้นนอกจากผู้ที่มีความสงสัย
ข้องใจในข้อธรรมต่าง ๆ แล้ว โดยมากเป็นผู้นับถือลัทธิศาสนาอ่ืน บ้างก็มาถามเพ่ือต้องการรู้ค า
สอนทางฝ่ายพระพุทธศาสนา หรือเทียบเคียงกับค าสอนในลัทธิของตน บ้างก็มาถามเพ่ือโต้ตอบ
วาทะ บ้างก็เตรียมมาถามเพ่ือข่มปราบให้จน หรือให้ได้รับความอับอายเข้าท านองลองดีก็มีอยู่
ไม่น้อย แต่ในฐานะของพระอรหันตสัมมาสัมพุทธเจ้า เมื่อมีผู้เข้ามาทูลถามปัญหาอย่างใดอย่าง
หนึ่ง หากได้ทรงพิจารณาเห็นแล้วว่า ปัญหาที่ถามนั้นเป็นปัญหาที่สมควรตอบ และผู้ถามจะ
สามารถรู้ตามค าสอนของพระองค์ได้ ก็จะทรงประทานชี้แจงแสดงธรรมที่ส าเร็จประโยชน์แก่                                     
ผู้นั้นทุกครั้งไป แต่มีปัญหาบางประเภทที่พระพุทธเจ้าไม่ทรงตอบคือ “อัพยากตปัญหา” มีทั้งหมด 
10 ข้อ คือโลกเที่ยงหรือไม่เที่ยง โลกมีที่สุดหรือโลกไม่มีที่สุด ชีพอันนั้นสรีระก็อันนั้นหรือชีพ
อย่างหนึ่งสรีระก็อย่างหนึ่ง ตถาคตเบื้องหน้าแต่ตายไปมีอยู่หรือ (ตถาคตตายแล้วเกิดอีก) หรือ
ตถาคตเบื้องหน้าแต่ตายไปไม่มีอยู่หรือ (ตถาคตตายแล้วไม่เกิดอีก) ตถาคตเบื้องหน้าแต่ตายไปมี
อยู่ก็มี ไม่มีอยู่ก็มี (ตถาคตตายแล้วเกิดอีกก็มี ไม่เกิดอีกก็มี) หรือ ตถาคตเบื้องหน้าแต่ตายไปมี
อยู่ก็มิใช่ ไม่มีอยู่ก็มิใช่หรือ (ตถาคตตายแล้วเกิดอีกก็มิใช่ ไม่เกิดอีกก็มิใช่) เมื่อมีคนถามเกี่ยวกับ
ปัญหาเหล่านี้พระองค์จะทรงไม่ตอบ ในขณะที่เจ้าลัทธิต่าง ๆ จะพากันตอบตามความเห็นของ
ตน เพ่ือแสดงจุดยืนของลัทธิตนเองต่อปัญหาดังกล่าว ส าหรับพระพุทธเจ้าจะทรงหลีกเลี่ยงการ
ตอบปัญหาเหล่านี้ โดยตรัสว่า “ปัญหาเหล่านี้ไม่เป็นไปเพ่ือความเบื่อหน่ายเพ่ือคลายความ
ก าหนัด เพ่ือดับสนิท เพ่ือสงบระงับ เพ่ือความรู้ยิ่งเพ่ือตรัสรู้ ” แต่สิ่งที่พระองค์ทรงแสดง                                 
คือ “ความเห็นนี้ว่าทุกข์ นี้เหตุให้เกิดทุกข์ นี้ความดับทุกข์ นี้ข้อปฏิบัติให้ถึงความดับทุกข์”  

ในจูฬมาลุงกยสูตร พระภิกษุรูปหนึ่งชื่อว่า พระมาลุงกยบุตร ได้เข้าไปทูลถาม
ปัญหาเหล่านี้ โดยยกเอาการประพฤติพรหมจรรย์ในพระพุทธศาสนาขึ้นมาเป็นข้อต่อรอง                                 



6 | A c a d e m i c  M C U  B u r i r a m  J o u r n a l  

แต่แม้ว่าจะคาดคั้นเพียงใด พระพุทธองค์ก็จะทรงยืนยันว่า “ปัญหาเหล่านี้เราไม่พยากรณ์”                              
โดยทรงให้เหตุผลว่า เพราะไม่เป็นประโยชน์ต่อการตรัสรู้และนิพพาน การที่พระพุทธเจ้าไม่ทรง
ตอบอัพยากตปัญหาทั้ง 10 ข้อนี้ ท าให้ผู้วิจัยเกิดความสงสัยว่า ในเบื้องลึก สิ่งที่ผู้ทูลถามปัญหา
ต้องการที่จะทราบนั้นคืออะไร และนอกจากเหตุผลเรื่องความหลุดพ้นจากทุกข์แล้ว 
พระพุทธเจ้าจะทรงมีเหตุผลอ่ืนใดอีกหรือไม่  

การศึกษาวิเคราะห์ในเรื่องนี้จึงไม่ใช่การพยายามที่จะตอบปัญหาที่พระพุทธเจ้าไม่
ทรงพยากรณ์ แต่มุ่งที่จะแสดงให้เห็นว่าจริง ๆ แล้วพระพุทธเจ้าเป็นสัพพัญญู รู้แจ้งทุกสิ่งในโลก 
ทรงรู้แจ้งแทงตลอดในทุกเรื่อง แม้ในเรื่องปัญหาทางอภิปรัชญา การที่พระพุทธองค์ไม่ทรงตอบ
อัพยากตปัญหา มิได้หมายความว่าพระองค์ไม่ทรงทราบค าตอบ เพราะใน สีสปาวนสูตร มีพระ
พุทธพจน์ที่ทรงแสดงไว้ว่า สิ่งที่พระพุทธองค์ทรงทราบแต่ไม่ตรัสสอน มีมากกว่าที่ทรงตรัสสอน
มากนัก เปรียบเสมือนใบไม้ในป่ากับใบไม้ในก ามือ การที่พระองค์ไม่ตรัสสอนสิ่งที่ทรงทราบ
ทั้งหมดแต่ละบางสิ่งไว้ ก็เพราะทรงเห็นว่าสิ่งเหล่านั้นไม่เป็นประโยชน์ต่อการตรัสรู้และนิพพาน 

บางคนอาจสรุปรวบรัดตัดตอนจากพุทธวัจนะว่า เรื่องปัญหาทางอภิปรัชญาเป็น
เรื่องนอกพุทธศาสนาไม่ควรสนใจ เพราะพระพุทธเจ้าไม่ทรงสอน ความเห็นนี้ถูกตรงเพียงส่วน
เดียวที่ว่าพระพุทธเจ้าไม่ทรงสอน เพราะเรื่องของโลกและจักรวาลเป็นเพียงเปลือกและกระพ้ี
ของพุทธศาสนา เกิดขึ้นเพราะปัจจัยปรุงแต่ง มีความไม่เที่ยง เป็นทุกข์ เป็นอนัตตา แม้รู้แล้วก็
ไม่มีประโยชน์เพ่ือความหลุดพ้น รังแต่จะท าให้ยึดติด เสียโอกาสเสียเวลาเวียนว่ายตายเกิดอยู่ใน
สังสารวัฏต่อไปไม่มีที่สิ้นสุด พระพุทธเจ้าจึงไม่ทรงสอน แต่ก็ไม่ปฏิเสธการมีอยู่ ทรงเปรียบเทียบ
ว่าสิ่งที่พระองค์ทรงรู้นั้นมีมากมายนัก เปรียบได้กับใบไม้ในป่าใหญ่ที่มีอยู่มากมายนับไม่ถ้วน                                 
แต่พระองค์ทรงเลือกเฟ้นธรรมมาสั่งสอนจ านวนเพียงแค่ใบไม้ในก ามือเดียวเท่านั้น ซึ่งเพียงพอ
แล้วต่อการปฏิบัติให้เข้าถึงมรรคผลนิพพาน 

ด้วยเหตุนี้ผู้วิจัยจึงมีความเห็นว่า ความเข้าใจในจุดประสงค์ที่แท้จริงของผู้ทูลถาม
ปัญหา และเหตุผลที่พระพุทธเจ้าไม่ทรงพยากรณ์ จะช่วยให้เกิดความเข้าใจที่ถูกต้องในค าสอน
และจุดยืนของพระพุทธศาสนา ที่เน้นการด าเนินตามทางสายกลาง ไม่เอียงสุดไปด้านใดด้าน
หนึ่ง ได้ดียิ่งขึ้น 

2. วัตถุประสงค์ของการวิจัย 
1. เพ่ือศึกษาแนวคิดของลัทธิศาสนาต่างๆในพุทธกาลที่มีต่ออัพยากตปัญหา 
2. เพ่ือศึกษาการตอบปัญหาของพระพุทธเจ้าที่ปรากฏในคัมภีร์ต่างๆ 
3. เพ่ือศึกษาพุทธทัศนะที่ทรงมีต่ออัพยากตปัญหา และเหตุผลที่ไม่ทรงพยากรณ์

ปัญหาทางอภิปรัชญา 

 



ว า ร ส า ร วิ ช า ก า ร  ม จ ร  บุ รี รั ม ย์  | 7 

3. วิธีด าเนินการวิจัย 
การวิจัยครั้งนี้เป็นเชิงคุณภาพโดยเน้นการวิจัยเอกสาร (Documentary Research)

เป็นหลักโดยมวีิธีการและขั้นตอนในการด าเนินการวิจัยดังต่อไปนี้ 
1. ศึกษาข้อมูลจากเอกสารชั้นปฐมภูมิ (Primary Source) คือ คัมภีร์พระไตรปิฎก

ภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย พ.ศ. 2539 
ศึกษาข้อมูลจากเอกสารชั้นทุติยภูมิ (Secondary Source) คือ อรรถกถา ฎีกาอนุ

ฎีกา ปกรณ์วิเสส วิทยานิพนธ์ งานวิจัยที่เกี่ยวข้อง เอกสาร หนังสือ ต ารา วารสารที่มีเนื้อหา
สอดคล้องเกี่ยวกับหัวข้อที่ท าการวิจัย โดยศึกษาค้นคว้าจากแหล่งข้อมูล คือ ห้องสมุด
มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัยวิทยาเขตนครศรีธรรมราช ห้องสมุดมหาวิทยาลัยราช
ภัฏภูเก็ต ห้องสมุดประชาชนจังหวัดภูเก็ต ห้องสมุดประชาชนจังหวัดพังงาตลอดจนข้อมูลจาก
สื่ออิเล็กทรอนิกส์ที่น่าเชื่อถือและอ้างอิงได้ 

3. น าข้อมูลที่ได้มาศึกษาวิเคราะห์ท าความเข้าใจ สังเคราะห์ข้อมูล เขียนงานการ
วิจัยพร้อมน าเสนอความเห็นของผู้วิจัย โดยมุ่งให้ตอบวัตถุประสงค์และปัญหาที่ต้องการทราบ 

4. สรุปผลการวิจัยและข้อเสนอแนะ 
5. น าเสนองานวิจัย 

4. สรุปผลการวิจัย 
จากการศึกษาวิจัย วิเคราะห์การตอบปัญหาของพระพุทธเจ้าที่ทรงมีต่ออัพยากต

ปัญหาพบว่า อัพยากตปัญหาเป็นปัญหาที่เกิดจากข้อขัดแย้งทางด้านความคิดของเหล่านักคิด
ทั้งหลายที่มีในสมัยพุทธกาล ที่มีสองสารธารแห่งความคิด ที่ไม่มีวันจะเชื่อมกันได้ เพราะแต่ละ
ข้างต่างยึดที่หมายของตัวเองไว้ ด้วยการรักษาความสุดโต่งด้านใดด้านหนึ่ง ความสุดโต่งที่
เรียกว่า อัตคาหิกทิฏฐินั้น มี 3 กลุ่ม 

1. กลุ่มแรกเป็นการมองถึงเรื่องกรรมที่มีที่หมายคนละด้าน คือ กามสุขัลลิกานุโยค
(ความมุกมุ่นในกาม) กับอัตตกิลมถานุโยค (การทรมานตน) พวกแรกหย่อนเกินไปจนถึงมองเห็นว่า 
บุญไม่มีบาปไม่มี นรกสวรรค์ไม่มี มีแต่ผู้กระท า ผู้เสวยไม่มี 

2. สัสสตทิฏฐิ (ความเห็นว่าอัตตาและโลกเที่ยง) กับอุทเฉททิฏฐิ (ความเห็นว่าอัตตา
และโลกขาดสูญ) อัพยากตปัญหาก็เกิดขึ้นจากกลุ่มนี้  

3. เอกัตตทิฏฐิ (ความเห็นว่าสิ่งทั้งปวงเป็นหนึ่งเดียว) กับนัตถิกทิฏฐิ (ความเห็นว่า
ทั้งปวงไม่มีอยู่) 

อัพยากตปัญหาเป็นเสมือนข่ายแห่งทิฏฐิเหล่านั้น ที่กั้นไม่ให้คนทั้งหลายเห็นแสง
สว่าง ข่ายแห่งทิฏฐิที่ปรากฏในอัพยากตปัญหา เป็นลักษณะของความสุดโต่งแต่ ละข้างของ
ความคิด หรือที่เรียกว่าลักษณะอันตคาหิกทิฏฐิ ที่มีความเห็นต่างกันคนละขั้ว คือ การแล่นจาก
สุดโต่งแห่งความคิดเห็นด้านหนึ่งไปยังสุดโต่งอีกด้านหนึ่ง โดยที่คนพวกหนึ่งยึดติดถือมั่นใน



8 | A c a d e m i c  M C U  B u r i r a m  J o u r n a l  

ตัวตนว่าเป็นของจริงแท้คงที่ถาวร สัตว์บุคคล เป็นตัวตนอย่างนั้นซึ่งมีจริง มิใช่สิ่งสมมุติ ทั้งหมด
มีตัวจริง ตัวแท้ที่ยั่งยืนคงอยู่ตลอดไปนิรันด์ ไม่ว่าคนจะตาย ชีวิตจะสิ้นสุด ตัวสัตว์ ตัวบุคคล 
ตัวตน ดวงชีวะ อาตมันหรืออัตตานี้ ก็จะคงอยู่อย่างเดิม ไม่เปลี่ยนแปลง ไม่สูญสลายไปด้วย 
กลุ่มคนเหล่านี้เรียกว่า สัสสตทิฏฐิ อีกพวกหนึ่งที่มีความเห็นว่าตรงกันข้ามกับพวกแรกที่ว่า                                
สัตว์บุคคลนั้นไม่เที่ยงแท้ถาวร สูญสลายไปได้ เมื่อคนตาย ชีวิตจบสิ้นสัตว์บุคคลก็ขาดสูญ 
ตัวตนก็หมดไป ความเห็นคนเหล่านี้ เรียกว่าอุจเฉททิฏฐิทั้งสองขั้วต่างก็ยืนยันความคิดของ
ตัวเองถูก ความคิดอีกฝ่ายผิด ท าให้เกิดความขัดแย้งที่น าพาไปสู่ลักษณะปัญหาของค าถาม                                 
ที่จะต้องตอบค าถาม ไม่ข่ายใดก็ข่ายหนึ่ง จึงหนีไม่พ้นส่วนที่กล่าวถึงอนาคตและส่วนที่กล่าวถึง
อดีตกับปัจจุบัน อัพยากตปัญหาก็ไม่พ้นสองส่วนที่ว่านี้ เมื่อมีผู้มาถามปัญหาดังกล่าว ว่าโลก
เที่ยงหรือไม่เที่ยง ชีวะกับสรีระเป็นสิ่งเดียวกันหรือ สัตว์ตายไปแล้วจะเกิดอีกหรือไม่ ฯลฯ                                 
เป็นค าถามท่ีต้องการให้ตอบ“ใช่” หรือ “ไม่ใช่” และถึงจะตอบอย่างไรในสองอย่างนี้ ก็ไปเข้า
กับข่ายทิฏฐิทั้งสองอยู่ดี และทิฏฐิดังกล่าวที่ว่ามานั้นอัพยากตปัญหาจึงเกิดขึ้น เพ่ือรองรับ
ทัศนะของเจ้าลัทธิทั้งหลาย ที่ต่างก็ใช้ทัศนะของตัวเองตั้งขึ้นมาเพ่ือใช้ในการโต้เถียงกัน 

ในการตอบปัญหาพระพุทธองค์จะทรงใช้หลักปฏิบัติอยู่ 3 หลัก คือ หลักปัญญา 
หลักเมตตา หลักอุปายโกศล ซึ่งหลักทั้ง 3 หลักนี้มีความสัมพันธ์กัน เมื่อพระพุทธองค์ตอบ
ปัญหา พระองค์ทรงยึดถือใช้หลักทั้ง 3 นี้ เป็นโครงสร้างอันเป็นกรอบของพระองค์ที่ใช้ตอบ
ปัญหา พระพุทธองค์ตรัสตอบปัญหาแก่บุคคลมากมายหลายประเภท ทั้งสาวก ทั้งเหล่านักบวช
เดียรถีย์ ปริพาชก นิครนถ์ พราหมณ์ มหากษัตริย์ คหบดี เศรษฐี จัณฑาล สามัญชนทั่วไป ไม่ว่า
พระพุทธองค์จะทรงตอบสั้น ๆ หรือตอบเพียงสั้น ๆ หรือตอบยาวใช้เวลานานในการสนทนา
หรือบางครั้งไม่ตรัสตอบเลย หลักปัญญาหรือหลักเป้าหมาย ที่น าไปสู่การเกิดองค์ความรู้ขึ้นกับ
ผู้ถามนั้นร่วมกันเป็นองค์รวมไม่ทรงใช้หลักใดโดดเดี่ยว แต่ทรงใช้ร่วมกันในการตรัสตอบปัญหา
ทุกครั้ง หลักเมตตาธรรมหรือหลักปฏิบัติกับบุคคลผู้ถามด้วยความเอ้ือเฟ้ือเกื้อกูลปรารถนาให้
เกิดสิ่งที่เป็นประโยชน์สุขแก่ผู้ถาม และหลักอุปายโกศลหรือหลักเทคนิคท่ีเป็นศิลปะหรือหลัก
ก ากับกระบวนการน าผู้ถามเข้าสู่หลักเป้าหมายแห่งการเกิดองค์ความรู้เกิดปัญญา ปัญญาส าคัญ
อย่างไรพระพุทธองค์จึงยึดถือปฏิบัติเป็นหลักเป้าหมาย เพราะปัญญาเป็นตัวตัดสินวินิจฉัยขั้น
สูงสุดของการบรรลุธรรม และเป็นตัวประหารกิเลสพ้นจากทุกข์ท้ังปวง ดังนั้น ที่สุดแห่งการตรัส
ตอบปัญหาของพระพุทธเจ้านั้น พระองค์จึงมีเป้าหมายสูงสุด คือ ท าให้ ผู้ถามเกิดปัญญา
สัมมาทิฐิ 

ท่าทีของพระพุทธเจ้าไม่ทรงตอบอัพยากตปัญหาทั้ง 10 ข้อ เพราะเป็นปัญหาที่ไกล
ตัวเกินไปพระองค์ทรงเน้นสอนเฉพาะสิ่งที่เป็นสาระและประกอบด้วยประโยชน์ พระองค์ไม่ทรง
ให้ความสนใจมากนักเกี่ยวกับปัญหาทางด้านอภิปรัชญา ซึ่งอัพยากตปัญหาก็รวมอยู่ในนั้นด้วย
เพราะนั้นเป็นเรื่องที่อยู่ไกลตัวเกินไปและไม่เกี่ยวข้องกับการด าเนินชีวิต พระพุทธเจ้าทรงเห็น
ว่าปัญหาดังกล่าว เป็นสิ่งที่ไร้ประโยชน์ในเชิงปฏิบัติและเป็นการสิ้นเปลืองเวลา หากจะมาถาม



ว า ร ส า ร วิ ช า ก า ร  ม จ ร  บุ รี รั ม ย์  | 9 

ว่าโลกเที่ยง โลกไม่เที่ยง โลกมีที่สุด หรือไม่มีที่สุด สัตว์ตายแล้วเกิด หรื อตายแล้วสูญ ฯลฯ                                
เป็นทัศนะที่ไม่เอ้ือประโยชน์ต่อการแสวงหาทางจิตใจ ไม่เกื้อกูลต่อการปฏิบัติเพ่ือดับทุกข์ และ
ไม่ใช่หนทางแห่งการเข้าถึงที่สุดแห่งทุกข์เลยหากเรารู้หลักอริยสัจ นั้นหมายถึงเราเห็นทางที่จะ
พ้นทุกข์ ทุกข์ของอริยสัจคือชาติ ชรา มรณะ ฯลฯ ทุกข์ในสมุทัยคือ ตัณหาที่ท าให้มีภพใหม่ 
ทุกขนิโรธอริยสัจ คือการที่ตัณหานั้นแลดับไปได้ด้วยการส ารอกออกหมดไม่มีเหลือ และ                                 
ทุกขนิโรธคามินีปฏิปทา คือ อริยมรรคมีองค์ 8 ได้แก่ สัมมาทิฏฐิ เป็นต้น สิ่งที่พระองค์ตรัสรู้มี
มากมาย แต่ทรงน ามาสอนเพียงเล็กน้อยเหตุผลที่ทรงกระท าเช่นนั้น ก็เพราะทรงสอนแต่สิ่งที่
เป็นประโยชน์ ใช้แก้ปัญหาได้ และสิ่งที่ประกอบด้วยประโยชน์ใช้แก้ปัญหาได้นั้นก็คืออริยสัจ 4 
ดังที่พระองค์ทรงสอนเรื่องใบไม้ในมือ นั้นคือทางพ้นทุกข์ส าหรับมวลมนุษย์อย่างแท้จริง 

ดังนั้นสาเหตุที่ไม่ทรงพยากรณ์อัพยากตปัญหา เพราะว่าเป็นปัญหาที่ลุ่มลึกตอบไป
แล้วคนไม่เข้าใจก็ยิ่งจะงมงาย และไม่เป็นประโยชน์ ไม่เป็นเบื้องต้นแห่งพรหมจรรย์ ไม่เป็นไป
เพ่ือความหน่าย ไม่เป็นไปเพ่ือความคลายก าหนัด (ราคะกิเลส) ไม่เป็นไปเพ่ือความดับ เพ่ือความ
สงบ เพ่ือความรู้ยิ่ง เพื่อความตรัสรู้ และเพ่ือนิพพาน และทรงกล่าวข้อธรรมอีกว่า งานเฉพาะ
หน้าของมนุษย์แต่ละคน ควรท าโดยเร่งด่วนคือการปฏิบัติเพ่ือความดับทุกข์ มิใช่การค้นหา
ความจริงด้านอภิปรัชญา เมื่อบุคคลกระท าทุกข์ให้ถึงที่สุดแล้วความสงสัยในปัญหาเหล่านี้ก็จะ
หมดไปเอง 

5. ข้อเสนอแนะ 
1. ข้อเสนอแนะในการศึกษาอัพยากตปัญหา 
อัพยากตปัญหานั้นจะแบ่งค าถามออกเป็น 3 เรื่องใน 10 ข้อนี้ ค าถามแรกเป็นการ

ถามถึงเรื่อง โลก จักรวาล เมื่อกล่าวว่าโลกเที่ยงหรือไม่เที่ยง โลกมีที่สุดหรือไม่มีที่สิ้นสุด ในทาง
ปรัชญานั้นเมื่อเราถามถึงสิ่งหนึ่งสิ่งใดที่เกี่ยวกับสิ่งที่เป็นจริง เราต้องมีสมมุติฐานเกี่ยวกับสิ่ง
นั้นๆ เหตุผลต้องมีให้ส าหรับสิ่งนั้น ๆ เมื่อค าถามชุดแรกกล่าวถึงความเที่ยงหรือไม่เที่ยง มีที่
สิ้นสุดหรือไม่มีที่สิ้นสุด จึงต้องจินตนาการไปถึงว่าอะไรเป็นต้นก าเนิดของโลก จักรวาลนี้ใคร
เป็นผู้ควบคุม ฝ่ายจิตนิยม (Idealism) ต่างก็ให้ความส าคัญกับพระเป็นเจ้าที่เป็นต้นก าเนิดและ                                 
ผู้ควบคุมทุกสิ่งในจักรวาล ส่วนฝ่ายสสารนิยม (Meterialism) ถือว่าต้นก าเนิดของโลกและ
จักรวาลนั้นเป็นเพียง การรวมตัวกันของธาตุต่าง ๆ ในส่วนที่พอเหมาะ เมื่อธาตุทั้งหลายแยก
จากกันก็ไม่มีอะไรคงอยู่ ดังนั้นแล้วการมีอยู่ของโลกท่ีจะเท่ียงหรือไม่เที่ยง จะมีที่สุดหรือไม่มี
ที่สุด ก็ต้องอาศัยหลักของตรรกะเข้าไปตรวจสอบ เพ่ือให้สมมุติฐานที่ตัวเองตั้งไว้นั้นถูกต้องที่สุด 

ในค าถามเรื่องที่สอง เป็นค าถามว่าด้วยเรื่องวิญญาณ ที่ว่าชีวะกับสรีระเป็นอัน
เดียวกันหรือชีวะกับสรีระแตกต่างกัน ที่เกี่ยวกับความสัมพันธ์ระหว่างร่างกายกับวิ ญญาณ                                    
ท าให้เกิดข้อโต้แย้งซึ่งกันและกัน เพราะบางลัทธิเห็นว่าเป็นอย่างเดียวกัน บางส านักเห็นว่าไม่
เกี่ยวข้องกัน ค าถามชุดนี้จะมุ่งอธิบายความจริงแท้ของมนุษย์ หรืออัตตาเป็นเรื่องส าคัญส่วนใน



10 | A c a d e m i c  M C U  B u r i r a m  J o u r n a l  

ค าถามเรื่องสุดท้ายที่ว่าสัตว์ตายแล้วเกิดอีก หรือสัตว์ตายแล้วไม่เกิดอีก หรือสัตว์ตายแล้วทั้ง
เกิดและไม่เกิดอีก หรือสัตว์ตายแล้วเกิดอีกก็ไม่ใช่ไม่เกิดอีกก็ไม่ใช่ค าถามชุดนี้ เป็นการต้องการ
แสวงหาค าตอบสิ่งที่เป็น กล่าวถึงอนาคตที่สามารถคาดเดาได้ตามทฤษฏีของตน 

ความเห็นสุดโต่งไปในทางใดทางหนึ่งนี้ เป็นเหตุให้แต่ละลัทธิมองเห็นความจริงใน
เรื่องต่าง ๆ เฉพาะส่วนที่ตนยึดถืออยู่เท่านั้น ความจริงบางสิ่งนี้ แม้ว่าจะมีส่วนจริง แต่ไม่อาจถือ
ได้ว่าเป็นตัวแทนที่ถูกต้องของความจริงทั้งหมด เปรียบเสมือนความเห็นของคนตาบอดแต่ละคน
ในนิทานเรื่องตาบอดคล าช้าง ด้วยเหตุนี้ เราจึงไม่อาจกล่าวได้ว่าความเห็นของส านักใดส านัก
หนึ่งเป็นจริง ส่วนความเห็นอ่ืน ๆ ไม่จริงโดยสิ้นเชิง 

อัพยากตปัญหาทั้ง 10 ข้อนี้เป็นตัวอย่างของทิฏฐิที่แตกต่างกันของแต่ละส านัก                                   
ซึ่งในบางครั้งก็สอดคล้องกัน บางครั้งก็ดูเหมือนว่าจะขัดแย้งกัน ทั้งนี้เพราะปัญหาแต่ละข้อเป็น
เพียงความจริงเฉพาะด้าน (ปัจเจกสัจจะ) ที่แต่ละส านักรู้เห็นและยึดถือกันอยู่เท่านั้น ไม่ใช่
ความเห็นที่ถูกต้องตามความเป็นจริง (สัมมาทิฏฐิ) ด้วยเหตนี้อัพยากตปัญหา จึงเป็นปัญหาที่มีผู้
ยกขึ้นมาโต้เถียงกันเรื่อยมา 

การศึกษาอัพยากตปัญหา สามารถศึกษาได้หลายแนวทาง ซึ่งแต่ละแนวทางนั้นต่าง
ก็มีเหตุผลมารองรับเสมอ และดูจะเป็นเหตุผลที่สมเหตุสมผล การจะศึกษาให้เข้าใจนั้นต้องแยก
ศึกษาทีละประเด็น แต่ไม่ทิ้งเป้าหมายแล้วจะมองเห็นภาพทั้งหมด นั้นหมายถึงเราจะศึกษา
อย่างไรให้ได้ประโยชน์ และเกิดผลกับอัพยากตปัญหา ผู้ศึกษาจึงมีความเห็นว่าทั้งสี่ส่วนนี่คือ
การสอดรับ ประสานสัมพันธ์กัน กลมกลืนเป็นเสมือนเกลียวเชือก จะขาดส่วนใดส่วนหนึ่งไม่ได้
หากแยกจากกัน จะท าให้มุมมองไม่สมบูรณ์ ท าให้หลงไปยึดเอาทัศนะใดทัศนะหนึ่ง ยกข้ึนมา
เป็นศาสตร์ แล้วเอาพระพุทธศาสนาเปรียบเทียบ ท าให้มองแค่ปลีกย่อยเท่านั้น หากหากจะ
กล่าวตามความเป็นจริงต้องมองพระพุทธศาสนาให้ครบทั้งสี่ส่วนแล้ว น าศาสตร์เหล่านั้นมา
เปรียบเทียบ แล้วจะเห็นความชัดเจนยิ่งขึ้น 

การน าไปใช้พระพุทธเจ้าทรงให้ลงมือปฏิบัติ อย่ าใช้การคาดคะเน หรือเดา                                   
หรือกระทั่งใช้หลักเหตุผลทางด้านตรรกศาสตร์ ทั้งหมดล้วนได้มาจากการอนุมานทั้งสิ้น                                 
นั้นหมายถึงอนุมานจากเหตุไปหาผล เช่น เมื่อเห็นควันก็เข้าใจว่าที่นั้นต้องมีไฟ แต่ก็ไม่ใช่ว่าเมื่อ
มีควันแล้วจะต้องมีไฟเสมอไป อาจจะด้วยเหตุอ่ืนก็ได้ ท าให้เกิดข้อโต้แย้งเสมอ แต่หากจะกล่าวว่า 
เมื่อมีเหตุมีปัจจัยแล้วจึงจะมีผล น่าจะถูกต้องมากกว่า จากที่พระพุทธเจ้าปฏิเสธที่จะอธิบาย
ปัญหาทางด้านอภิปรัชญา ด้วยมองว่าเมื่อลงสู่การปฏิบัติแล้ว จะไม่เห็นผลจริง 

2. ข้อเสนอแนะในการวิจัยครั้งต่อไป 
ในวิทยานิพนธ์นี้ มีประเด็นที่ควรศึกษาเพ่ิมเติมได้หลายด้าน ได้แก่ 

1) แนวคิดทางปรัชญาตะวันตกกับแนวคิดพุทธปรัชญา 
2) การศึกษาคุณค่าและแนวคิดทางปรัชญาในอัพยากตปัญหา  
3) วิเคราะห์อภิปรัชญาในพระพุทธศาสนา 



ว า ร ส า ร วิ ช า ก า ร  ม จ ร  บุ รี รั ม ย์  | 11 

เอกสารอ้างอิง 
มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราช

วิทยาลัย. กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539. 
กิตติ  วัฒนะมหาตม์. ตรีเทวปกรณ์. พิมพ์ครั้งที่ 2. กรุงเทพมหานคร: บริษัทสร้างสรรค์บุ๊ค, 

2542. 
จินดา  จันทร์แก้ว. พุทธวิภาษวิธี. กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 

2532. 
จ านง  ทองประเสริฐ.บ่อเกิดลัทธิประเพณีอินเดีย ภาค 1-4. กรุงเทพมหานคร: อรุณการพิมพ์, 

2540. 
ชัยวัฒน์  อัฒพัฒน์. ญาณวิทยา. กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหาวิทยาลัยรามค าแหง,2547. 
ฐานิสรา  ประธานราษฎร์นิกร. อัพยากตปัญหา ปัญหาที่พระพุทธเจ้าไม่ทรงตอบ.

กรุงเทพมหานคร: ศยาม, 2552. 
ทวีศักดิ์  ญาณประทีป รศ. วรรณกรรมทางศาสนา. กรุงเทพมหานคร: มหาวิทยาลัยรามค าแหง, 

2536. 
พระเทพเวที (ประยุทธ์  ปยุตฺ โต).  พจนานุกรมพุทธศาสตร์  ฉบับประมวลศัพท์ . 

กรุงเทพมหานคร: บริษัท เอสอาร์.พริ้นติ้งแมสโปรดักส์ จ ากัด, 2546. 
พระธรรมปิฎก (ประยุทธ์  ปยุตฺ โต).  พุทธธรรม ฉบับขยายความ.  พิมพ์ครั้ งที่  11. 

กรุงเทพมหานคร: มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2546. 
พระยาประชากิจกรจักร. ประวัติศาสนา. พระนคร: ส านักพิมพ์จ าลองศิลป์, 2493. 
_________. แก่นพุทธศาสน์. กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์อรุณวิทยา, 2529. 
มหามกุฎราชวิทยาลัย. มังคลัตถทีปนี แปล  เล่ม 1.กรุงเทพมหานคร: มหามกุฎราชวิทยาลัย, 

2537. 
ยวาหะราลเนห์รู. พบถิ่นอินเดีย. กรุงเทพมหานคร: ส านักพิมพ์ศยาม, 2545. 
วศิน  อินทสระ. พุทธปรัชญาเถรวาท. กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหาวิทยาลัยรามค าแหง, 

2537. 
สมเด็จพระมหาวีรวงศ์ (พิมพ์ ธมฺมธรเถร). ศาสนาสากล. กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์กรมการ

ศาสนา, 2548. 
เสถียร  พันธรังษี. ศาสนาเปรียบเทียบ. พิมพ์ครั้งที่ 7.กรุงเทพมหานคร: มหาจุฬาลงกรณราช

วิทยาลัย, 2534. 
สุชีพ ปุญญานุภาพ. พระไตรปิฎกฉบับประชาชน.พิมพ์ครั้งที่ 14.กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์

มหามกุฎราชวิทยาลัย,2535. 



12 | A c a d e m i c  M C U  B u r i r a m  J o u r n a l  

สุวรรณ  เพชรนิล. พุทธปรัชญาเบื้องต้น. พิมพ์ครั้งที่ 9. กรุงเทพมหานคร: ส านักพิมพ์
มหาวิทยาลัยรามค าแหง, 2546. 

แสง  จันทร์งาม. วิธีสอนของพระพุทธเจ้า. กรุงเทพมหานคร: ส านักพิมพ์บรรณาคาร, 2526. 
อดิศักดิ์  ทองบุญ. ปรัชญาอินเดีย. พิมพ์ครั้งที่ 3. กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณ

ราชวิทยาลัย, 2532. 
เอกฉัท  จารุเมธีชน. “คัมภีร์พระเวท: วรรณกรรมโบราณที่ไม่เก่ากว่าโลกจะสลาย”. วารสาร

อินเดียศึกษา ปีที่ 5, 2543. 
พันตรีสมคิด  สวยล้า. การศึกษาวิเคราะห์หลักธรรมจากการตอบปัญหาเทวดาของพระพุทธเจ้า, 

วิทยานิพนธ์พุทธศาสตรมหาบัณฑิต. บัณฑิตวิทยาลัย: มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลง
กรณราชวิทยาลัย, 2553. 

พันธ์ทิพย์  ทิพย์ประพันธ์. “วิเคราะห์ดุษณียภาพของพระพุทธเจ้าเกี่ยวกับอัพยากตปัญหา”. 
วิทยานิพนธ์พุทธศาสตร์มหาบัณฑิต. บัณฑิตวิทยาลัย: มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลง
กรณราชวิทยาลัย,2550. 

พระครูสังฆรักษ์อรุณ เขมจิตฺโต,“การศึกษาเชิงวิเคราะห์เรื่อง ทิฎฐิ 62 ในพรหมชาลสูตร”.
วิทยานิพนธ์พุทธศาสตรบัณฑิต สาขาพุทธศาสนา.บัณฑิตวิทยาลัย: มหาวิทยาลัย
มหามกุฎราชวิทยาลัย, 2548. 

พระมหาฉลวย  อุตฺตโม (ก าแพงนิล). “วิเคราะห์วิธีตอบปัญหาของพระพุทธเจ้า”. วิทยานิพนธ์
พุทธศาสตร์มหาบัณฑิต. บัณฑิตวิทยาลัย: มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราช
วิทยาลัย, 2547. 

พระมหากิจการ  โชติปญฺโญ (ยุติพันธ์).“การศึกษาพุทธวิธีการให้การปรึกษาที่ปรากฏใน                             
พระสุตตันตปิฎก”,วิทยานิพนธ์พุทธศาสตร์มหาบัณฑิต. บัณฑิตวิทยาลัย: 
มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณมหาวิทยาลัย, 2547. 

พระมหาสิทธิพิพัฒน์ สิริปฺญฺโญ. “การศึกษาวิเคราะห์พุทธจริยาต่ออัญญเดียรถีย์ในสมัย
พุทธกาล”. วิทยานิพนธ์พุทธศาสตรบัณฑิต.บัณฑิตวิทยาลัย: มหาวิทยาลัยมหา
มกุฎราชวิทยาลัย, 2555. 

ภิญญตา  จรีศรี. “การศึกษาวิเคราะห์พุทธวิธีการตอบปัญหาของมาณพ 16 คน”. วิทยานิพนธ์
พุทธศาสตรมหาบัณฑิต. บัณฑิตวิทยาลัย: มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราช
วิทยาลัย, 2554. 

หนูไชยะ  ณ กาฬสินธุ์. “การศึกษาเชิงวิเคราะห์แนวคิดเรื่องมิจฉาทิฎฐิในพุทธศาสนาเถรวาท”. 
วิทยานิพนธ์พุทธศาสตรมหาบัณฑิต.บัณฑิตวิทยาลัย: มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลง
กรณราชวิทยาลัย, 2544. 


