
ว า ร ส า ร วิ ช า ก า ร  ม จ ร  บุ รี รั ม ย์  | 1 

ศึกษาวิเคราะห์โทษจากการล่วงละเมิดสิกขาบทเสขิยวัตร 
An Analytical Study of the Faults from Violation of Sekhiyavattas 

พระสุขเกษม  กิตฺติธโร (เมืองสันเทียะ) 
Phra Sukhkasem  Kittitharo (Meangsanteay) 

มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาเขตสุรินทร์ 
Mahachulalongkornrajavidyalaya University, Surin Campus 

E-mail: phrasukhkesmk@gmail.com 
 

บทคัดย่อ 
 การวิจัยเรื่อง “ศึกษาวิเคราะห์โทษจากการล่วงละเมิดสิกขาบทเสขิยวัตร”                               
มีวัตถุประสงค์ 3 ประการ คือ 1) เพ่ือศึกษาต้นบัญญัติของการบัญญัติสิกขาบทเสขิยวัตร                             
2) เพ่ือศึกษาหลักการเหตุผลในการบัญญัติสิกขาบทเสขิยวัตร 3) เพ่ือศึกษาโทษที่เกิดจากการ
ล่วงละเมิดในสิกขาบทเสขิยวัตร ผลการวิจัยพบว่า เสขิยวัตรสิกขาบท มีต้นบัญญัติจากภิกษุ
ฉัพพัคคีย์ได้แก่พระปัณฑุกะ พระโลหิตกะ พระเมตติยะ พระภุมมชกะ พระอัสสชิ และพระ
ปุนัพพสุกะ เดิมที เป็นสหายกันตั้งแต่ก่อนบวช อาศัยอยู่ในกรุงสาวัตถี เมื่อบวชแล้วได้มี
สมัญญานามปรากฏในพระพุทธศาสนาว่า “ฉัพพัคคีย์” หมายถึง ภิกษุที่มีพวก 6 รูป ซึ่งพวก
ท่านทั้ง 6 รูป เป็นภิกษุกลุ่มหนึ่งที่ประพฤติตนไม่เหมาะสม เหตุเนื่องจากอาศัยความคึกคะนอง
และความดื้อรั้นอันเป็นอุปนิสัยส่วนตัวและความไม่ละอายต่อความผิด ไม่มีความเอ้ือเฟ้ือต่อ
พระวินัย ได้สร้างความเสียหายให้เกิดขึ้นแก่พระพุทธศาสนาอย่างมาก เป็นกลุ่มภิกษุที่เป็น
ต้นเหตุให้พระพุทธองค์ทรงบัญญัติสิกขาบทมากที่สุด ซึ่งจัดเป็นอาทิกัมมิกะ คือ ต้นบัญญัติและ
อนุบัญญัติจ านวน 227 สิกขาบทได้แก่ ปาราชิก 4 สิกขาบท, สังฆาทิเสส 13 สิกขาบท,                                
นิสสัคคิยปาจิตตีย์ 30 สิกขาบท, ปาจิตตีย์ 92 สิกขาบท, ปาฏิเทสนียะ 4 สิกขาบท และ                                 
เสขิยวัตร 75 สิกขาบท นอกจากนี้ยังเป็นต้นบัญญัติแห่งสิกขาบทนอกพระปาฏิโมกข์อีกจ านวน
มาก พระพุทธบัญญัติเป็นกฎระเบียบข้อบังคับที่พระพุทธเจ้าตั้งไว้เพ่ือปกครองภิกษุให้ประพฤติ
เรียบร้อยดีงาม ถือเป็นรากแก้วของพระพุทธศาสนาเรียกว่า “พระวินัย หรือ ศีล 227 ข้อ”                                
ซึ่งเกิดขึ้นจากการที่มีภิกษุประพฤติไม่ถูกต้องเหมาะสมหรือประพฤติเสียหายขึ้น จนชาวบ้านพา
กันต าหนิโพนทะนา ทรงรับทราบแล้วจึงให้ประชุมสงฆ์ ไต่สวนได้ความจริงแล้วจึงทรงบัญญัติ
เป็นข้อห้ามไว้ 
 หลักการและเหตุผลที่ทรงบัญญัติขึ้นมานั้น เพราะพุทธองค์ได้ทรงเล็งเห็นแล้วว่าจะ
เกิดผลดีในภายภาคหน้าแก่ศาสนาของพระองค์ เมื่อภิกษุและภิกษุณีเกิดขึ้นในพระพุทธศาสนา
และกระท าความผิดพระพุทธเจ้าได้ทรงบัญญัติสิกขาบท โดยทรงตั้งเป้าหมายไว้ 10 ประการ คือ 

http://th.wikipedia.org/wiki/%E0%B8%9E%E0%B8%A3%E0%B8%B0%E0%B8%A7%E0%B8%B4%E0%B8%99%E0%B8%B1%E0%B8%A2
http://th.wikipedia.org/wiki/%E0%B8%AA%E0%B8%87%E0%B8%86%E0%B9%8C


2 | A c a d e m i c  M C U  B u r i r a m  J o u r n a l  

 1. ให้เป็นที่ยอมรับของสังคม  6. ก าจัดอาสวะอันจะเกิดขึ้นในอนาคต 
 2. ให้สังคมมีความสุข  7. ความเลื่อมใสของคนที่ยังไม่เลื่อมใส 
 3. ข่มบุคคลผู้สอนยาก  8. ความเลื่อมใสยิ่งของคนที่เลื่อมใสแล้ว 
 4. ความผาสุกแห่งภิกษุ  9. ความตั้งมั่นแห่งพระสัทธรรม 
 5. ปิดกั้นอาสวะที่จะบังเกิดขึ้นในปัจจุบัน 10. เอ้ือเฟ้ือพระวินัย 

ถ้าหากภิกษุและภิกษุณีประพฤติเสียหายจากการแสดงพฤติกรรมต่าง ๆ ที่เรียกว่า
ความผิด พระพุทธเจ้าทรงประชุมสงฆ์บัญญัติสิกขาบท โดยมีวัตถุประสงค์ คือ เพ่ือส ารอกราคะ 
สร่างความเมา ดับกระหาย ถอนอาลัย ตัดวัฏฏะ สิ้นตัณหา คลายก าหนัด ดับ นิพพาน 
พระพุทธเจ้าได้ทรงบัญญัติสิกขาบทในส่วนที่เป็นเสขิยวัตร ซึ่งเป็นสิกขาบทที่ให้พระภิกษุสงฆ์
พึงส าเหนียกไว้ มีจ านวน 75 สิกขาบทสิกขาบทเสขิยวัตรแบ่งเป็น 4 กลุ่มตามสาระส าคัญดังนี้
กลุ่มที่ 1 ว่าด้วยธรรมเนียมควรประพฤติในเวลาเข้าหมู่บ้าน เริ่มตั้งแต่การนุ่งห่มเรียบร้อยใน
ขณะที่อยู่ชุมชนการส ารวมระวังอิริยาบถ การพูดคุยกันให้อยู่ในลักษณะที่เหมาะสมเมื่ออยู่ใน
ชุมชน กลุ่มที่ 2 ว่าด้วยธรรมเนียมในการรับบิณฑบาต เริ่มตั้งแต่อิริยาบถในการรับบิณฑบาต
การขบฉันอย่างเป็นระเบียบเรียบร้อย กลุ่มที่ 3 ว่าด้วยธรรมเนียมในการแสดงธรรม เริ่มตั้งแต่
การแสดงธรรมอย่างถูกกาลเทศะ ไม่แสดงธรรมแก่บุคคลผู้อยู่ในอาการไม่เคารพธรรม กลุ่มที่ 4 
ว่าด้วยธรรมเนียมในการถ่ายอุจจาระปัสสาวะและบ้วนน้ าลาย 

ค าส าคัญ: โทษ, ล่วงละเมิด, เสขิยวัตร 

Abstract 
 

 The purposes of the article entitled “An Analytical Study of the 
Punishment for the Offenses against the Rules of Sekhiyavattas were 1) to study 
the original cases of the Buddha’s laying down the rules of Sekhiyavattas, 2) to 
study the rational principles of the Buddha’s laying down the rules of Sekhiyavattas, 
and 3) to study the punishment for the offenses against the rules of Sekhiyavattas. 
From this study, it was found that the original cases of the Buddha’s laying-down 
were six ascetics whose names were Panduka,Lohitaka,Mettiya,Bhummajaka, 
Assaji, andPunabbasuka. Before their ordination, they all were friends who lived 
in Savatthi City. After they were ordained as Bhikkhus (ordained monks) in 
Buddhism, they were named “Chabbaggiya” meaning six ascetics who 
conducted themselves improperly because of their personal habits of impiety, 
shamelessness and stubbornness towards the wrong-doing and the monastic 



ว า ร ส า ร วิ ช า ก า ร  ม จ ร  บุ รี รั ม ย์  | 3 

rules. They extremely undermined Buddhism and became the originals of the 
Buddha’s laying-down called Adikammika, that is, the original cases of the 
Buddha’s laying down the 227 root-rules and additional rules, namely 4 Parajikas, 
13 Sanghadisesas, 30 Nissaggiyapacittiyas, 92 Pacittiyas, 4 Patidesaniya, and 
75Sekhiyavattas. Apart from this, there were several rules out of the codes of the 
fundamental rules. The Buddhist rules mean the rules and the orders which the 
Buddha laid down for regulating the monks’ actions. They were the roots of 
Buddhism called “Vinayas” or 227 precepts which were laid down by the 
Buddha because of the monks’ misconducts criticized by the lay people. After 
investigating and knowing the fact, the Buddha laid down the monastic rules. 
 According to the rational principles of the Buddha’s laying down, 
whenever one of these cases acted in an improper way by Bhikkhus (ordained 
monks) and Bhikkhunis (ordained nuns) was brought to the Buddha's attention, 
he would lay down a rule establishing a suitable punishment for the offense, as 
a deterrent to future misconduct. To be the benefit to his Buddhism in the 
future, the Buddha regulated the rules with 10 targets as follows: 
 1. to be socially accepted         6. to get rid of all defilements in the 
future 
 2. to enhance social happiness        7. to be benefit for un-believers 
 3. to control a stubborn person       8. to be benefit for believers    
 4. to enhance monks’ happiness     9. to keep Suddhamma’s persistence 
 5. to stop all defilements in the present    10. to pay respect to Vinayas 
(the disciplines)   
 Owing to Bukkhus and Bukkhunis’ misconducts, the Buddha laid down 
the rules for the purpose of crossing lust, reviving delusion, stopping thirst, 
detaching mournfulness, ending the circle of rebirth, terminate sensuality, 
relieving sexual desire, extinguishing, and Nibbana. 
 The Buddha laid down the 75 rules of Sekhiyavattas for monks’ 
attention, divided into four groups as follows: 

 The first group consists of the traditions that should behave properly 
in the village such as the costume, the physical movement, and the talks in a 
suitable way while staying in the community. 



4 | A c a d e m i c  M C U  B u r i r a m  J o u r n a l  

The second group consists of the traditions of receiving food and 
chewing food in a good manner. 

The third group consists of the traditions of sermon giving a sermon 
properly and no permission for a person who does not pay respect to Dhamma 
or the Buddha’s teaching. The fourth group consists of the traditions of 
defecation, urination, and spit. 

Keywords: Faults, Violation, Sekhiyavattas 
 
1. บทน า 

 พระวินัยนั้นเป็นกฎข้อบังคับ ที่น าผู้ประพฤติปฏิบัติตามให้วิเศษ น าผู้ประพฤติ
ปฏิบัติตามให้เป็นผู้เห็นแจ้ง น าผู้ประพฤติปฏิบัติตามให้มีคุณธรรมต่าง ๆ เพราะพระวินัยนั้นมี
นัยต่าง ๆ มีนัยพิเศษ และเป็นกฎฝึกกายและวาจา (พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตฺโต), 2551: 287) 
การที่พระพุทธเจ้า ทรงบัญญัติพระวินัยปกครองคณะสงฆ์นั้น ทรงบัญญัติในเมื่อมีภิกษุก่อเรื่อง
เสียหายขึ้น เป็นที่ต าหนิติเตียน ของคณะสงฆ์ และประชาชนทั้งที่นับถือพระพุทธศาสนาและ
มิได้นับถือ การปรับโทษนั้น ที่มีโทษทางบ้านเมือง ก็ทรงปรับอนุวัตรตามทางบ้านเมือง เช่น 
ทางบ้านเมืองปรับโทษ ผู้กระท าผิดในเรื่องนั้น ๆ ถึงประหารชีวิต ก็ทรงปรับโทษภิกษุผู้กระท า
ผิดในเรื่องเดียวกันนั้นถึงขาดจากความเป็นภิกษุ (วิ.มหา.,1/91-92/60-62) นอกจากนั้นก็ทรง
ปรับโทษตามสมควรแก่ โทษานุ โทษจากพฤติกรรมต่ าง ๆ ที่ ภิ กษุประพฤติ เสียหาย                               
จนพระพุทธเจ้าต้องทรงบัญญัติพระวินัยควบคุมความประพฤติ เพ่ือความเรียบร้อย ดีงามของสงฆ์ 
ในสังฆมณฑลและความเจริญของพระพุทธศาสนาสืบไปนั้นที่ปรับโทษอย่างเบา โดยเฉพาะ
อาบัติทุกกฎ ในสิกขาบทเสขิยวัตร แม้จะเป็นการแสดงออกมาในทางที่ไม่เหมาะสม แก่สมณะ
ภาวะของตน เช่น ฉันแลบลิ้น และฉันดังจับ ๆ ฉันดังซูด ๆ ฉันเลียมือ ฉันเลียริมฝีปาก โดยไม่
ส ารวมแล้วต้องอาบัติทุกกฎ เป็นอาการที่ขาดความส ารวมอย่างสัตว์เดรัจฉาน 
 อาบัติทุกกฎในสิกขาบทแห่งเสขิยวัตร ที่พระพุทธเจ้าทรงบัญญัติในฝ่ายภิกษุสงฆ์ 
เสขิยวัตร วัตรที่ภิกษุจะต้องศึกษา เป็นธรรมเนียมที่เกี่ยวกับมารยาท ที่ภิกษุพึงส าเหนียก หรือ
พึงฝึกฝนปฏิบัติ  เป็นสิกขาบทที่ภิกษุสงฆ์พึงศึกษา และรับประพฤติปฏิบัติ มีจ านวน 75 
สิกขาบท หมวดสารูปที่หนึ่งมี 26 สิกขาบท ธรรมเนียมที่ควรประพฤติเวลาเข้าบ้าน หมวด
โภชนปฏิสังยุตที่สองมี 30 สิกขาบท ธรรมเนียมรับบิณฑบาตและฉันอาหาร หมวดธัมมเทสนา
ปฏิสังยุตที่สามมี 16 สิกขาบท ธรรมเนียมที่ไม่ให้แสดงธรรมแก่บุคคลผู้แสดงอาการไม่เคารพ 
และหมวดปกิณกะที่สี่มี  3 สิกขาบท ธรรมเนียมถ่ายอุจจาระปัสสาวะ และบ้วนน้ าลาย                                   
รวมทั้งหมดมีจ านวน 75 สิกขาบท 



ว า ร ส า ร วิ ช า ก า ร  ม จ ร  บุ รี รั ม ย์  | 5 

ด้วยเหตุนี้  นี้  ผู้วิจัยต้องการศึกษาวิเคราะห์โทษจากการล่วงละเมิดเสขิยวัตร
สิกขาบท ของภิกษุในพระพุทธศาสนา เพ่ือเป็นแบบอย่างในการตัดสินปัญหาเกี่ยวกับต้องอาบัติ
ทุกกฎในสิกขาบทเสขิยวัตร เพื่อเป็นแบบอย่างในการปฏิบัติ ให้ถูกต้องตามพระธรรมวินัย
ส าหรับเป็นแนวทางในการศึกษาค้นคว้าสืบไป 

2. วัตถุประสงคข์องการวิจัย  
 1) เพ่ือศึกษาต้นบัญญัติของการบัญญัติสิกขาบทเสขิยวัตร 

2) เพ่ือศึกษาหลักการและเหตุผลในการบัญญัติสิกขาบทเสขิยวัตร 
 3) เพ่ือวิเคราะห์โทษที่เกิดจากการล่วงละเมิดในสิกขาบทเสขิยวัตร 

3. วิธีด าเนินการวิจัย  
 การวิจัยครั้งนี้ เป็นการศึกษาวิจัยเชิงคุณภาพโดยการศึกษาค้นคว้าทางคัมภีร์
พระพุทธศาสนา งานวิจัยและเอกสาร (Documentary Research) โดยมีล าดับขั้นตอน
ดังต่อไปนี้ 
 1. ขั้นศึกษาเอกสาร 
 ศึกษาข้อมูลเกี่ยวข้องต้นบัญญัติของการบัญญัติเสขิยวัตร หลักการเหตุผลในการ
บัญญัติสิกขาบทเสขิยวัตรและโทษที่เกิดจากการล่วงละเมิดในสิกขาบทเสขิยวัตรจากคัมภีร์
พระไตรปิฎก เอกสาร ข้อมูล ทั้งที่เป็นหนังสือ คือ พระไตรปิฎก เอกสารงานวิจัย ต าราวิชาการ 
บทความต่างๆ ข่าวสาร หนังสือพิมพ์ ค้นหาจากอินเตอร์เน็ต รวมทั้ง CD-ROM และอ่ืนๆ ที่
เกี่ยวข้อง 
 2. ขั้นรวบรวมข้อมูล 
 3. ขั้นวิเคราะห์ข้อมูล 
 4. ขั้นเรียบเรียง รายงาน ข้อมูล 
 5. สรุปน าเสนอผลการวิจัย 

4. สรุปผลการวิจัย 
 สขิยวัตร คือ ข้อปฏิบัติของพระภิกษุสงฆ์ตามหลักพระวินัยบัญญัติ  มี 75 ข้อ
จัดเป็น 7 หมวด คือหมวดที่ 1-6 หมวดละ 10 ข้อ หมวดที่ 7 สุดท้ายมี 15 ข้อ สงเคราะห์ลง
เป็น 4 หมวดคือ (สมเด็จพระมหาสมณเจ้ากรมพระยาวชิรญาณวโรรส, 2533: 21-26) หมวด
สารูป เกี่ยวกับการนุ่งห่มและการเคลื่อนไหวอิริยาบถ หมวดโภชนปฏิสังยุต เกี่ยวกับการฉันหรือ
รับประทานอาหาร หมวดธัมมเทศนาปฏิสังยุต เกี่ยวกับการแสดงธรรมหรือพูดจาในที่ชุมนุมชน 
และหมวดปกิณณกะ เกี่ยวกับการถ่ายอุจจาระ ปัสสาวะ การบ้วนน้ าลายลงในที่สาธารณะ                              
เสขิยวัตร แม้จะเป็นวัตรปฏิบัติของพระภิกษุสงฆ์ แต่ก็สามารถน ามาปรับใช้ในสังคมไทยได้เป็น



6 | A c a d e m i c  M C U  B u r i r a m  J o u r n a l  

อย่างดี เสขิยวัตร เป็นสาธารณบัญญัติทั้งภิกษุสงฆ์และภิกษุณีสงฆ์ ถ้ามีการล่วงละเมิดมีโทษ
ปรับอาบัติก็เพียงทุกกฎ ซึ่งคนทั่วไปอาจคิดว่าเป็นอาบัติเล็กน้อย แต่เมื่อเป็นโลกวัชชะความผิด
ที่ชาวโลกติ เตียน ก็ถือเป็นความประพฤติชั่ว เพราะค าว่าทุกกฎแปลว่า “กระท าชั่ว”                                                

ในเสขิยวัตร 75 ญาติโยมฆราวาสนั้น สามารถว่ากล่าวตักเตือนพระภิกษุ ที่ประพฤติตัวไม่
เหมาะสมได้ ถือเป็นหนทางหนึ่ง ที่ท านุบ ารุงสืบต่ออายุของพระพุทธศาสนาให้ยั่งยืนยาวนาน 
(พิฑูรย์  มลิวัลย์, 2541: 15) แต่ในผู้ที่สติปัญญาน้อยที่ไม่สามารถแยกแยะดีชั่วถูกผิดได้ ย่อมถือ
ว่าเป็นเรื่องที่หมิ่นเหม่และสุ่มเสี่ยงพอสมควร ทั้งนี้ก็ขึ้นอยู่กับเจตนาว่า การต าหนิติเตียนนั้น ๆ
เป็นไปในทางกุศลหรืออกุศล ซึ่งเป็นเรื่องปัจเจกบุคคลอย่างแท้จริง เพราะถึงแม้จะเป็นค าพูดค า
เดียวกัน แต่เจตนาต่างกัน ผลแห่งวิบากกรรมก็ย่อมต่างกัน เราจึงต้องวกกลับมาส ารวจใจตนให้
มากด้วย 
 สิกขาบทแต่ละสิกขาบทที่ภิกษุจะได้ชื่อว่าล่วงละเมิดแล้วนี้ประกอบด้วยหลายบท
สิกขาบททั้งหมดทั้งของภิกษุสงฆ์และภิกษุณีสงฆ์  โดย สรุปมี 2 ประเภท คือ โลกวัชชะ
และปัณณัติวัชชะ (วิ.อ. 1/42/239) แม้อาบัติที่เกิดจากการล่วงละเมิดสิกขาบทนั้น ๆ ว่าโดย
โทษ ก็มี 2 ประเภทเช่นกัน คือ โลกวัชชะและปัณณัติวัชชะ (ที.สี., 9/548/240) การปรับโลก
วัชชะนั้นแม้ไม่เป็นความผิดตามพระวินัย แต่ก็เป็นโลกวัชชะ คือ ถูกต าหนิติเตียนได้ ว่าไม่
เหมาะไม่สมควรแก่สมณะ (พระธรรมกิตติวงศ์ (ทองดี สุรเตโช ป.ธ.9 ราชบัณฑิต), 2541: 850) 
เช่น สูบบุหรี่ในที่สาธารณะ ส่งเสียงดังในที่ชุมชน ไม่เอ้ือเฟ้ือแก่สตรีและเด็ก แต่ทั้งนี้ทั้งนั้น 
“โลกวัชชะ” ความผิดที่ชาวโลกติเตียนนั้น การติเตียนของชาวโลกเอาเป็นประมาณไม่ได้ เพราะ
ชาวโลกส่วนมาก อะไรชอบก็สรรเสริญ อะไรไม่ชอบก็ติเตียนขึ้นอยู่กับอารมณ์ชอบหรือชังของ
คนนั้นกลุ่มนั้น การต าหนิเป็นอัตนิสัย จึงเอามาเป็นมาตรฐานวัดผิดถูกไม่ได้มากนัก (พระมหา
สมทรง  ติสฺสโร (บีกขุนทด), 2554: 63) อีกประการหนึ่ง แม้ความผิดตามท่ีพระวินัยบัญญัติไว้  
ชาวโลกอาจติเตียนหรือไม่ตีเตียนก็ได้เพราะอยู่กับจารีตท้องถิ่นนั้น ๆ พระภิกษุฉันอาหารใน
เวลาวิกาล แม้พระวินัยจะบัญญัติห้ามไว้ก็ตาม แต่บางท้องถิ่นเห็นว่าเป็นความผิดร้ายแรง แต่
กับอีกบางท้องถิ่นกลับไม่ต าหนิติเตียน นอกจากไม่ต าหนิติเตียนแล้วยังส่งเสริมให้ภิกษุฉัน
อาหารมื้อเย็นเสียอีก หากพระภิกษุได้ล่วงละเมิดในสิกขาบทข้อเสขิยวัตร จะส่งผลแก่ตัวภิกษุ
เองซึ่งถือว่าผิดวินัยที่พระพุทธเจ้าได้สั่งสอนไว้และจะต้องปรับอาบัติทุกกฎซึ่งก็จะท าให้เป็น
พระภิกษุพร่องในศีลเป็นมลทินแก่ตัวเองถึงแม้ว่าจะละเมิดในสิกขาบทเล็กน้อยก็ตาม  นอกจาก
โทษที่เกิดขึ้นกับตัว พระภิกษุซึ่งท าให้ตนมีมลทินไม่บริสุทธิ์ในศีลแล้วยังจะส่งผลต่อความ
ศรัทธาของพุทธศาสนิกชนอีกด้วย  ท าให้เกิดการขาดความเชื่อมั่นในหลักธรรมวินัยที่เป็น
เครื่องมือส าคัญในการกล่อมเกลาจิตใจของพระภิกษุที่เข้าไปบวชในพระพุทธศาสนาว่าไม่ได้
ก่อให้เกิดผลในเชิงบวกต่อการปรับเปลี่ยนพฤติกรรม (พระธรรมปิฎก (ป.อ. ปยุตโต), 2543: 25) 
ทั้งนี้โทษที่จะลงแก่พระภิกษุหรือสามเณรที่กระท าความผิดมี 4 สถาน คือ 1) ให้สละสมณเพศ 
2) ต าหนิโทษ 3) ภาคทัณฑ์ และ 4) ว่ากล่าวตักเตือน แต่หากเป็นโทษท่ีพระรูปนั้นประพฤติไม่



ว า ร ส า ร วิ ช า ก า ร  ม จ ร  บุ รี รั ม ย์  | 7 

เหมาะสมกับสมณสารูป หรือโลกวัชชะ โทษท่ีจะลงแก่พระภิกษุหรือสามเณรที่กระท าความผิด
คือการว่ากล่าวตักเตือนเท่านั้น (พระเทพเทวี (ประยุทธ์  ปยุตฺโต), 2535: 113-115) 

5. ข้อเสนอแนะ 
หลักปฏิบัติในเสขิยวัตรทั้ง 75 ข้อนั้น ถือว่าเป็นมารยาทที่ดีของพระสงฆ์ ที่จะช่วย

ให้ศาสนิกชนเกิดความเลื่อมใสศรัทธา ซึ่งจะสอดคล้องกับหลักจรณะ 15 (พระธรรมปิฏก 
(ประยุทธ์  ปยุตโต), 2541: 107) คือ 

1. สังวรศีล ประพฤติตนให้รู้และเข้าใจสิ่งดีชั่ว ในสาป บุญ คุณ โทษ ให้บริสุทธิ์ด้วยศีล 
ให้รู้ว่ามีศีลเป็นปกติอยู่ในตน รู้ทัน หลุดพ้นจากความโกรธ โลภ หลงทั้งหลายทั้งปวง 

2. ส ารวมอินทรีย์ ระวังตนให้รู้ตัวทั่วพร้อมทั้ง 6 ทวารนอก 6 ทวารใน ที่จะเกิดสิ่งใด
สิ่งหนึ่งจากการกระท านั้น ๆ 

3. โภชเนมัตตัญญุตา รู้จักประมาณตน รู้ตนให้พร้อม พอเหมาะ พอควรที่จะกระท า
สิ่งใดสิ่งหนึ่งที่จะมีจะเกิดขึ้น ในอาหาร การกิน การใช้จ่าย 

4. ชาคริยานุโยคะ พิจารณาควบคุมรู้อยู่ในการกระท าที่พึงประพฤติปฏิบัติให้อยู่ใน
การสังวรศีล ส ารวมอินทรีย์ โภชเนมัตตัญญุตาทั้ง 3 ข้อให้ถูกต้อง 

5. ศรัทธา เชื่อมั่นในหลักธรรมค าสอน ปฏิบัติตน รู้ตน เชื่อมั่นในตนว่าปฏิบัติอยู่
ในทางที่ถูกต้องดีงาม มีผลเกิดแล้ว เห็นผลแล้ว พากเพียรตั้งใจประพฤติปฏิบัติให้เกิดผลยิ่งขึ้น 

6. หิริ มีความละอายแก่ใจตนเอง เมื่อรู้ว่าตนได้กระท าสิ่งใดสิ่งหนึ่งเกิดขึ้นทางกาย
วาจา ใจ ในทางใดทางหนึ่งก็ดี ที่ไม่ถูกไม่ควรแล้ว รู้สึกผิดละอายตนเอง และจะไม่ท าสิ่งที่ผิดนี้
ให้เกิดขึ้นอีก 

7. โอตตัปปะ เกรงกลัวต่อบาปกรรมที่ตนได้กระท าสิ่งที่ไม่ถูกไม่ควร ไม่ดีไม่งาม                                  
ที่เกิดขึ้นนั้น ๆ ระหว่าง ควบคุมตนไมใ่ห้เกิดอีก 

8. พาหุสัจจะ เห็นอยู่รู้อยู่เข้าใจอยู่ ในผลของการปฏิบัติที่ถูกตรงบริสุทธิ์แท้ พูดจริง
ท าจริง มีความซื่อสัตย์ ตั้งใจท าจริง ให้ยิ่ง ๆ ขึ้นอีก 

9. วิริยะ พากเพียร ประพฤติปฏิบัติ กระท าตนให้ดีให้ได้ยิ่ง ๆ ขึ้นไปอีก 10 สติ 
ควบคุมให้รู้ตัวทั่วพร้อม พิจารณารู้อยู่เป็นอยู่ในการกระท าทวารทั้ง 6 ทวารนอก 6 ทวารใน 

11. ปัญญา รู้แจ้งชัดในทุกสิ่งที่เกิด ที่มี ที่ถูก ที่ควร ได้ยิ่ง ๆ ขึ้น ปล่อยจิต วางจิต 
ท าจิตให้สงบเกิดญาณทั้ง 4 ในตนแล้ว 

12. ปฐมฌาน เข้าสู่ความสงบระงับ จิตสงบ พ้นนิวรณ์ 5 ใจปลอดโปร่งติดอยู่ใน
อารมณ์เดียว (วิตก) มีวิจาร อ่านอยู่ในอารมณ์นั้น จิตเบิกบานเป็นหนึ่ง เป็นอิสระ 

13. ทุติยฌาน ระงับวิตกวิจาร มีปีติสุข จิตคิดอ่านอะไร วางวิตก วิจาร จิตเบิกบาน
เสวยปีติสุขอยู่ 



8 | A c a d e m i c  M C U  B u r i r a m  J o u r n a l  

14. ตติยฌาน ระงับปีติ หมดความรู้สึกปิติ  มีสติสัมปชัญญะ ควบคุมตนเอง                               
รู้ตนเองขัด ขณะจิตสงบ เสวยสุขอยู่ 

15. จตุตถฌาน ระดับสุขเป็นอุเบกขา วางเฉย สุข จิตผ่องใส สงบ บริสุทธิ์ เป็น
เอกัคคตาจิต จิตเป็นหนึ่ง ที่ประกอบด้วยมรรคมีองค์ 8 ถูกต้อง 

นอกจากนี้แล้วเสขิยวัตรยังเป็นกรอบมาตรฐานแห่ งมรรยาทของพระสงฆ์                              
คือต้องการให้ทุกคนที่มาจากวรรณะต่าง ๆ กิริยามารยาทซึ่งมันแตกต่างกันไปหมด พูดจา
แตกต่างกันไป เห็นแล้วบางทีมันไม่น่าเลื่อมใส คราวนี้ก็ต้องการท าคนเห็นแล้วเกิดการเลื่อมใส 
ก็จะต้องสอนเรื่องเสขิยวัตร ไม่ใช่เพียงแต่ให้รู้ ต้องเอามาปฏิบัติด้วย ในการพูด แม้แต่การครอง
ผ้า ไม่ห่มรุงรัง เห็นแล้วไม่เกิดศรัทธาเลย คือเรามาอยู่ร่วมกัน เราต้องมีศีลที่เสมอกัน อย่าง
เสขิยวัตรเป็นการอบรมบ่มนิสัย เราจะเห็นอย่างตอนพระพุทธเจ้า สาวกชุดหนึ่งที่มีพระอานนท์ 
พระอนุรุทธ ที่มาบวชพร้อมกับอุบาลี ซึ่งเป็นช่างตัดผม ก็มาบวชเวลาจะบวชเจ้าชายทั้ง 5 บอก
ให้อุบาลีบวชก่อน ให้คนรับใช้บวชก่อน เพ่ือว่าเมื่ออุบาลบีบวชก่อน 5 องค์ที่เป็นเจ้าบวชทีหลัง 
ก็ต้องไหว้ผู้บวชก่อน จะได้ลดทิฐิมานะ เดี๋ยวถ้าทั้ง 5 องค์บวชก่อนแล้วอุบาลีบวชทีหลัง อุบาล
บีก็ต้องไหว้ก่อน ก็มีความรู้สึกว่านี่ลูกน้องเรา คนใช้ตน ก็ต้องการที่จะข่มทิฐิมานะของตน จะได้
ลดมานะ เพราะฉะนั้นเรื่องเสขิยวัตร จึงเป็น 1 ใน 3 ของพระวินัยของพระทั้ง 227 ข้อ 
พระพุทธเจ้าทรงถือว่าเป็นเรื่องส าคัญ เพราะว่าอาบัตินี่เป็นของผู้บวชเท่านั้น แต่ถ้าเป็นเรื่อง
กิริยามารยาทต่างๆ ในสังคม เราจะเข้าไปในสังคมที่ไหน เราต้องรู้จักระเบียบของสังคมที่นั้น 
(พระธรรมปิฎก (ป.อ.ปยุตโต), 2543: 198) ซึ่งหลักเสขิยวัตรสามารถน าไปปรับใช้ได้เป็นอย่างดี 

พระวินัยบัญญัติ หรือสิกขาบทของภิกษุสงฆ์ แม้จะเป็นศีลข้อปฏิบัติของภิกษุสงฆ์ 
แต่ก็สามารถน ามาประยุกต์ใช้กับสังคมไทยได้เป็นอย่างดี โดยเฉพาะเสขิยวัตร ซึ่งเป็นข้อปฏิบัติ
ที่พระสงฆ์ต้องวางตัวให้เหมาะสมต่อหน้าชาวบ้าน อันเป็นที่ตั้งแห่งศรัทธาปสาทะ เป็นเรื่องที่
พระสงฆ์และโรงเรียนหรือสถาบันการศึกษาต่างๆควรจะได้ส่งเสริมให้มีการอบรมเผยแพร่สู่
ประชาชน โดยเฉพาะเด็กและเยาวชนอย่างกว้างขวาง เพราะชื่อว่ามรรยาททางสังคมก็คือ
บุคลิกภาพที่แสดงเป็นพฤติกรรมออกมาของบุคคลนั้นเอง ผู้ส าเหนียกส ารวมในกิริยาอาการถือ
ว่ามีอาจาระ คือความประพฤติอันงาม น่าเลื่อมใสศรัทธา น่าเคารพนับถือ สังคมไทยเป็นสังคม
พุทธ การส ารวมในเสขิยวัตรก็ เท่ ากับได้แสดงว่าเป็นผู้มีสัปปุ ริสธรรม  (ที .ปา. (ไทย) 
11/331/255) คือ รู้เหตุ รู้ผล รู้ตน รู้ประมาณ รู้กาล รู้ประชุมชน และรู้บุคคล แม้แต่หน่วยงาน
อ่ืน ๆ เช่น ส านักงานพระพุทธศาสนาแห่งชาติ ส านักงานวัฒนธรรมจังหวัด และกรมการศาสนา 
เป็นต้น ควรจักเป็นแกนน าในระหว่างสถาบันการศึกษาและจัดส่งเสริมองค์ความรู้ด้าน                                  
เสขิยวัตรให้แพร่หลายต่อไป 

 

 



ว า ร ส า ร วิ ช า ก า ร  ม จ ร  บุ รี รั ม ย์  | 9 

เอกสารอ้างอิง 
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. พระไตรปิฎก ภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

กรุงเทมหานคร: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539.  
พิทูร  มลิวัลย์. อธิบายวินัยส าหรับธรรมชั้นตรี. กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์การศาสนา, 2541. 
สุชีพ  ปุญญานุภาพ. พระไตรปิฎกฉบับประชาชน. พิมพ์ครั้งที่ 5. กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์

มหามกุฎราชวิทยาลัย, 2525. 
พระเทพเทวี (ประยุทธ์ ปยุตฺโต). พระพุทธศาสนาในฐานะรากฐานของวิทยาศาสตร์. พิมพ์ครั้ง

ที่ 2. กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2535. 
พระธรรมกิตติวงศ์ (ทองดี สุรเตโช ป.ธ.9 ราชบัณฑิต). พจนานุกรมเพื่อการศึกษาพุทธศาสน์ 

“ค าวัด”. พิมพ์ครั้งที่ 2. กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์การศาสนา, 2552. 
พระธรรมปิฎก (ป.อ.ปยุตโต). นิติศาสตร์แนวพุทธ. พิมพ์ครั้งที่ 2. กรุงเทพมหานคร: มูลนิธิ

พุทธธรรม, 2543. 
_________. พุทธธรรม. พิมพ์ครั้งที่ 7. กรุงเทพมหานคร: บริษัทอัมรินทร์บุคเซนเตอร์จ ากัด, 

2553. 
พระพรหมคุณาภรณ์. (ป.อ.ปยุตฺโต) .พจนานุกรมพุทธศาสน์ ฉบับประมวลธรรม. พิมพ์ครั้งที่ 16. 

กรุงเทพมหานคร: บริษัท เอส.อาร์พริ้นติ้งแมสโปรดักส์ จ ากัด, 2551. 
_________. พจนานุกรมพุทธศาสน์ ฉบับประมวลศัพท์. พิมพ์ครั้งที่ 11. กรุงเทพมหานคร: 

โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณ์ราชวิทยาลัย, 2546. 
พระมหาสมทรง  ติสฺสโร (บีกขุนทด). “การศึกษาเสขิยสิกขาบทในคัมภีร์พุทธศาสนาเถรวาท”.

วิทยานิพนธ์พุทธศาสตรมหาบัณฑิต. บัณฑิตวิทยาลัย: มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลง
กรณราชวิทยาลัย, 2554. 

สมเด็จพระมหาสมณเจ้า กรมพระยาวชิระญาณวโรโรส. นวโกวาทในเสขิยวัตร. พิมพ์ครั้งที่ 67.
กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหามกุฎราชวิทยาลัย, 2533. 


