
วารสารวิชาการ มจร บุรีรัม ย์ | 249 
                                                 ปีท่ี 5  ฉบับท่ี 2 (2563) : กรกฎาคม–ธันวาคม 

สุนทรียสนทนาในพระพุทธศาสนากับสุนทรียสนทนาเชิงสร้างสรรค์ในสังคมไทย 
Aesthetics Conversation in Buddhism and Creative Conversation 

in Thai Society 

พระมหาพิษณุ สญฺญเมโธ, พระศรีสิทธิมุนี, วีรกาญจน์ กนกกมเลศ 
Phramaha Pitsanu Sannametho, Phra Srisitthimuni, Veerakarn Kanokkamales 

มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
Mahachulalongkornrajavidyalaya University 

E-Mail: Nu252@hotmail.com 

ได้รับบทความ: 8 ตุลาคม 2563; แก้ไขบทความ: 28 ธันวาคม 2563; ตอบรับตีพิมพ์: 28 ธันวาคม 2563 
Received: October 8, 2020; Revised: December 28, 2020; Accepted: December 28, 2020 

 
บทคัดย่อ 

การศึกษาเรื่องสุนทรียสนทนาในพระพุทธศาสนากับสุนทรียสนทนาเชิงสร้างสรรค์
ในสังคมไทยมีวัตถุประสงค์ คือ 1)  ศึกษารูปแบบการใช้สุนทรียสนทนาในพระพุทธศาสนากับ
สุนทรียสนทนาเชิงสร้างสรรค์ในสังคมไทย และ 2) ประยุกต์ใช้รูปแบบสุนทรียสนทนาใน
พระพุทธศาสนากับสุนทรียสนทนาเชิงสร้างสรรค์ในสังคมไทย ผลการศึกษาพบว่า 

ผลการศึกษาพบว่า 
การน าหลักสัมมาวาจามาใช้ในสุนทรียสนทนาต้องมีปิยวาจา คือ มีวาจาเป็นที่รัก 

สร้างสรรค์ให้เกิดความกลมเกลียว ความรัก และสามัคคีให้เกิดขึ้นในสังคมไทย การพูดจา
ด้วยถ้อยค าที่ไพเราะอ่อนหวาน พูดด้วยความจริงใจ ไม่พูดหยาบคายก้าวร้าว พูดในสิ่งที่เป็น
ประโยชน์เหมาะสม ถูกกาลเทศะ เพราะการพูดเป็นบันไดขั้นแรกที่จะสร้างมนุษย์สัมพัน ธ์อัน
ดีให้เกิดขึ้น วิธีการที่จะพูดให้เป็นปิยวาจานั้น จะต้องพูดโดยยึดถือหลักเกณฑ์ เว้นจากการพูด
เท็จ เว้นจากการพูดส่อเสียด เว้นจากการพูดค าหยาบ เว้นจากการพูดเพ้อเจ้อ เนื่องจากวาทะ
สุนทรียสนทนาตามหลักพุทธสันติวิธีย่อมสมานไมตรีต่อบุคคล ให้เกิดผลสัมฤทธิ์สู่เป้าหมายที่
วางไว้ นอกจากนี้การคุมสติ ท าหน้าที่กัลยาณมิตรกับคู่สนทนา ให้ความส าคัญกับความรู้ สึก
ภายในของแต่ละฝ่ายเป็นสิ่งส าคัญ โดยยึดหลักธรรม พรหมวิหาร 4 เมตตา กรุณา มุทิตา 
อุเบกขา ถ้าใจมีกรุณา ก็จะพูดกับเขาดี คิดกับเขาดี โดยจะต้องมีการฝึกปฏิบัติ เมตตากรุณา
จึงจะเกิด ต้องเจริญกรรมฐาน รักษาศีลข้อที่ 4 และยึดหลักสัมมาวาจา 

ค าส าคัญ: สุนทรียสนทนา, พระพุทธศาสนา, สุนทรียสนทนาเชิงสร้างสรรค์, สังคมไทย 
 



250 | Academic MCU Buri ram Journal  
         Vol. 5  No. 2 (2020) : July–December 

Abstract 
 The objectives of the study of aesthetics conversation in Buddhism 
and creative conversation in Thai society is 1) to study patterns of using 
aesthetics conversation in Buddhism and constructive conversation in Thai 
society and 2) applying aesthetics of conversation in Buddhism with creative 
conversation aesthetics in Thai society.  

 The study found that using the principle of right speech in a 
conversational aesthetics including of being joy of speech, having love and 
unity to occur in Thai society, speaking with sweet words, honestly, not rude 
and offensive and saying things that are useful and appropriate, because 
speaking is the first step to building a good human relationship. The method of 
condemnation of speech is to be spoken by adhering to rules, abstaining from 
lying, abstaining from cynical speech, abstaining from abusive speech and 
abstaining from speaking prattle. Because the words of aesthetics are spoken 
according to Buddhist principles, peace means warmly hospitality to the person 
for achieve the goals from setting. In addition, the control of mindfulness acts 
as an ally to the interlocutor, giving importance to the inner feelings of each 
other, based on the principles of four sublime states of mind: loving -kindness, 
compassion, sympathetic joy, and equanimity. If the heart is kindly, then speak 
to other well, think well to them and requires practice. It must be practiced 
and benevolent in order to develop a practice, following the fourth precepts, 
and adhere to the principle of right speech.  

Keywords: Aesthetics Conversation, Buddhism, Creative Conversation, Thai Society 
 
1. บทน า 

การสื่อสารเป็นการแสดงออกของมนุษย์สื่อความหมายในตนเองและผู้อ่ืน ซ่ึงเกิด
ขึ้นอยู่ตลอดเวลาในระดับต่าง ๆ ต้ังแต่บุคคล ระหว่างบุคคล กลุ่มคนและสังคม การสื่อสารจึง
มีมาต้ังแต่เริ่มต้นของประวัติศาสตร์สังคมมนุษย์ ในปัจจุบันพบว่า สื่อมวลชนมีบทบาทส าคัญ
ต่อการรับรู้ข่าวสารของประชาชนมากขึ้น มีการเกิดขึ้นของสื่อมวลชนใหม่ ๆ หลายประเภท 
เช่น สื่ออินเทอร์เน็ต ระบบโทรคมนาคม หรือเทคโนโลยีดิจิทัล ซ่ึงสื่อเหล่านี้ได้ส่งผลให้ ผู้รับ
สารสามารถเข้าถึงเนื้อหาข้อมูลข่าวสารได้อย่างไร้ขีดจ ากัด สภาพการณ์เช่นนี้นอกจ ากจะ



วารสารวิชาการ มจร บุรีรัม ย์ | 251 
                                                 ปีท่ี 5  ฉบับท่ี 2 (2563) : กรกฎาคม–ธันวาคม 

ส่งผลดีต่อผู้รับสารแล้ว ขณะเดียวกันก็ยังส่งผลร้ายด้วยเช่นกัน เพราะความรวดเร็วของ
สื่อมวลชนสมัยใหม่อาจท าให้การควบคุมสื่อและเนื้อหาสื่อที่ไม่พึงประสงค์ยากขึ้น และด้วย
ความซับซ้อนของสื่อเอง ก็อาจส่งผลถึงผู้รับสารบางกลุ่มที่ยังไม่มีความพร้อมในการรับข้อ มูล
ข่าวสารบางประเภท น าไปสู่การให้ข้อมูลหรือการโน้มน้าวชักจูงใจโดยสื่อมวลชนไปในทางที่
ไม่ถูกไม่ควร ด้วยเหตุนี้  สังคมจึงควรสร้างความรู้และทักษะในการเปิดรับสื่อและข้อมูล
ข่าวสารอย่างมีประสิทธิภาพให้แก่ผู้รับสารและรู้เท่าทันสิ่งที่สื่อสารนั่นเอง 

2. ความหมายของสุนทรียสนทนา 
 ค าว่า สุนทรียสนทนา (Aesthetic Conversation) นั้น หมายถึง การสร้างความ
เข้าใจร่วมกัน ความคล้ายคลึงกัน ให้เกิดขึ้นระหว่างผู้ส่งสารและผู้รับสาร (กิติมา สุรสนธิ, 2541: 1)  

สุนทรียสนทนาเป็นค าที่มีความหมายกว้างและครอบคลุมถึงกระบวนการทุก
อย่างที่จิตใจของคน ๆ หนึ่ง อาจมีผลต่อจิตใจของคนอีกคนหนึ่ง สุนทรียสนทนาจึงไม่ได้
หมายความแต่เพียงการเขียนและการพูดเท่านั้น หากรวมไปถึงดนตรี ภาพ การแสดงบัลเลต์  
และพฤติกรรมทุกพฤติกรรมของมนุษย์อีกด้วย  

สุนทรียสนทนาไม่ได้หมายความการถ่ายทอดสารด้วยภาษาพูดและภาษาเขี ยนที่
ชัดแจ้งและแสดงเจตนารมณ์เท่านั้น แต่ยังหมายรวมถึงกระบวนการทั้งหลายที่คนมีอิทธิ พล
ต่อกันด้วย ค านิยามนี้ ยึดหลักที่ว่า การกระท าและเหตุการณ์ทั้งหลาย มีลักษณะเป็นสุนทรีย
สนทนา หากมีผู้เข้าใจการกระท าและเหตุการณ์เหล่านั้น หมายความว่า ความเข้าใจที่เกิดขึ้น
แก่คน ๆ หนึ่งนั้น ได้เปลี่ยนแปลงข่าวสารที่คน ๆ นั้น มีอยู่และมีอิทธิพลต่อบุคคลผู้นั้น 

สุนทรียสนทนานั้นนอกจากจะมีความหมายหลากหลายดังกล่าวมา ยังมีมากมาย
หลายประเภทอีกด้วย นั่นก็ขึ้นอยู่กับการใช้เกณฑ์ในการพิจารณาถึงสถานการณ์ของสุนทรีย
สนทนา (Communication Situation) ที่ เกิดขึ้น เกณฑ์เหล่านี้นักนิเทศศาสตร์ใช้ตัดสิน
รูปแบบและวิธีสุนทรียสนทนาในปัจจุบัน (ปรมะ สตะเวทิน, 2541: 105-109) เกณฑ์ในเรื่อง
ภาษาที่ใช้ในสุนทรียสนทนา แบ่งสุนทรียสนทนาโดยใช้ภาษาเป็น 2 ประเภท คือ 

1. สุนทรียสนทนาเชิงวัจนภาษา (Verbal Communication) เป็นสุนทรีย
สนทนาโดยใช้ภาษาพูดหรือภาษาเขียนเป็นสัญลักษณ์ในสุนทรียสนทนา เช่น การพูดภาษา
ต่าง ๆ หรือการเขียนเป็นภาษาต่าง ๆ 

2 .  สุ นทรี ย สนทนา เชิงอวัจ นภาษา ( Non-verbal Communication)                              
เป็นสุนทรียสนทนาโดยรหัสหรือสัญลักษณ์อย่างอ่ืนที่ไม่ใช่ภาษาพูดหรือภาษาเขียน เช่น                               
การแสดงอากัปกิริยาท่าทางการใช้เครื่องหมายวรรคตอนเครื่องหมายต่าง  ๆ ที่สามารถสื่อ
ความหมายได้  



252 | Academic MCU Buri ram Journal  
         Vol. 5  No. 2 (2020) : July–December 

 มนุษย์เป็นสิ่งมีชีวิตที่แตกต่างจากสัตว์ อ่ืน ๆ เพราะมนุษย์สามารถพัฒนาการ ใช้
สมองและใช้มือควบคู่กัน จนสร้างสังคมที่ประกอบด้วยวิถีชีวิตหรือวัฒนธรรมของตน เอง
ขึ้นมาได้สื่อกลางที่เชื่อมระหว่างโลกของความคิด และโลกของการท างานหรือการผลิตทาง
วัตถุเข้าด้วยกัน คือ ภาษา ภาษาในที่นี้หมายถึง ภาษาพูดและภาษาเขียน ตลอดจนภาษา
ท่าทาง และรูปแบบของภาษาสัญลักษณ์ประเภทต่าง ๆ ท าให้มนุษย์สามารถถ่ายทอดความรู้
ความเข้าใจเก่ียวกับสิ่งแวดล้อมทางธรรมชาติให้แก่สมาชิกที่อยู่ร่วมกันในสังคมได้ และยิ่งไป
กว่านั้น ภาษาก็ได้เป็นสื่อกลางในการถ่ายทอดความรู้สึกนึกคิด ค่านิยม ความเชื่อ ตลอดจน
ศิลปวัฒนธรรมจากคนรุ่นหนึ่งไปสู่คนอีกรุ่นหนึ่ง ในทุกสังคม และในทุกสมัยมนุษย์ใช้วิ ธีการ
สองอย่างส าหรับสื่อความหมาย คือ วิธีการที่อาศัยค าและวิธีการที่ไม่อาศัยค า วิธีการที่อาศัย
ค าคือ การพูด-ฟัง และเขียน-อ่าน วิธีการที่ไม่ใช้ค าได้แก่การกระท าที่แฝงความหมายอัน เป็น
ที่รับรู้กันทั่วไป เช่น พิธีกรรม แฟชั่น ธรรมเนียม และอาการของร่างกาย เป็นต้น สุนทรีย
สนทนาจะประสบความส าเร็จได้ จะต้องมีภาษา เป็นองค์ประกอบหนึ่ง อยู่ภายใต้สาร เนื้อหา
ของสาร คือ ความคิดที่กลั่นกรองออกมาเป็นเรื่องราว ความคิดนั้นไม่สามารถถ่ายทอดได้ถ้า
ไม่มีภาษา ภาษานั้นเป็นสื่อที่จะให้เนื้อหาเกาะเก่ียวไปยังผู้รับสารให้เกิดความเข้าใจหรืออาจ
กล่าวได้ว่า ภาษาคือตัวสารนั่นเอง มีผู้กล่าวว่า ภาษาที่ใช้คือหัวใจของ สุนทรียสนทนา 
หมายความว่าผู้ใช้ภาษาควรตระหนักในบทบาทและความส าคัญของภาษาที่มีต่อ สุนทรีย
สนทนาของมนุษย์ เป็นส่วนช่วยให้เนื้อหาที่จะสื่อสารเป็นที่รับรู้และเข้าใจร่วมกันได้ สารทุก
ชนิดไม่ว่าจะสั้นยาวมากน้อยเพียงใด ก่อนที่คนเราจะสามารถรับรู้จนท าให้เกิดความเข้าใจ
ร่วมกันได้นั้น จะต้องส่งมาในรูปของภาษาหรือสัญลักษณ์อย่างใดอย่างหนึ่ง สารจะปรากฏขึ้น
โดยตัวของมันเองแท้ ๆ ไม่ได้ ในสุนทรียสนทนานั้นผู้รู้ ได้กล่าวเอาไว้ว่า ภาษา คือพาหะให้
เนื้อหาของสารเกาะเก่ียวจากผู้ส่งสารไปสู่ผู้รับสารผู้ผลิตภาษาคือ ผู้ส่งสาร ภาษาที่ออกมาจะ
ดีไม่ดีอยู่ที่ทักษะในสุนทรียสนทนาของผู้ส่งสาร แต่ทั้งนี้ต้องขึ้นอยู่กับผู้รับสารด้วย เพราะผู้ส่ง
สารเลือกใช้ภาษาในการเสนอสารที่เหมาะสมกับผู้รับสารเหมาะสมกับความรับรู้และทั กษะ
การใช้ภาษาของผู้รับสาร กล่าวคือ ผู้ส่งสารที่ ดีนั้นต้องพูดจาภาษาเดียวกับผู้รับสาร คือ                                  
ต้องเรียนรู้ภาษาของผู้รับสารนั่นเอง (อวยพร พาณิช และคณะ, 2543: 6) 

สวนิต ยมาภัย ได้อธิบายเก่ียวกับภาษาเพ่ือสุนทรียสนทนาไว้ว่า ภาษาเพ่ือ
สุนทรียสนทนา คือการที่ผู้ส่งสารมีเจตนาจะถ่ายทอดความคิดและวัตถุประสงค์ภายในใจ ไป
ยังผู้รับสารที่เป็นเป้าหมายที่แน่นอน แล้วต้องการให้ผู้รับสารเกิดปฏิกิริยาตอบสนอง                            
เกิดความเข้าใจใกล้เคียงกับความต้ังใจของผู้ส่งสาร (สวนิต ยมาภัย, 2526: 12) 

 อริ ส โต เ ติล  ( Aristotle) นั กปร า ชญ์ ช าวกรี ก  กล่ า วถึ งภ าษาคือค าพูดว่า                                 
เป็นส่วนประกอบที่ส าคัญส่วนหนึ่งในสามส่วน ได้แก่ ผู้พูด ค าพูด และผู้ฟัง 



วารสารวิชาการ มจร บุรีรัม ย์ | 253 
                                                 ปีท่ี 5  ฉบับท่ี 2 (2563) : กรกฎาคม–ธันวาคม 

เบอร์โล (Berlo) นักทฤษฎีที่ มีชื่อเสียงทางนิเทศศาสตร์ กล่าวถึงภาษาว่า                                         
เป็นองค์ประกอบส าคัญของผู้ส่งสารและผู้รับสารที่จ าเป็นต้องมี เพราะเป็นทักษะในสุ นทรีย
สนทนาอย่างหนึ่ง 

แชนนอนและวี เ วอร์  ( Claude E. Shannon and Warren Weaver) ไ ด้ ให้
ค าอธิบายไว้ว่า สุนทรียสนทนาจะมีประสิทธิผลมากน้อยเพียงใด ขึ้นอยู่กับองค์ประกอบ 6 
ประการ คือ ผู้พูด เครื่องส่งสัญญาณ เครื่องรับ ผู้ฟัง และเสียงรบกวนสัญญาณในที่นี้ ก็คือสิ่ง
ที่รับรู้ร่วมกันระหว่างผู้สื่อสารได้แก่ภาษา 

ชแรมม์ (Wilber Schramm) ได้สร้างแบบจ าลองสุนทรียสนทนาไว้ถึง 4 แบบ                            
ใน 2 แบบแรก ชแรมม์ กล่าวถึงค าว่า สัญญาณ แทนที่ค าว่า สาร ซ่ึงหมายถึง ภาษา ที่ใช้ใน
สุนทรียสนทนานั่นเอง ขณะเดียวกันก็ชี้ให้เห็นความสามารถทางภาษาของผู้สื่อสาร ด้วยค าว่า 
ผู้เข้ารหัส และ ผู้ถอดรหัส หมายความว่าสุนทรียสนทนาจะด าเนินไปได้ราบรื่น เม่ือทั้ง 2 ฝ่าย
มีความสามารถในการส่งภาษาและรับภาษา ที่ อีกฝ่ายหนึ่งส่งมา ในแบบจ าลองหลัง  ๆ                                     
ชแรมม์กล่าวถึง ผู้ส่งสารและผู้รับสารว่า เป็นผู้ตีความรหัสหมายความว่า ในสุนทรียสนทนา
ทั้งที่ส่งและผู้รับสารต่างท าหน้าที่ ตีความภาษาในสุนทรียสนทนาและป้อนกลับสารให ม่ที่
ตีความแล้วกลับไป ซ่ึงย่อมจะท าให้เกิดความเข้าใจดียิ่งขึ้น (อวยพร พาณิช และคณะ, 2543) 

ภาษาที่ท่านผู้รู้เหล่านี้ ให้ความหมายในสุนทรียสนทนานี้ หมายถึง ทั้งวัจนภาษา 
คือ ภาษาพูด ภาษาเขียน และอวัจนภาษา คือ ภาษาที่ไม่ใช่ค าพูดหรือการเขียน เช่น 
สัญลักษณ์ การแสดงกิริยาท่าทาง การสัมผัส บุคลิกลักษณะท่าทางต่าง ๆ ของผู้ส่งสารและ
ผู้รับสารที่แสดงออกเพ่ือสื่อสารกันเป็นต้น จะเห็นได้ว่า ภาษาทั้ง 2 ประเภท มีส่วนอย่างมาก
ในสุนทรียสนทนา โดยเฉพาะอย่างยิ่งในปัจจุบันซ่ึงมีวิถีชีวิตด าเนินไปด้วยการติดต่อพบปะกัน
อยู่ตลอดเวลา ความเจริญทางเทคโนโลยีเป็นสาเหตุส าคัญที่ท าให้สุนทรียสนทนาทุกระบบถูก
ปรับเปลี่ยนไป ภาษาก็เช่นเดียวกันได้ถูกพัฒนามาตามล าดับตามความเปลี่ยนไปของสั งคม 
แต่ละสังคมมีการใช้ภาษาในรูปแบบที่แตกต่างกันไป นี่หมายรวมถึงอวัจนภาษาด้วย 

อนึ่ง ภาษาเป็นวัฒนธรรมประการส าคัญที่จ าเป็นต้องเรียนรู้ ก่อนและระหว่ าง
สุนทรียสนทนา ทั้งวัจนภาษาและอวัจนภาษา อวัจนภาษามีก าเนิดมาก่อนวัจนภาษา                                     
เป็นพฤติกรรมที่ปฏิบัติสืบต่อกันมาในแต่ละสังคม และมีความหมายเฉพาะที่สังคมก าหนดขึ้น 
แต่เนื่องจากอวัจนภาษาไม่มีกฏเกณฑ์ตายตัวเป็นลักษณะของธรรมชาติ ท าให้แต่ละสั งคม
มีอวัจนภาษาที่คล้ายคลึงกัน ในบางส่วนจัดได้ว่าเป็นอวัจนภาษาสากล เช่น การโบกมือ                                
การโอบกอด การชี้นิ้ว เป็นต้น  

จะเห็นได้ว่าภาษาทั้ง 2 รูปแบบด าเนินควบคู่กันมาโดยไม่สามารถแยกออกมา
ด าเนินได้เฉพาะตัวของมันเองได้ เพราะในสุนทรียสนทนาบุคคลต้องใช้ภาษาทั้ง 2 รูปแบบใน



254 | Academic MCU Buri ram Journal  
         Vol. 5  No. 2 (2020) : July–December 

สุนทรียสนทนาควบคู่กันไปเพ่ือเสริม หรือ เน้นย้ าสร้างความเข้าใจให้แก่กันและกัน หากจะ
พูดหรือว่าใช้อวัจนภาษา หรือวัจนภาษาอย่างใดอย่างหนึ่งล้วน  ๆ ในสุนทรียสนทนา                               
คงต้องใช้ความช านาญ หรือมีการอธิบายมากและอาจจะใช้เวลามากหรืออาจมีบุคคลที่ 3                                       
ในการแปลความหมายเพ่ือสร้างความเข้าใจของแต่ละฝ่ายทั้งผู้ส่งสารและผู้รับสาร ดังจะเห็น
ได้จากสุนทรียสนทนาของคนต่างสังคมกัน และภาษาใบ้ จะมีล่ามแปลภาษาเพ่ือสื่อสารและ
สร้างความเข้าใจให้เกิดขึ้นแก่ผู้รับสาร แต่หากในสุนทรียสนทนานั้น ผู้ส่งสารใช้ทั้งภา ษา
ค าพูดและการแสดงออกของอวัจนภาษาในรูปแบบต่าง  ๆ ประกอบกัน เช่น การชี้บอก                                     
การพยักหน้าแสดงการรับรู้ หรือการยิ้มตอบรับ โบกมือห้าม หรือการนิ่งต้ังใจฟัง หรือแสดง                              
สีหน้าสงสัย เหล่านี้ย่อมจะสร้างปฏิกิริยาตอบกลับให้ผู้ส่งสารได้รับรู้ และสามารถสร้างความ
เข้าใจและสื่อสารแก่กันและกันได้ดียิ่งขึ้น จึงเป็นสิ่งที่แน่นอนว่ากระบวนสุนทรียสนทนานั้นมี
ความส าคัญต่อการติดต่อสื่อสารและต้องด าเนินควบคู่กันไป จึงจะท าให้สุนทรียสนทนา
ประสบความส าเร็จตามวัตถุประสงค์ 

3. สุนทรียสนทนาในพระพุทธศาสนา 
 สุนทรียสนทนาในพระพุทธศาสนาเป็นการสื่อสารการใช้หลักสัมมาวาจา คือ
สัมมาวาจา คือวาจาโดยชอบ วาจาดี ถูกต้อง สมบูรณ์ อันเป็นวาจาที่น าไปสู่ประโยชน์สุขทั้ง
กับผู้พูดและผู้ฟัง การพูดที่ถูกต้องนั้น ได้แก่ การไม่พูดเท็จไม่พูดใส่ร้ายผู้ใด ไม่พูดค าหยาบ 
และไม่พูดเพ้อเจ้อ ถ้าผู้ใดเว้นจากการพูดเหล่านั้นเสียได้ ผู้นั้นย่อมเป็นคนที่มีวาจาเหมาะสม 
เป็นที่เชื่อถือได้ของมหาชนทั้งปวงและจิตใจของคนผู้พูดอย่างถูกต้องเช่นนั้นก็ย่อมสงบ เย็น
และม่ันคง เป็นที่ต้ังของความถูกต้องแห่งการกระท าทั้งปวงและเป็นการแสดงออกทางวาจา
ด้วยความรู้ความเข้าใจถึงความถูกต้องของการพูดที่ได้ใคร่ครวญพิจารณาอย่างรอบคอบดี
แล้ว อีกทั้งยังส่งผลให้ผู้พูดได้พัฒนาตนเองไปสู่ทางสายกลางเพ่ือไปถึงจุดสูงสุดและถึงพร้อม
ในอริยมรรคอันเป็นทางหลุดพ้นอันประเสริฐ ประพฤติปฏิบัติด้วยความสุจริตทั้งกาย วาจา ใจ 
เพ่ือประโยชน์สุขแก่ตนเองและผู้ อ่ืน ท าให้สังคมอยู่ร่วมกันอย่างสงบสุขโดยการกล่าววาจาใน
ลักษณะดังนี้ 

1. วาจาสุภาษิต คือ วาจาที่พูดหรือเปล่งเป็นเสียงท าให้ผู้ ฟังเข้าใจเนื้อควา มไ ด้                                  
ไม่มีโทษ สบายหู แฝงด้วยคติ เป็นถ้อยค าน าออกจากทุกข์ เป็นวจีสุจริต ท าให้ได้รับประโยชน์
ทั้งผู้พูดและผู้ฟัง ซ่ึงปรากฏทั้งในรูปแบบร้อยแก้วและร้อยกรอง ค าว่า “วาจาสุภาษิต” เป็นรูปศัพท์ 
ที่ใช้ในภาษาไทย ซ่ึงศัพท์เดิมมาจากภาษาบาลีปรากฏในพระไตรปิฎก ขุททกนิกาย ขุททก
ปาฐะ ในมงคลสูตรว่า “สุภาสิตา จ ยา วาจา” (ขุ.ขุ. (ไทย) 25/5/7) ซ่ึงประกอบ 5 ประการ คือ 

1) พูดได้ถูกกาลเทศะ คือ พูดในสถานที่เหมาะสม ในเวลาที่เหมาะสม                              
ในปริมาณที่เหมาะสม โดยความเหมาะสมจะมีมากน้อยก็ขึ้นอยู่ กับเรื่องที่ก าลังพูดนั้น เอง                                   
พูดถูกกาล จึงหมายถึง ความเหมาะสมหรือจังหวะ เช่น รู้ว่าเวลาไหนควรพูด เวลาไหนยังไม่



วารสารวิชาการ มจร บุรีรัม ย์ | 255 
                                                 ปีท่ี 5  ฉบับท่ี 2 (2563) : กรกฎาคม–ธันวาคม 

ควรพูด ควรพูดนานเท่าไร ต้องคาดผลท่ีจะเกิดขึ้นไว้ด้วย ดูความเหมาะสมหรือจังหวะอัน
เนื่องด้วยเวลาและปัจจัยอ่ืนที่เก่ียวข้องด้วย ซ่ึงปัจจัยอ่ืน ๆ  

2) ต้องเป็นค าจริง คือ ข้อมูลที่ถูกต้องมีหลักฐานอ้างอิงได้ไม่ปั้นแต่งขึ้นมาเอง  
การพูดค าจริงหรือวาจาจริ ง เป็นเง่ือนไขส าคัญและจ า เป็นที่ขา ดไ ม่ไ ด้ ทั ศนะทา ง
พระพุทธศาสนานิยมความจริง เฉพาะเรื่องค าพูดนั้น ค าพูดที่ถือว่าดีถูกต้อง จะต้องมีความ
จริงเป็นหลักเสมอไป จะต้องพูดค าจริง และพูดด้วยความจริงใจ ดังบทสวดมนต์ในรตนสูตร 
ว่า “เอเตน สจฺเจน สุวตฺถิ โหตุ” แปลความว่า ด้วยสัจจวาจานี้ ขอความสวัสดีจงมีแก่ทุกท่าน 
(ขุ.ขุ. (ไทย) 25/3/9.) สัจจวาจานี้นอกจากจะเป็นอุดมมงคลส าหรับตัวผู้พูดแล้ว ยังเป็นค าที่ มี
ฤทธิ์ในตัว สามารถจะประสิทธ์ิประสาทมงคลแก่ผู้อ่ืนได้ด้วย และยังท าให้ผู้พูดค าสัตย์ไ ด้รับ
เกียรติ มีชื่อเสียงด้วย ดังพระพุทธพจน์ที่ว่า “สจฺเจน กิตฺตึ ปปฺโปติ” แปลความว่า คนย่อมได้
เกียรติยศ เพราะพูดค าสัตย์จริง (ขุ.สุ. (ไทย) 25/189/544.) หรือ ยกย่องสรรเสริญค าพูดจริง
ว่าดีกว่ารสทั้งหลาย วาจามีความส าคัญยิ่งต่อมนุษย์ เพราะมนุษย์ใช้การพูดเป็นแกนกลา งใน
การท าความเข้าใจ เพ่ืออธิบาย เพ่ือโน้มน้าวจูงใจ หรือเพ่ือท าความเข้าใจกับบุคคลอ่ืน ๆ ผู้ที่
รู้จักศิลปะในการพูด มีโอกาสสร้างความส าเร็จและความก้าวหน้าให้แก่ตนเองได้อย่า งมาก 
ตรงกันข้าม คนที่พูดไม่ดีหรือพูดไม่เป็น นอกจากค าพูดนั้นจะเป็นอุปสรรคต่อการด าเนินงาน
แล้ว ยังอาจเป็นการสร้างศัตรูให้กับผู้พูดเอง 
  3) ต้องเป็นค าสุภาพ คือ พูดด้วยภาษาที่สุภาพ ไพเราะ ไม่หยาบคาย                                         
เป็นค าพูดที่ผู้ ฟังน่ายินดี ชื่นชอบ เป็นค าพูดที่ให้แต่คุณส่วนเดียว ทั้งท าให้ใจผู้พูดสงบ                                   
เป็นการพัฒนาสุขภาพจิตให้ดีขึ้น บุคคลจึงควรพูดแต่วาจาที่สุภาพ วาจางาม อ่อนหวาน 
ประกอบด้วยประโยชน์ เพราะท าให้เกิดผลดีแก่ตนเองและผู้ อ่ืน  
  4) พูดแล้วมีประโยชน์ คือ มีประโยชน์ต่อผู้ฟังถ้าหากน าแนวทางไปคิด หรือ
ปฏิบัติในทางสร้างสรรค์ต่อไป 

วาจาที่มีประโยชน์ เป็นวาจาที่พูดแล้วก่อให้เกิดประโยชน์หรือผลดีทั้งแ ก่
ผู้พูดและผู้ฟัง เป็นวาจาที่ควรแก่การฟัง หรือเป็นวาจาที่ควรพูดดีกว่าไม่พูด แต่ถ้าวาจานั้น
จริงและเป็นวาจาสุภาพ แต่ถ้าพูดแล้วไม่ก่อให้เกิดประโยชน์อะไร กลับจะท าให้เกิดโทษ ก็ไม่
ควรพูด ดังที่พระพุทธเจ้าตรัสกับอภัยราชกุมารว่า   

วาจาที่ไม่จริง ไม่แท้ ไม่ประกอบด้วยประโยชน์ วาจานั้นไม่เป็นที่รัก                           
ไม่เป็นที่ชอบใจของคนอ่ืน ไม่กล่าววาจานั้น 

วาจาที่จริง แต่ไม่ประกอบด้วยประโยชน์ และวาจานั้นไม่เป็นที่รัก                                 
ไม่เป็นที่ชอบใจของคนอ่ืน ไม่กล่าววาจานั้น 

วาจาที่จริง ประกอบด้วยประโยชน์ แต่วาจานั้นไม่เป็นที่รัก ไม่เป็นที่ชอบ
ใจของคนอ่ืน รู้กาลที่จะกล่าววาจานั้น 



256 | Academic MCU Buri ram Journal  
         Vol. 5  No. 2 (2020) : July–December 

วาจาที่ไม่จริง ไม่ประกอบด้วยประโยชน์ แต่วาจานั้นเป็นที่รัก เป็นที่ชอบ
ใจของคนอ่ืน ไม่กล่าววาจานั้น 

วาจาที่จริง ไม่ประกอบด้วยประโยชน์ แต่วาจานั้นเป็นที่รักเป็นที่ชอบใจ
ของคนอ่ืน  ไม่กล่าววาจานั้น 

วาจาที่จริง ที่ประกอบด้วยประโยชน์ วาจานั้นเป็นที่รัก เป็นที่ชอบใจ
ของคนอ่ืน รู้กาลที่จะกล่าววาจานั้น  (ม.ม. (ไทย) 13/86/87) 

พระพุทธพจน์ข้างต้นนี้แสดงให้เห็นว่า ค าสอนของพระพุทธศาสนา ใน
การสั่งสอนประชาชนก็คือ ความจริง ความมีประโยชน์ และความเหมาะสมกับกาล เวลา 
ใจความใน พระสูตรข้างต้นนี้ แสดงนัยที่ส าคัญ 3 ประการ คือ 
 (1) พระพุทธศาสนาถือว่า สิ่งที่จริงนั้น มิใช่สิ่งที่มีประโยชน์เสมอไป                              
มีบางสิ่งเหมือนกันที่จริง ไม่ไม่มีประโยชน์ เพราะฉะนั้น หากมุ่งอยู่ประเด็นเดียวคือจริง
เท่านั้น โดยไม่พิจารณาให้ถี่ถ้วนเสียก่อนว่า มีประโยชน์หรือไม่ แล้วกล่าวสิ่งนั้นออกไปก็
อาจจะกลายเป็นความเสียหายหรอือย่างน้อยก็อาจจะเป็นการพูดหรือกระท าที่ไร้ประโยชน์ก็ได้ 
 (2) สิ่งที่มีประโยชน์นั้น ก็มิได้หมายความว่า จะต้องเป็นสิ่งที่จริงเสมอ
ไป มีบางสิ่งเช่นกันที่มีประโยชน์ แต่ไม่จริง เพราะฉะนั้น ถ้าหากจะใช้วาจาโดยมุ่งอยู่ที่
ประเด็น ความมีประโยชน์ หรือ ประโยชน์ที่ได้รับจากการกล่าวเท่านั้น ก็อาจจะใช้วาจากล่าว
สิ่งที่ไม่จริงหรือสิ่งที่เท็จได้ ทั้งนี้เพราะ ประโยชน์ตามที่ต้องการนั้น อาจจะเกิดจากสิ่งที่จริง
และสิ่งที่ เท็จได้เพรา ะฉะนั้นในการกล่าว จึงไม่ควรพิจารณาเฉพาะในประเ ด็นที่ ว่ า                                      
มีประโยชน์หรือไม่เท่านั้น แต่ควรจะได้พิจารณาถึงประเด็นที่ว่า จริงหรือไม่ ด้วย แล้วเลือกที่
จะกล่าววาจาที่จริงและมีประโยชน์เท่านั้น 
 (3) ในการกระท าต่าง  ๆนั้น พระพุทธศาสนาถือว่า เราจะพิจารณาเฉพาะ
ใน 2 ประเด็นคือ จริงและมีประโยชน์เท่านั้นยังไม่เพียงพอ จะต้องพิจารณาต่อไปอีกว่า เป็นเวลา
เหมาะที่จะกระท าหรือไม่ อีกด้วย ทั้งนี้ เพราะสิ่งที่เราจะกระท านั้น แม้จะเป็นจริงและมี
ประโยชน์ แต่ถ้ากระท าในเวลาอันไม่เหมาะไม่ควรหรือไม่ถูกกาลเทศะ ก็อาจจะก่อให้ เ กิด
ผลเสีย หรืออย่างน้อยก็อาจจะไม่เกิดประโยชน์เท่าที่ควรก็ได้ ทั้งยังอาจจะก่อให้เกิดควา ม
เข้าใจผิดต่อไปอีกว่า ท าดีไม่ได้ดีดังที่มักจะมีผู้กล่าวกันอยู่เสมออีกด้วย ดังนั้น สาเหตุประการ
หนึ่งของความล้มเหลวหรือความไม่ส าเร็จในการประกอบการต่าง ๆ ก็คือท าดีไม่ถูกกาลเทศะ 
หรือกระท าการอย่างไม่ฉลาดรอบคอบนั่นเอง (พระมหาไพรัช โชติรตโน, 2548: บทคัดย่อ) 
  5) พูดด้วยจิตที่ มีเมตตา คือ พูดด้วยจิตใจที่ มีความปรารถนาดีต่อผู้ฟัง                                       
มีความจริงใจต่อผู้ฟัง เมตตา เป็นข้อธรรมที่รู้จักกันทั่วไป ค าแปลสามัญของเมตตา คือ ความรัก 
ความมีไมตรี ความปรารถนาดี ความอยากให้ผู้ อ่ืน มีควา มสุขและประสบแ ต่ สิ่ ง ที่                                               
เป็นคุณประโยชน์ ลักษณะของวาจาที่มีเมตตา พึงทราบจากการกระท าทางกาย วาจา ใจ 



วารสารวิชาการ มจร บุรีรัม ย์ | 257 
                                                 ปีท่ี 5  ฉบับท่ี 2 (2563) : กรกฎาคม–ธันวาคม 

ของมนุษย์ซ่ึงมีเจตนาเป็นปัจจัยชี้ขาดระหว่างลักษณะ “ดี” กับ “ไม่ดี” เป็นปัจจัยเพ่ิมพลัง
หรือลดพลังแห่งการแสดงออกของสัตว์โลก เป็นสิ่งพันธนาการหรือสิ่งปล่อยคลายสรรพสิ่ง 
เป็นปัจจัยเพ่ิมความเข้มข้นหรือลดความเข้มข้นของการกระท า  มีลักษณะเป็นสิ่งบอกเหตุ
หรือการพยากรณ์ผลของการกระท า เปรียบดังต้นตอหรือต้นเค้าของการกระท า เป็นแม่บท
หรือแม่แบบของการกระท า เป็นเครื่องชี้บุญชี้บาปของการกระท า และยังเป็นตัวแท้ของการ
กระท าทั้งมวลของมนุษย์ ดังพระพุทธพจน์ที่ว่า “เจตนาห  ภิกฺขเว กมฺม  วทามิ” แปลความว่า 
“ภิกษุทั้งหลาย เพราะอาศัยเหตุนี้ว่า เรากล่าวเจตนาว่าเป็นตัวกรรม บุคคลคิดแล้ว จึงกระท า
กรรมด้วยกาย วาจา ใจ” (องฺ.ฉกฺก. (ไทย) 22/63/577) 

พระพุทธศาสนาสอนเรื่องความเมตตาโดยให้เอาตนเองเป็นเครื่องเปรียบเทียบว่า 
เรารักสุข เกลียดทุกข์ฉันใด สัตว์อ่ืนก็รักสุขเกลียดทุกข์ฉันนั้น บุคคลผู้แสวงหาความสุขให้แก่
ตนเอง แต่ท าให้ผู้อ่ืนเป็นทุกข์เดือดร้อน พระพุทธเจ้าไม่ทรงสรรเสริญ ดังเช่นเรื่องในทัณฑสูตร
และสัมพหุลกุมารวัตถุว่า พระพุทธเจ้าเสด็จเข้าไปบิณฑบาตในกรุงสาวัตถี ทอดพระเนตรเห็น
พวกเด็ก ๆ เอาท่อนไม้ตีงู จึงเปล่งอุทานในขณะนั้นว่า “ผู้ใดใฝ่หาความสุขเพ่ือตน แต่กลับใช้
ท่อนไม้ท าร้ายสัตว์ท้ังหลายผู้รักสุข ผู้นั้นตายไปแล้วย่อมไม่ได้รับความสุขเลยส่วนผู้ใดใฝ่หา
ความสุขเพ่ือตน ไม่ใช้ท่อนไม้ท าร้ายสัตว์ทั้งหลายผู้รักสุข ผู้นั้นตายไปแล้วย่อมได้รับ
ความสุข” จากพุทธอุทานสะท้อนให้เห็นว่า ผู้ปรารถนาความสุข ไม่ควรเบียดเบียนผู้อ่ืนสั ตว์
อ่ืนให้ได้รับความทุกข์ความเดือดร้อน ไม่ว่าจะเป็นการท า พูด คิด จึงควรต้ังจิตประกอบด้วย
เมตตาไว้เป็นเบื้องต้นเสมอ 

สามารถกล่าวโดยสรุปได้ว่า การพูดเหมาะแก่กาลเวลา หรือการพิจารณา
ไตร่ตรองรอบคอบแล้วว่า เป็นเวลาควรแล้วจึงกล่าว เป็นองค์ประกอบที่ส าคัญประการหนึ่งที่
จะช่วยให้การพูดนั้น ๆเกิดผลหรือได้ผลอย่างครบถ้วนสมบูรณ์ การใช้วาจาที่ประกอบ ด้วย
องค์ประกอบทั้ง 3 ข้างต้น จึงเรียกได้ว่า เป็น การใช้วาจาที่ดี ที่สมบูรณ์แบบตามหลั กของ
พระพุทธศาสนา ประโยชน์หรือผลของวาจาอยู่ที่ผู้พูดพูดแล้วได้รับผลดีจากการพูดนั้น                                   
ฝ่ายผู้ฟังเม่ือได้ฟังแล้ว ก็ได้รับผลดีเช่นกัน เหมือนการปลูกต้นไม้ เม่ือมันออกผลมาให้ไ ด้รับ
ประทาน หรือมีดอกออกมาให้เชยชม นั่นก็คือผลหรือประโยชน์ที่ผู้ปลูกได้รับ ประโยชน์ของ
การพูดนั้น ต้องดูให้หลายชั้น บางทีอาจได้ผลแค่ชั้นนอก แต่เสียผลชั้นในก็มี ค าพูดที่ มี
ประโยชน์นั้น จะต้องไม่เป็นโทษ แต่เป็นค าพูดที่ท าผู้ พูดและผู้ฟังให้ดีขึ้นอย่างเดียวเท่านั้น  
สุนทรียสนทนาตามหลักพุทธสันติวิธีจะต้องระวังมิใช้วาจาเท็จ อันเป็นเหตุให้คนทั้งหลาย
คลายความเชื่อถื อ ไม่ใช้วาจายุยงส่อ เสีย ดให้ผู้ อ่ืนแตกร้า ว หรือระหองระแห ง กัน                                   
ควรหลีกเลี่ยงการกล่าวถึงใครในแง่ร้าย ให้กล่าวถึงเรื่องที่ไม่พาดถึงบุคคลในทางที่จะท า ให้
เขาเสียหาย พูดในทางที่จะเกิดความรู้ ไม่กล่าววาจาหยาบคายเสียดสีดูถูก จะท าให้ขัดเคือง
กันและเป็นการน่าละอาย ต้องพยายามใช้ค าพูดที่เหมาะสมที่ควร การพูดวาจาไพเราะย่อม



258 | Academic MCU Buri ram Journal  
         Vol. 5  No. 2 (2020) : July–December 

เป็นที่นิยมชมชอบแก่ผู้ได้ยินได้ฟังมาก ก่อให้เกิดประโยชน์แก่ตนเองให้เป็นที่นับถือของคน
ทั้งหลาย คู่สนทนามีก าลังใจในสุนทรียสนทนาที่เหมาะสม ซ่ึงคือสุนทรียสนทนาทั้งวจนภาษา 
และอวจนภาษาที่สร้างความพึงพอใจ สื่อสารไปแล้วเกิดความสบายใจ ไม่สร้างความ
หวาดกลัวแก่อีกฝ่ายหนึ่ง  

4. การประยุกต์ใช้สุนทรียสนทนาในสังคมไทย 
 ในการอยู่ร่วมกันไม่ว่าจะเป็นสังคมของคฤหัสถ์หรือสังคมของภิกษุ มีแนวคิด
เก่ียวกับสุนทรียสนทนาในการอยู่ร่วมกันในสังคมที่เป็นหลักการส าหรับการปฏิบัติที่ส า คัญไ ม่
ต่างกันคือ ข้อพึงปฏิบัติและข้อพึงละเว้น อย่างไรก็ตาม ก็มีความแตกต่างกันบ้างในเรื่องของ
จุดมุ่งหมายซ่ึงท าให้ระดับความเข้มข้นของการประพฤติปฏิบัติในข้อพึงปฏิบัติและข้อพึงละเว้น  
ที่แม้จะมีชื่ออย่างเดียวกัน แต่ก็มีระดับความเข้มข้นของการประพฤติปฏิบัติแตกต่าง กัน ไป                              
ดังค าสั่งสอนของพระพุทธเจ้าที่แสดงให้เห็นว่าการปฏิบัติมีความแตกต่างกันไประหว่าง
ฆราวาสกับบรรพชิต ที่ว่า 

 “ค าสั่งสอนของพระพุทธเจ้าที่อุบาสกจะพึงหม่ันประพฤติ ในส่วนเบื้องต้น คือ 
ศีล 5 ที่จะต้องรักษาประจ า ศีล 8 ที่พึงรักษาในวันอุโบสถ 8 ค่ า 14 ค่ า 15 ค่ า และศีล 10                                    
(ถ้าสามารถ) และเจริญสมาธิปัญญาตามความเหมาะสมแก่ศีลที่รักษานั้น ๆ” (ขุ.อุ. (ไทย) 
25/46/269.) และ “ที่เป็นคฤหัสถ์ ก็ยินดีข้อปฏิบัติส าหรับคฤหัสถ์ คือ ขยันท าการงาน นับ
ถือพระรัตนตรัย ให้ทาน รักษาศีล 5 และศีล 8 และที่เป็นบรรพชิตก็ยินดีข้อปฏิบัติส า หรับ
บรรพชิต คือ รักษาศีลไม่ให้ขาด และเจริญภาวนา” (ขุ.อิติ. (ไทย) 25/184/543) 

 แม้ในสังคมของคฤหัสถ์กับบรรพชิตจะมีแนวทางปฏิบัติเก่ียวกับสุนทรียสนทนา
ในการอยู่ร่วมกันแตกต่างกันไปบ้าง และบางประการที่เหมือนกัน เช่น เรื่องเก่ียวกับการพูด
เท็จ แต่ก็มีระดับความเข้มข้นในการปฏิบัติต่างกัน กล่าวคือ ศีล ข้อ 4 ในศีล 5 ซ่ึงเป็นศีล
ส าหรับฆราวาสนั้นคือ งดเว้นจากการพูดเท็จ ซ่ึงเป็นวจีกรรม ส่วนการงดเว้นจากพูดเท็จของ
ผู้สละเรือนออกบวชเป็นภิกษุนั้น มิใช่ห้ามเพียงในระดับวจีกรรมเท่านั้น แต่ห้ามไปถึงระดับ
มโนกรรมทีเดียว คือ เจตนางดเว้นจากการพูดเท็จ ซ่ึงเจตนานี้เป็นการกระท าในระดับ
มโนกรรม แม้ในส่วนที่เป็นระดับวจีกรรมก็ยังมีการพิจารณาความเป็นมุสาวาทลงไปใน
รายละเอียดอีก เช่น มุสาวาทมีได้ด้วยอาการ 3 อย่าง คือ ก่อนพูด ก็รู้ว่าจะพูดเท็จ ก าลังพูด 
ก็รู้ว่าก าลังพูดเท็จ หลังพูด ก็รู้ว่าพูดเท็จแล้ว (ขุ.ม. 29/54/185) เช่นนี้เป็นต้น 

 อย่างไรก็ตามในสังคมทั้งคฤหัสถ์และภิกษุย่อมต้องมีกิจในการที่จะต้องสื่อสารกัน
ด้วยธุระประการต่าง ๆ และภิกษุยังมีภารกิจเพ่ิมเติมขึ้นด้วย นั่นคือ เป็นแบบอย่างและต้อง
อบรมสั่งสอนผู้ อ่ืนในการขัดเกลาตนเอง และโดยเฉพาะอย่างยิ่งสุนทรียสนทนาในการอยู่
ร่วมกันนี้ มีจุดมุ่งหมายเน้นไปที่ประโยชน์ที่ผู้รับสารจะได้รับ โดยประโยชน์ดังกล่าวนี้                                      



วารสารวิชาการ มจร บุรีรัม ย์ | 259 
                                                 ปีท่ี 5  ฉบับท่ี 2 (2563) : กรกฎาคม–ธันวาคม 

เป็นประโยชน์ตามแนวคิดในพระพุทธศาสนา 3 อย่าง คือ (1) ทิฏฐิธัมมิกัตถะ (ประโยชน์โลกนี)้ 
(2) สัมปรายิกัตถะ (ประโยชน์โลกหน้า) และ (3) ปรมัตถะ (ประโยชน์ยอดเยี่ยม หรือ
ประโยชน์สูงสุด คือ พระนิพพาน   (ที.ปา. 11/176/137, ขุ .สุ . 25/37/507) หรือในอีก
แนวทางหนึ่ง คือ ประโยชน์ตน (องฺ.ปญฺจก. 22/193/325) ประโยชน์ผู้อ่ืน และประโยชน์ทั้ง
สองฝ่ายคือ ทั้งประโยชน์ตนและผู้อ่ืน (ขุ.ม. 29/214-215) 

 ดังนั้นจึงมีหลักปฏิบัติอ่ืน  ๆเพ่ิมเติมเข้ามา ซ่ึงเป็นหลักในสุนทรียสนทนา โดยพิจารณา
กระบวนสุนทรียสนทนาทั้งในแง่ขององค์ประกอบด้านผู้ส่งสาร เนื้อหาสาร ช่องทางหรือวิธี
สุนทรียสนทนา และผู้รับสาร ซ่ึงในส่วนนี้ มีหลักธรรมหมวดต่าง  ๆ ค าสอนที่ปรากฏใน                                    
พระสูตรต่าง ๆ และแนวปฏิบัติที่พระพุทธองค์ทรงปฏิบัติรวมทั้งที่ให้พระสาวกปฏิบัติ                               
มารองรับสะท้อนให้เห็นถึงแนวคิดเก่ียวกับสุนทรียสนทนาในพระพุทธศาสนาได้เป็นอย่างดี 

 ตัวอย่างบางตัวอย่างของหลักธรรม ค าสอน และแนวปฏิบัติเหล่านั้นที่พอจะ
ประมวลเป็นแนวคิดเก่ียวกับสุนทรียสนทนากับบุคคลอ่ืนในสังคม เช่น หลักสัปปุริสธรรม 7 

(พระธรรมปิฎก (ป.อ.ปยุตฺโต), 2546: 627) แสดงให้เห็นแนวคิดและแนวปฏิบัติ ที่สามารถ
ปรับเข้ากับคุณสมบัติขององค์ประกอบของกระบวนสุนทรียสนทนาในแต่ละองค์ประกอบไ ด้                                    
ทั้งองค์ประกอบด้านผู้ส่งสาร เนื้อหาสาร และผู้รับสาร 

 ส่วนเนื้อหาสารและจุดประสงค์ของสุนทรียสนทนา มีหลักการที่ชัดเจนจากเกณฑ์
ในการตรัสวาจาของพระพุทธเจ้า ที่จะตรัสก็เพราะวาจานั้นเป็นวาจาที่จริงและเป็นประโยชน์ 
โดยทรงรู้กาลที่จะตรัส (ม.ม. (ไทย) 13/86/87-88) นั่นคือ เป็นเกณฑ์เก่ียวกับสุนทรียสนทนา
ที่ให้ค านึงถึงทั้งเนื้อหา ผลลัพธ์และบริบทท่ีจะท าสุนทรียสนทนา ซ่ึงจุดประสงค์ทั้งมวลนั้นก็
เพราะทรงค านึงถึงประโยชน์ของผู้รับสาร 

 ส าหรับวิธีที่จะน าเสนอเนื้อหาสารตามภูมิหลังของผู้รับสาร ปรากฏในการแสดง
ธรรมของพระพุทธองค์ เช่นที่ทรงแสดงอนุปุพพิกถา  ซ่ึงเป็นเสมือนหลักการของสุนทรีย
สนทนาที่สื่อสารไปตามล าดับรวมทั้งการเป็นธรรมกถึก (พระธรรมปิฎก (ป.อ.ปยุตฺโต), 2546: 
246) หรือวิธีการแสดงธรรมทั้งของพระพุทธเจ้าและพระสาวกที่ แสดงธรรมโดยชี้แจงให้ภิกษุ
ทั้งหลายเห็นชัด ชวนใจให้อยากรับเอาไปปฏิบัติ เร้าใจให้อาจหาญแกล้วกล้าปลอบชโลมใจให้
สดชื่นร่าเริงด้วยธรรมีกถา (ส .ส. (ไทย) 15/152/193) หรือที่เรียกว่าเทศนาวิธี 4 (พระธรรมปิฎก 
(ป.อ.ปยุตฺโต), 2546: 6) รวมทั้งวิธีการตอบปัญหา (องฺ.จตุกฺก. (ไทย) 21/42/70-71) 

 ส าหรับช่องทางในสุนทรียสนทนาให้เข้าถึงผู้รับสารได้มากที่สุด ทั้งในด้านปริมาณ 
พ้ืนที่ ระดับชนชั้น รวมทั้งสุนทรียสนทนาที่จะท าให้ผู้รับสารสามารถเข้าถึงธรรมหรือเนื้ อหา
สารได้นั้น ทรงมีกุศโลบาย มีแนวปฏิบัติ ซ่ึงกลายเป็นแนวทางปฏิบัติของพระสาวก รวมทั้งได้
มอบหลักการแก่พระสาวกไว้หลายประการ เป็นต้นว่า การเข้าถึงผู้รับสารให้มากที่สุ ดและ



260 | Academic MCU Buri ram Journal  
         Vol. 5  No. 2 (2020) : July–December 

กว้างขวางที่สุด ทรงใช้วิธีส่งพระอรหันตสาวกออกไปในทิศต่าง ๆ โดยมิให้ไปทางเดียวกัน 2 รูป  
(วิ.ม.4/32/40) ทรงแสดงธรรมแก่ชนทุกระดับชั้นของสังคม และทรงแสดงธรรมแก่บุ คคล
ส าคัญ (key person) เป็นต้นว่าผู้รับสารที่มีศักยภาพในการบรรลุธรรมได้อย่างรวดเร็ว หรือ
ผู้มีบทบาท อิทธิพลเป็นวงกว้างในสังคม เช่น ผู้น าผู้ปกครอง สาวกคนส าคัญของลั ทธิ อ่ืน 
ตลอดทั้งคหบดี และพราหมณ์มหาศาลผู้มีชื่อเสียง นอกจากนี้ทรงอนุญาตให้เล่าเรียน พุทธ
วจนะด้วยภาษาของตน ทรงห้ามยกพุทธวจนะขึ้นเป็นภาษาสันสกฤต ทรงสอนมิให้ยึดภาษา
ท้องถิ่น มิให้ละเลยค าพูดสามัญ การที่ทรงวางหลักเกณฑ์ในเรื่องการใช้ภาษาเช่นนี้ ก็เพ่ือให้
ผู้รับสารจ านวนมากที่มีอยู่ในทุกชนชั้นและในหลายท้องถิ่น สามารถเข้าใจเข้าถึงเนื้อหาสาร
ได้เช่นเดียวกัน (ทัศนีย์ เจนวิถีสุข, 2553: 78) 

 นอกจากการพิจารณาจากองค์ประกอบสุนทรียสนทนาแล้ว ยังมีหลักการ
เก่ียวกับสุนทรียสนทนาในเชิงปฏิสัมพันธ์ในการอยู่ร่วมกันในสังคมหรือการอยู่รวมกันเป็นห มู่
คณะด้วย ดังเช่นที่ปรากฏในค าสอนให้งดเว้นถ้อยค าขัดแย้งกัน หรือค าสอนให้หม่ันประชุ ม
กันโดยพร้อมเพรียงในอปริหานิยธรรม เป็นต้น 

 แนวคิดเก่ียวกับสุนทรียสนทนาในการอยู่ร่วมกันในสังคมทั้งคฤหัสถ์และภิก ษุยั ง มี
ปรากฏอยู่ในพระสูตรและในที่ต่าง  ๆ ในพระไตรปิฎกอีกมาก อย่างไรก็ตาม นอกจากที่
ปรากฏในลักษณะของสุนทรียสนทนาเชิงวัจนะแล้ว แม้ในส่วนที่เป็นสุนทรียสนทนาเชิงอวัจ
นะ เป็นต้นว่า สุนทรียสนทนาด้วยเทศภาษา (การใช้พ้ืนที่และระยะห่างเพ่ือสุนทรียสนทนา) 
กาลภาษา (การใช้เวลาเพ่ือสุนทรียสนทนาภาษาท่าทาง กายภาพภาษา (การใช้รูปร่างหน้าตา
เพ่ือสุนทรียสนทนา ปริภาษา (ลักษณะของเสียงที่ใช้ในสุนทรียสนทนา) หรือวัตถุภาษา                                      
(การใช้วัตถุสิ่งของเพ่ือสุนทรียสนทนา) ก็เช่นกันที่สามารถประมวลเป็นหลักการหรือแนว คิด
เก่ียวกับสุนทรียสนทนาในการอยู่ร่วมกันในสังคมทั้งคฤหัสถ์และภิกษุได้ 

 กล่าวโดยภาพรวม แนวคิดเก่ียวกับสุนทรียสนทนาในการอยู่ร่วมกันในสังคมไทย 
สามารถประมวลเป็นแนวคิดเก่ียวกับสุนทรียสนทนาในองค์ประกอบต่าง ๆ เป็นต้นว่า ผู้ส่ง
สาร เนื้อหาสาร ช่องทางสุนทรียสนทนาหรือวิธีสุนทรียสนทนา ผู้รับสาร จุดมุ่งหมายของ
สุนทรียสนทนา บริบทของสุนทรียสนทนา รวมทั้งการมีปฏิสัมพันธ์กันในสุนทรียสนทนา                             
ซ่ึงแนวคิดเก่ียวกับสุนทรียสนทนาดังกล่าวนี้  สามารถปรับใช้เป็นแนวคิดเก่ียวกับสุนทรีย
สนทนากับบุคคลอ่ืนในการอยู่ร่วมกันในสังคมได้ 

5. สรุป 
สุนทรียสนทนาบุคคลต้องใช้ภาษาทั้ง 2 รูปแบบในสุนทรียสนทนาควบคู่ กัน ไป

เพ่ือเสริม หรือ เน้นย้ าสร้างความเข้าใจให้แก่กันและกัน หากจะพูดหรือว่าใช้อวัจนภาษา หรือ 
วัจนภาษาอย่างใดอย่างหนึ่งล้วน ๆ ในสุนทรียสนทนา คงต้องใช้ความช านาญ หรือมีการ



วารสารวิชาการ มจร บุรีรัม ย์ | 261 
                                                 ปีท่ี 5  ฉบับท่ี 2 (2563) : กรกฎาคม–ธันวาคม 

อธิบายมากและอาจจะใช้เวลามากหรืออาจมีบุคคลที่ 3 ในการแปลความหมายเพ่ือสร้าง
ความเข้าใจของแต่ละฝ่ายทั้งผู้ส่งสารและผู้รับสาร ดังจะเห็นได้จากสุนทรียสนทนาของคน
ต่างสังคมกัน และภาษาใบ้ จะมีล่ามแปลภาษาเพ่ือสื่อสารและสร้างควา มเข้าใจให้เกิดขึ้ นแก่
ผู้รับสาร แต่หากในสุนทรียสนทนานั้น ผู้ส่งสารใช้ทั้งภาษาค าพูดและการแสดงออกของอวัจน
ภาษาในรูปแบบต่าง ๆ ประกอบกัน เช่น การชี้บอก การพยักหน้าแสดงการรับรู้ หรือการยิ้ม
ตอบรับ โบกมือห้าม หรือการนิ่งต้ังใจฟัง หรือแสดงสีหน้าสงสัย เหล่านี้ย่อมจะสร้างปฏิกิริยา
ตอบกลับให้ผู้ส่งสารได้รับรู้ และสามารถสร้างความเข้าใจและสื่อสารแก่กันและกันได้ดียิ่งขึ้น 
จึงเป็นสิ่งที่แน่นอนตลอดไปว่า ในกระบวนสุนทรียสนทนานั้น พระพุทธศาสนา นั้ น                               
ไม่ สนับสนุนให้ท าสุนทรียสนทนากับบุคคลอ่ืนโดยไม่จ าเป็น โดยเฉพาะอย่างยิ่งหากสุ นทรีย
สนทนานั้น เป็นสุนทรียสนทนาที่เป็นไปในทางที่ไม่ดี เป็นโทษ อย่างไรก็ตาม หากต้องท า
สุนทรียสนทนากับบุคคลอ่ืน ก็มีแนวทางปฏิบัติอยู่ ดังเช่น ส ารวมวาจา หรือ วจีสมาจารเป็น
ต้น กล่าวโดยภาพรวม แนวคิดเก่ียวกับสุนทรียสนทนาในการอยู่ร่วมกันในสังคมทั้งคฤหัสถ์
และภิกษุ สามารถประมวลเป็นแนวคิดเก่ียวกับสุนทรียสนทนาในองค์ประกอบต่าง ๆ                                 
ของสุนทรียสนทนา เป็นต้นว่า ผู้ส่งสาร เนื้อหาสาร ช่องทางสุนทรียสนทนาหรือวิธีสุนทรีย
สนทนา ผู้รับสาร จุดมุ่งหมายของสุนทรียสนทนา บริบทของสุนทรียสนทนา รวมทั้งการมี
ปฏิสัมพันธ์กันในสุนทรียสนทนา ซ่ึงแนวคิดเก่ียวกับสุนทรียสนทนาดังกล่าวนี้ สามารถปรับใช้
เป็นแนวคิดเก่ียวกับสุนทรียสนทนากับบุคคลอ่ืนในการอยู่ร่วมกันในสังคม 
 

เอกสารอ้างอิง 
มหามกุฏราชวิทยาลัย. (2534). พระไตรปิฎกพร้อมอรรถกถา แปล ชุด 91 เล่ม . 

กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหามกุฏราชวิทยาลัย. 
กิติมา สุรสนธิ. (2541). ความรู้ทางสุนทรียสนทนา. กรุงเทพมหานคร: มหาวิทยาลัยธรรมศาสตร.์ 
ปรมะ สตะเวทิน. (2541). การส่ือสารมวลชน: กระบวนการและทฤษฎี. พิมพ์ครั้งที่ 2.

กรุงเทพฯ: ภาพพิมพ์. 
พระธรรมปิฎก (ประยุทธ์ ปยุตโต). (2538). พจนานุกรมพุทธศาสตร์ฉบับประมวลธรรม . 

กรุงเทพฯ: มหาจุฬาลงกรณ์ราชวิทยาลัย. 
พระมหาไพรัช โชติรตโน (เชื้อแก้ว). (2548). มโนทัศน์เรื่องวาจาในพระพุทธศาสนา: ศึกษา

เชิงวิเคราะห์. นครปฐม: มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย. 
สวนิต ยมาภัย. (2526). การสื่อสารของมนุษย์. กรุงเทพฯ: 68 การพิมพ์. 
อวยพร พาณิช และคณะ. (2533). พัฒนาการของค าขวัญโฆษณาในงานประชาสัมพัน ธ์ใน

หนังสือพิมพ์. กรุงเทพมหานคร: จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย. 
_________. (2543). ภาษาและหลักการเขียนเพ่ือการสื่อสาร. กรุงเทพมหานคร: ส านักพิมพ์

แห่งจุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย. 


