
วารสารวิชาการ มจร บุรี รัมย์  | 311 

                                               ปีที่ 6  ฉบับท่ี 1 (2564) : มกราคม - มิถุนายน 

ได้รับบทความ: 25 กมุภาพันธ ์2564; แก้ไขบทความ: 9 มีนาคม 2564; ตอบรับตีพิมพ์: 12 มีนาคม 2564 
Received: February 31, 2021; Revised: March 9, 2021; Accepted: April 12, March 2021 

ธาตุ 4 และการปฏิบัติกรรมฐานในพระพุทธศาสนา 
4 Dhãtu and the Meditation Practice in Buddhism 

พระครูสุเมธปทุมาภรณ์ 
Phrakru Sumetpatumaphon 

มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาเขตสุรินทร์ 
Mahachulalongkornrajavidayalaya University, Surin Campus  

E-mail: Sumet97567@gmail.com 
 

บทคัดย่อ 

 ธาตุทั้ง 4 คือ ดิน น้ำ ไฟ และลม ธาตุดินมีลักษณะแข็งและอ่อน ธาตุน้ำมี
ลักษณะไหลและเกาะกุม ธาตุไฟมีลักษณะร้อนและเย็น ธาตุลมมีลักษณะเคลื่อนไหวและเคร่ง
ตึง การปฏิบัติกรรมฐานในทางพระพุทธศาสนานั้นให้พิจารณาธาตุทั้ง 4 นี้ โดยใช้สติพิจารณา
ว่าร่างกายนั้นไม่ใช่สัตว์ บุคคล เขา และเรา เป็นเพียงแต่ธาตุดิน น้ำ ไฟ และลม ประกอบกัน
อยู่เท่านั้น แต่ละอย่างเป็นของไม่เที่ยง เป็นทุกข์ และไม่ใช่ตัวตน  ธาตุมีความสำคัญต่อ
สิ่งมีชีวิต หากปราศจากธาตุทั้ง 4 คือ ดิน น้ำ ไฟ และลมสิ่งมีชีวิตทั้งหลายจะไม่สามารถดำรง
อยู่ได้ การกำหนดรู้ธาตุ 4 เป็นอารมณ์ในขณะปฏิบัติกรรมฐาน ในอิริยาบถทั้ง 4 คือ ยืน เดิน 
นั่ง นอน เมื่อผู้ปฏิบัติธรรมกระทบกับรูป 42 ประการ คือ ผม ขน เล็บ ฟัน หนัง เนื้อ เอ็น 
กระดูก เป็นต้น ควรกำหนดว่า “ถูกหนอ” การพิจารณาธาตุ 4 เป็นวิธีการหนึ่งในการปฏิบัติ
กรรมฐานตามแนวทางพระพุทธศาสนา การพิจารณาธาตุทั้ง 4 โดยมีปัญญาเป็นประธานทำ
ให้พิจารณาโดยความเกิดดับ จักทำให้ผู้ที่เจริญนั้นสำเร็จมรรคผลได้ อานิสงส์การพิจารณาธาตุ 
4 ได้แก ่เห็นความไม่ใช่ตัวตน เป็นผู้มีปัญญามาก เป็นต้น 

คำสำคัญ: ธาตุ 4, การปฏิบัติกรรมฐาน, พระพุทธศาสนา 
 

Abstract 

 The four Dhãtu are earth, water, fire, and wind. Earth is hard and 
soft, water is flowing and holding, fire is hot and cold, the wind is moving and 
intense. Meditation Practice in Buddhism is, in the principle, the four Dhãtu 



312 | Academic MCU Buri ram Jou rnal  

         Vol. 6  No. 1 (2021) : January–June  

are considered by the consciousness that the body is not an animal, a 
person, I, and you, which are impermanent, suffering, and non-self. Dhãtu is 
essential to living things, without the four Dhãtu - earth, water, fire, and wind 
- life could not exist. The determination of four Dhãtu is the mood while 
practicing the meditation in the four postures: standing, walking, sitting, and 
lying when the practitioner hits the 42 figures i.e. hair, hair, nails, teeth, skin, 
ligaments, bones, etc. should be determined as “touching”. Considering the 
four Dhãtu is one of the methods of meditation practice in Buddhism, the 
consideration of the four Dhãtu with wisdom as the subject that determines 
the arising and falling will help the practitioners attain the path and fruit of 
Nibbana. The merits of consideration of the four Dhãtu Tu are: seeing non-
self, being a very intelligent person, etc.  

Keywords: 4 Dhãtu, Meditation Practice, Buddhism 

1. บทนำ 
กรรมฐานเป็นส่วนสำคัญของพระพุทธศาสนา ที่พระสงฆ์ต้องรู้จักการฝึกปฏิบัติ 

หรือเข้าใจในการบริหารจิตใจให้มีสติสัมปชัญญะตั้งมั่น ดังที่พระพุทธองค์ตรัสไว้ในสุนาคเถร
คาว่า “ผู้ฉลาดในนิมิตแห่งจิต รู้รสแห่งวิเวก เพ่งพินิจอยู่ ฉลาดในการบริหารกรรมฐาน มีสติ
ตั้งมั่นพึงบรรลุนิรามิสสุขได้” (ขุ.เถร.อ. 1/85/284) การฝึกปฏิบัติกรรมฐานต้องมีสติและ
สัมปชัญญะเป็นฐานรองรับและนำหน้า ถึงแม้ว่าการปฏิบัติกรรมฐานของสำนักใดก็ตามต้อง
ยึดเอาการมีสติสัมปชัญญะในเบื้องต้นของการปฏิบัติ บางคนปฏิบัติลำบากสำเร็จช้า บางคน
ปฏิบัติลำบากสำเร็จเร็ว บางคนปฏิบัติง่ายสำเร็จช้าบางคนปฏิบัติง่ายแต่สำเร็จเร็ว ขึ้นอยู่กับผู้
ปฏิบัติที่ขยันตั้งสติและฝึกจิตให้เป็นสมาธิตั้งมั่น การปฏิบัติกรรมฐานก็จะดำเนินไปได้
โดยสะดวก 

อย่างไรก็ดีการปฏิบัติธรรมทางพระพุทธศาสนานั้น ไม่เพียงแต่ปฏิบัติดีปฏิบัติ
ชอบตามหลักพระธรรมวินัยอย่างเคร่งครัดแล้ว ต้องปฏิบัติตามหลักคำสอนของ
พระพุทธศาสนาออกเป็น 2 ประการ คือ ศึกษาหลักการที่พระพุทธเจ้าทรงค้นพบ ข้อที่สอง
เป็นส่ วนของปฏิบัติ ธรรมมี  2 ประการ ดั งที่ ปรากฏข้อความในวัจฉโคตรสูตรว่า                                      



วารสารวิชาการ มจร บุรี รัมย์  | 313 

                                               ปีที่ 6  ฉบับท่ี 1 (2564) : มกราคม - มิถุนายน 

“วัจฉะ ถ้าเช่นนั้นเธอจงเจริญธรรม 2 ประการ คือ 1) สมถะ 2) วิปัสสนาให้เจริญยิ่งขึ้น                                          
จักเป็นผู้รู้แจ้งธรรมธาตุหลายประการ” (ม.ม. (ไทย) 13/228) พระสูตรที่มีความสำคัญเพ่ือ
เป็นการยืนยันว่าการปฏิบัติธรรมในพระพุทธศาสนาต้องควบคู่กันไปทั้งสมถะและวิปัสสนา
กรรมฐาน ดังตรัสในยุคนัทธสูตรมีใจความว่า 

การเจริญวิปัสสนาอันมีสมถะนำหน้า มรรคย่อมเกิด เสพเจริญทำให้มากซึ่งมรรค 
เจริญสมถะและวิปัสสนาควบคู่กันไป ภิกษุมีใจถูกอุทธัจจะในธรรมกั้นไว้ในเวลาที่จิตตั้งมั่น 
สงบภายในมีภาวะที่จิตเป็นหนึ่งผุดขึ้น ตั้งมั่นอยู่มรรคก็เกิดขึ้น ย่อมละสังโยชน์ได้ อนุสัย
ทั้งหลายย่อมสิ้นสุดไป (องฺ.จตุกก. (ไทย) 21/170/238) 

การปฏิบัติสมถะและการเจริญวิปัสสนากรรมฐานต้องดำเนินไปด้วยกัน จะละทิ้ง
สิ่งหนึ่งสิ่งใดไม่ได้ ต้องควบคู่กันไปการปฏิบัติจึงเจริญก้าวหน้าเร็วขึ้น และมีธาตุกรรมฐาน
สนับสนุนพิจารณาเป็นอารมณ์กำหนดพิจารณากายแยกเป็นส่วน ๆ ให้เห็นเป็นเพียงธาตุทั้ง 4 
คือ ปฐวีธาตุ อาโปธาตุ วาโยธาตุ และเตโชธาตุ เรียกว่าธาตุมนสิการ หรือจตุธาตุววัฏฐาน 

สำหรับการปฏิบัติกรรมฐานโดยถือเอาธาตุทั้ง 4 กำหนดเป็นอารมณ์ ปฐวีธาตุ                                            
เป็นธาตุที่ตั้งของธาตุทั้งหลาย เพราะสิ่งทั้งหลายจะเป็นรูปร่างต่าง ๆ ต้องมีธาตุดินเป็น
องค์ประกอบจึงจะเป็นรูปร่างได้ อาโปธาตุ คือธาตุที่ทำให้เกิดการเกาะกุมจับรวมตัวเข้า
ด้วยกัน ทำให้มีลักษณะเอิบอาบและเคลื่อนที่หรือไหลไปมาได้ เตโชธาตุ เป็นธาตุที่ทำให้ร้อน
หรือเย็น และทำให้เกิดการย่อย และ วาโยธาตุ เป็นธาตุที่ทำหน้าที่ค้ำจุนธาตุอ่ืน ทำให้สิ่งต่าง 
ๆ เคร่งตึง หรือสั่นไหว ธาตุทั้ง 4 นี้เป็นองค์ประกอบของสรรพสิ่งต่าง ๆ หรือจะกล่าวว่าใน
ทุกสิ่งที่มีอยู่ในจักรวาลก็ได้ โดยที่ ธาตุ 4 นี้ เป็นวัตถุพ้ืนฐานหรือดั้งเดิมของสิ่งทั้งหลายทั้ง
ปวงนี้ ที่กล่าวเช่นนี้ เพราะว่าสิ่งต่าง ๆ ทั้งหลายนั้นเกิดจากธาตุทั้ง 4 นี้ผสมกัน 

ดังนั้นผู้เขียนจึงเห็นว่า ธาตุทั้ง 4 มีส่วนสัมพันธ์ในวิธีการฝึกปฏิบัติกรรมฐานใน
พระพุทธศาสนา จึงมีความสนใจศึกษาวิธีการปฏิบัติกรรมฐานเกี่ยวกับธาตุ 4 ที่เป็นหลัก
สำคัญในการปฏิบัติกรรมฐาน โดยสารัตถะของการปฏิบัติธรรมอันสำคัญยิ่งในคัมภีร์
พระพุทธศาสนาจะเกิดประโยชน์อย่างมากแก่ผู้ศึกษา และนำมาประยุกต์ใช้ในสังคมไทย 

2. ความหมายของธาตุกรรมฐาน 4 
 ธาตุกัมมัฏฐาน 4 ได้แก่ กรรมฐานคือธาตุ, กรรมฐานที่พิจารณาธาตุเป็นอารมณ์ 

กำหนดพิจารณากายนี้แยกเป็นส่วน ๆ ให้เป็นว่าเป็นเพียงธาตุสี่แต่ละอย่างไม่ใช่ของเรา ไม่ใช่เรา 



314 | Academic MCU Buri ram Jou rnal  

         Vol. 6  No. 1 (2021) : January–June  

ไม่ใช่ตัวตนของเรา - meditation on the elements; meditation subject consisting of 
elements) มี 4 ประการ คือ 

 1. ปฐวีธาตุ (the earth-element) คือ ธาตุที่มีลักษณะแข้นแข็ง ภายในตัว
ก็มี ภายนอกตัวก็มี กล่าวเฉพาะที่เป็นภายใน สำหรับกำหนด พอให้สำเร็จประโยชน์เป็น
อารมณ์ของกรรมฐาน ได้แก่ ผม ขน เล็บ ฟัน หนัง เนื้อ เอ็น กระดูก เยื่อในกระดูก ม้าม 
หัวใจ ตับ พังผืด ไต ปอด ไส้ใหญ่ ไส้น้อย อาหารใหม่ อาหารเก่า หรือสิ่งอ่ืนใดก็ตามในตัว                                          
ที่มีลักษณะแข้นแข็งเป็นต้น อย่างเดียวกันนี้ 

 2. อาโปธาตุ (the water-element) คือ ธาตุที่มีลักษณะเอิบอาบ ภายใน
ตัวก็มี ภายนอกตัวก็มี กล่าวเฉพาะที่เป็นภายใน สำหรับกำหนด พอให้สำเร็จประโยชน์เป็น
อารมณ์ของกรรมฐาน ได้แก่ ดี เสลด หนอง เลือด เหงื่อ มันข้น น้ำตา เปลวมัน น้ำลาย 
น้ำมูก ไขข้อ มูตร หรือสิ่งอื่นใดก็ตามในตัว ที่มีลักษณะเอิบอาบเป็นต้น อย่างเดียวกันนี้ 

 3. เตโชธาตุ (the fire-element) คือ ธาตุที่มีลักษณะร้อน ภายในตัวก็มี  
ภายนอกตัวก็มี กล่าวเฉพาะที่เป็นภายใน สำหรับกำหนด พอให้สำเร็จประโยชน์เป็นอารมณ์
ของกรรมฐาน ได้แก่ ไฟที่ยังกายให้อบอุ่น ไฟที่ยังกายให้ทรุดโทรม ไฟที่ยังกายให้กระวน
กระวาย ไฟที่ยังอาหารให้ย่อย หรือสิ่งอ่ืนใดก็ตามในตัว ที่มีลักษณะร้อนเป็นต้น อย่าง
เดียวกันนี้ 
 4. วาโยธาตุ (the air-element) คือ ธาตุที่มีลักษณะพัดผันเคร่งตึง ภายใน
ตัวก็มี ภายนอกตัวก็มี กล่าวเฉพาะที่เป็นภายในสำหรับกำหนด พอให้สำเร็จประโยชน์เป็น
อารมณ์ของกรรมฐาน ได้แก่ ลมพัดขึ้นเบื้องบน ลมพัดลงเบื้องต่ำ ลมในท้อง ลมในไส้ ลมซ่าน
ไปตามตัว ลมหายใจ หรือสิ่งอ่ืนใดก็ตามในตัว ที่มีลักษณะพัดผันไปเป็นต้น อย่างเดียวกันนี้ 
(ม .อุ . 14/684-687/437, ม .มู . 1 2 /342 /350 , พ ระธ ร รม ปิ ฎ ก  (ป .อ . ป ยุ ตฺ โต ) , 
https://84000.org/tipitaka/dic/d_item.php?i=147) 

 ดังนั้น คำว่า ธาตุ จึงหมายถึง การธำรงไว้ซึ่งลักษณะของตน ธาตุทั้ง 4 คือ ดิน 
น้ำ ไฟ ลม เป็นมหาภูตรูป เพราะเป็นรูปใหญ่ เป็นประธาน เป็นที่รองรับรูปทั้งหมดที่เหลือ 
คือ เพราะการรวมกันของธาตุดิน ความแข็งจึงเกิดได้ เพราะการรวมกันของธาตุน้ำ ความเอิบ
อาบจึงเกิดได้ เพราะการรวมกันของธาตุไฟ ความร้อนจึงเกิดได้ และเพราะการรวมกันของ
ธาตุลม ความเบาแห่งการเคลื่อนไหวจึงเกิดได้ 



วารสารวิชาการ มจร บุรี รัมย์  | 315 

                                               ปีที่ 6  ฉบับท่ี 1 (2564) : มกราคม - มิถุนายน 

 ธาตุ 4 มี 42 ประการ กล่าวคือ ธาตุดิน 20 ธาตุน้ำ 12 ธาตุไฟ 4 ธาตุลม 6                                         
ดังตารางต่อไปนี้ 
 

ธาตุดิน 20 ธาตุน้ำ12 ธาตุไฟ 4 ธาตุลม 6 
- ผม ขน เล็บ ฟัน 
หนัง 
- เนื้อ เอ็นกระดูก 
เยื่อในกระดูก ไต 
- หัวใจ ตับ พับผืด 
ม้าม ปอด 
- ไส้ใหญ่ ไส้น้อย 
อาหารใหม่ อาหาร
เก่ามันสมอง 

- ดี เสลด หนอง 
เลือด เหงื่อ มันข้น 
- น้ำตา มันเหลว 
น้ำลาย น้ำมูก น้ำไข
ข้อ น้ำมูตร 
(ปัสสาวะ) 

- ไฟที่ยังกายให้อุ่น 
- ไฟที่ยังกายให้ป่วย
ไข ้
- ไฟที่ ยั งกายให้แก่  
ทำให้ทรุดโทรม 
- ไฟที่เผาหรือที่ย่อย
อาหารที่กิน ที่ดื่ม 

- ลมพัดขึน้เบื้องบน 
- ลมพัดลงเบื้องล่าง 
- ลมในท้อง 
- ลมในลำไส้ 
- ลมในอวัยวะน้อย
ใหญ ่
-ลมหายใจเข้า-ออก 

ลักษณะของธาตุ 
มี ความแข็ ง ความ
แ ก ร่ ง  ค ว าม ห น า 
ความไม่ เคลื่อนไหว 
ความมั่ นคง ความ
รองรับ 

มีความซึมซาบ ความ
ชุ่ มชื่ น  ความเหลว 
ความไหลริน ความ
แ ผ่ ซ่ าน ไป  ค ว าม
ประสาน ความเกาะกุม 

มี ความ เย็ น  ความ
ร้อน ความอุ่น ความ
เป็นไอ การทำให้สุก 
การเผาไหม ้

มีการพยุงไว้ การไหว 
การอ่อน และความตึง 

3. ความสำคัญของธาตุ 4 

 ธาตุมีความสำคัญในด้านอารมณ์ของกรรมฐาน ความทุกข์เป็นสิ่งที่ชีวิตไม่
ต้องการ พระพุทธศาสนาแบ่งความทุกข์ไว้ 2 อย่าง คือทุกข์ประจำและทุกข์จร ทุกข์ประจำ 
หมายถึง ทุกข์ที่มาพร้อมชีวิต คือ การเกิด แก่ ตาย ไม่มีใครหลีกเลี่ยงทุกข์ประจำนี้ได้                                       
ส่วนทุกข์จรได้แก่ ความเศร้าโศก รำพัน ต้องอาลัยไม่ขาด การไม่สมความปรารถนา และการ
พลัดพรากจากของรัก เป็นต้น เป็นเพียงทุกข์ที่ผลัดกันเกิดขึ้นในระหว่างที่เกิดแก่และตาย
นั่นเอง อาจจะบรรเทาได้บางส่วนตามสมควร แต่ก็ไม่อาจทำให้ทุกข์จรนั้น หมดไปได้
เช่นกัน สังคมในอดีตเคยต้องเกิด แก่ ตายอย่างไร ปัจจุบันแม้จะมีเทคโนโลยี ที่ก้าวหน้า



316 | Academic MCU Buri ram Jou rnal  

         Vol. 6  No. 1 (2021) : January–June  

ทันสมัยอย่างไร เทคโนโลยีเหล่านั้น ก็ยังไม่อาจ แก้ปัญหาชีวิตที่ต้องแก่และต้องตายของชีวิต
ใครได ้

 ธาตุ 4 ของแต่ละบุคคลแบ่งออกเป็น 42 ลักษณะ คือ  
 1. ธาตุดินมี 20 ได้แก่ส่วนของร่างกายที่แข็ง เริ่มต้นด้วยผมบนศีรษะ และ
ลงท้ายด้วยอุจจาระ  
 2. ธาตุน้ำมี 12 ได้แก่ ส่วนที่เหลว เริ่มจากน้ำดี และลงท้ายด้วยนํ้าปัสสาวะ  
 3. ธาตุไฟมี 4 คือความร้อนที่ทำให้ร่างกายอบอุ่น ความร้อนที่เกิดจากความ
แก่ ความร้อนท่ีเกิดจากการเผาไหม้ และความร้อน จากการย่อย  
 4. ธาตุลมมี 6 ได้แก่ ลมพัดขึ้นเบื้องบน ลมพัดลงเบื้องล่าง ลมในท้อง ลมในไส้ 
ลมที่ช่วยให้มีการเคลื่อน ไหวของแขนขา ลมหายใจเข้า และลมหายใจออก (ดูรายละเอียดใน 
ม.อุ. 14/684-687/437, ม.มู. 12/342/350) 
 ความสำคัญของธาตุ 4 อย่าง ของแต่ละบุคคลซึ่งกล่าวถึงได้แก่ธาตุใหญ่ 4 ธาตุ 
ซึ่งเรียกว่า “มหาธาตุ” พร้อมด้วยปรากฏการณ์รูปแบบต่าง ๆ ธาตุและสังขารโดยลักษณะ
และประเภท พึงนึกถึงกายอันมีธาตุ 4 คุมกันเขา้ โดยบทบาลีว่า “อตฺถิ อิมสฺมึ กาเย ปฐวีธาตุ 
อาโปธาตุ เตโชธาตุ วาโยธาตุ” แปลว่า ธาตุดิน ธาตุน้ำ ธาตุไฟ ธาตุลม มีอยู่ในกายนี้ ในขั้น
แรกนึกถึงธาตุใด ควรกำหนดลักษณะหรือประเภทด้วย ครั้นชำนาญแล้ว นึกเพียงแต่ชื่อธาตุ 
ลักษณะและประเภทก็ปรากฏเอง ในสมัยใดปลงใจเห็นลงเป็นธาตุคุมกัน ในสมัยนั้นเป็นอัน
ได้ผลทีมุ่่งหมายแห่งกรรมฐานนี้ (คณาจารย์แห่งโรงพิมพ์เลี่ยงเชียง, 2551: 81) 

 ฉะนั้นจะเห็นได้ว่า สิ่งทั้งหลายล้วนประกอบเข้าด้วยธาตุ ทั้งสิ่งที่มีชีวิตหรือไม่มี
ชีวิต ธาตุเป็นส่วนหนึ่งที่เป็นพ้ืนฐานที่ก่อให้เกิดขึ้นในโลกใบนี้ และธาตุเป็นองค์ประกอบของ
มนุษย์ สัตว์ และพืช ธาตุมีความสำคัญต่อการเป็นสิ่งหนึ่งหรือสิ่งแรกเริ่มในการทำให้เกิดหรือ
มีข้ึนของสิ่งมีชีวิต หากปราศจากธาตุทั้งสี่ คือ ดิน น้ำ ลม ไฟ สิ่งมีชีวิตทั้งหลายจะไม่สามารถ
ดำรงอยู่ได ้

4. ธาตุ 4 ในฐานะเป็นอารมณ์กรรมฐาน 
 การกำหนดธาตุ 4 กรรมฐานนี้เป็นคู่ปรับแก้วิจิกิจฉา วิจิกิจฉามีปกติให้ลังเลไม่แน่
ลงได้ ส่วนกรรมฐานนี้มีปกติให้กำหนดรู้โดยสภาวะ คนผู้ไม่กำหนดรู้โดยสภาวะ ไม่รู้จักสิ่งนั้น 
ๆ ตามความเป็นจริงจึงมีความสงสัย เมื่อเข้าใจตามเป็นจริงแล้ว ก็สิ้นสงสัยไปได้อย่างหนึ่ง                                    



วารสารวิชาการ มจร บุรี รัมย์  | 317 

                                               ปีที่ 6  ฉบับท่ี 1 (2564) : มกราคม - มิถุนายน 

ที่แสดงกรรมฐานไว้ ก็เพ่ือจะให้ เข้าใจความเป็นจริงของร่างกาย เป็นอุบายกำหนดรู้
สภาวธรรมอย่างหนึ่ง เป็นเหตุให้ออกไปกำหนดสภาวธรรมอย่างอ่ืนอีก 

 การกำหนดรู้กรรมฐานนี้ พึงกำหนดรู้ธาตุและสังขารก่อน สภาวะที่มีอยู่โดย
ธรรมชาติ หรือมนุษย์ปรุงขึ้นเรียกว่าสังขาร ธาตุมี 4 อย่าง คือ ปฐวีธาตุ ธาตุดิน อาโปธาตุ 
ธาตุน้ำ เตโชธาตุ ธาตุไฟ วาโยธาตุ ธาตุลม ธาตุนี้มีทั้งภายนอกภายใน ภายนอก เช่น ภูเขา 
แม่น้ำ กองไฟ ลมพัด โดยลำดับกัน ธาตุภายในนั้น คือ ที่คุมเข้าเป็นร่างกายของสัตว์ ส่วนที่
แข็งมี ผม ขน เล็บ ฟัน หนัง เนื้อ เอ็น กระดูก เป็นต้น เป็นปฐวีธาตุ ส่วนที่เป็นของเหลวเอิบ
อาบอยู่ในร่างกาย รักษาร่างกายให้ชุ่มอยู่ เช่น เลือด มันข้น มันเปลว และเหงื่อ เป็นต้น เป็น
อาโปธาตุ ส่วนที่ร้อนอบอุ่นรักษาร่างกายไว้ไม่ให้เน่า คือ ไออุ่นเกิดแต่หายใจสูดอากาศเข้าไป
ปรุงโลหิตที่เป็นไปโดยปกติ หรือที่ร้อนแรงขึ้นในเวลาเป็นไข้ และธาตุไฟสำหรับเผาอาหารให้
ย่อยเป็น เตโชธาตุ ส่วนที่พัดไปมาเป็นเครื่องค้ำจุนร่างกาย มีลมพัดขึ้นพัดลง และอากาศอัน
ขังอยู่ในช่องว่างร่างกาย แรงขับโลหิตให้เดินสะดวก และสูดอากาศเข้าไปขับลมออกมา 
(หายใจ) เป็นวาโยธาตุ ดังที่ตรัสไว้ในสามัญญผลสูตรว่า 

สภาวะ 7 กองนั้นคืออะไรบ้าง คือ กองแห่งธาตุดิน กองแห่งธาตุน้ำ กองแห่งธาตุ
ไฟกองแห่งธาตุลม กองสุข กองทุกข์ กองชีวะ สภาวะ 7 กองเหล่านี้ ไม่มีผู้สร้าง ไม่มีผู้
บันดาล ไม่มีผู้เนรมิต ไม่มีผู้ให้เนรมิต ยั่งยืน มั่นคงดุจยอดภูเขา ดุจเสาระเนียดไม่
หวั่นไหว ไม่ผันแปร ไม่กระทบกระทั่งกัน ไม่ก่อให้เกิดสุขหรือทุกข์ หรือทั้งสุขและทุกข์
แก่กันและกัน ในสภาวะ 7 กองนั้น ไม่มีผู้ฆ่า ไม่มีผู้ใช้ให้คนอื่นฆ่า ไม่มีผู้ฟัง ไม่มีผู้ใช้ให้
คนอ่ืนฟัง ไม่มีผู้รู้ ไม่มีผู้ทำให้คนอ่ืนรู้ ใครก็ตามแม้จะเอาศัสตราคมตัดศีรษะใคร ก็ไม่
ชื่อว่าปลงชีวิตใครได้  เพราะเป็นเพียงศัสตราแทรกผ่านไประหว่างสภาวะ 7 กองเท่า
นั้นเอง (ที.สี. (ไทย) 9/174/58) 

 สำหรับสภาวะ 7 กองนี้เป็นที่ประชุมอยู่ในร่างกายของมนุษย์ ก่อให้เกิดร่างกาย
ขึ้นมาจากธาตุทั้ง 4 และมีกองสุข  กองทุกข์ กองชีวะเข้ามารวมกันเข้าเป็น 7 กอง สุข ทุกข์ 
และชีวิตของมนุษย์วนเวียนเปลี่ยนไปเรื่อย ๆ ตราบเท่าที่มีลมหายใจ เมื่อหมดลมหายใจไป                                  
ก็เป็นอันว่าสิ้นสุดความเป็นมนุษย์ ที่เป็นของไม่เที่ยง ผู้ปฏิบัติธรรมควรมีสติและสัมปชัญญะ
ในการเจริญภาวนาและกำหนดรู้ในธาตุทั้ง 4 ในหัวข้อถัดไป 

 



318 | Academic MCU Buri ram Jou rnal  

         Vol. 6  No. 1 (2021) : January–June  

5. วิธีกำหนดรูใ้นธาตุ 4 
 การกำหนดรู้ธาตุ 4 เป็นอารมณ์ในขณะปฏิบัติกรรมฐาน ในอิริยาบถทั้ง 4 คือ 
ยืน เดิน นั่ง นอน เมื่อผู้ปฏิบัติธรรมกระทบกับรูป 42 ประการ ที่มีอยู่ในร่างกายซึ่งเรียกว่า 
โกฏฐาสะ 42 หรืออาการ 42 คือ ผม ขน เล็บ ฟัน หนัง เนื้อ เอ็น กระดูก เป็นต้น                                            
ควรกำหนดว่า “ถูกหนอ” นี้จัดเป็นการรู้สภาวธรรม โดยมีวิธีกำหนดดังต่อไปนี้  

 1. การรู้สภาวะแข็งหรืออ่อน เป็นลักษณะพิเศษของปฐวีธาตุ เรียกว่า กกฺขฬตฺ
ตลกฺขณา ปฐวีธาตุมีสภาพแข็งกว่าธาตุอ่ืน ๆ ได้แก่ ผม ขน เล็บ ฟัน หนัง เอ็น กระดูก ม้าม 
หัวใจ ตับ พังผืด ไต ปอด ไส้ ใหญ่  ไส้น้อย อาหารใหม่ อาหารเก่า (อภิ .วิ .อ. (ไทย) 
78/464/96-97), ม.มู.(ไทย) 12/302/330) 
 2. การรู้สภาวะเย็นหรือร้อน เป็นลักษณะพิเศษของเตโชธาตุ เรียกว่า อุณฺหตฺ
ตลกฺขณา ในมหาหัตถิปโทปมสูตรได้แสดงเตโชธาตุไว้เป็น 4 ]ลักษณะ กล่าวคือ เตโชธาตุที่
ทำให้เกิดความอบอุ่นภายในร่างกาย ทำหน้าที่ย่อยอาหารต่าง ๆที่ดื่ม เคี้ยว หรือลิ้มรสเข้าไป
ในร่างกายให้ย่อยไป ทำให้ร่างกายแก่ ทรุดโทรม หรือเปลี่ยนแปลงไป และทำให้ร่างกาย
กระสับกระส่าย (ม.มู. (ไทย) 12/304/334) 
 3. การรู้สภาวะหย่อนหรือตึง เป็นลักษณะพิเศษของวาโยธาตุ  เรียกว่า 
วิตฺถมฺภนลกฺขณา การทำให้เคลื่อนไหวจากระยะหนึ่งไปสู่อีกระยะหนึ่ง เป็นกิจของวาโยธาตุ 
เรียกว่า สมุทีรณรสา การผลักดัน เป็นอาการปรากฏของวาโยธาตุ เรียกว่า อภินีหารปจฺ
จุปฏฺฐานา กล่าวคือ สภาวะที่เคลื่อนไหว มีลักษณะเฉพาะคือเคลื่อนที่หรือหยุดนิ่ง มีหน้าที่ให้
ความสามารถในการเคลื่อนไหวแก่ธาตุอ่ืนที่เกิดร่วมกัน (ม.ม. (ไทย) 13/117/128) 
 4. การรู้สภาวะของการไหลในขณะที่เหงื่อน้ำลายน้ำตาไหลออก ในขณะถ่มเสลด
ถ่มน้ำลาย และในขณะปัสสาวะ เป็นต้น เป็นลักษณะพิเศษของอาโปธ าตุ เรียกว่า                                
ปคฺฆรณลกฺขณา การซึมแผ่กระจายไป ในขณะดื่มน้ำหรืออาบน้ำเป็นต้น เป็นกิจของ
อาโปธาตุ เรียกว่า พฺรูหนรสา และการรสวมตัวเป็นรูปร่าง เป็นอาการปรากฏของอาโปธาตุ 
เรียกว่า สงฺคหปจฺจุปฏฺฐานา ซึ่งอาโปธาตุภายในก็มี ภายนอกก็มี ได้แก่สิ่งที่เอิบอาบ ซึมซาบ
ไป กำหนดได้มีในตน อาศัยตน คือ ดี เสลด น้ำเหลือง เลือด เหงื่อ มันข้น น้ำตาเปลวมัน 
น้ำลาย น้ำมูก ไขข้อ มูตร หรือแม้สิ่งอ่ืนไม่ว่าชนิดไร ๆ ที่เอิบอาบซึมซาบไป กำหนดได้                                           
มีในตน อาศัยตน นี้ เรียกว่า อาโปธาตุ (ดูรายละเอียดใน ม.อุ. 14/684-687/437, ม.มู. 
12/342/350)  



วารสารวิชาการ มจร บุรี รัมย์  | 319 

                                               ปีที่ 6  ฉบับท่ี 1 (2564) : มกราคม - มิถุนายน 

 อาโปธาตุมิใช่โผฏฐัพพารมณ์ที่กระทบสัมผัสทางกายได้ แต่เป็นสิ่งที่รู้ได้ทางใจ 
เมื่อกระทบกับปฐวีธาตุ เตโชธาตุและวาโยธาตุก่อนแล้ว จากนั้น ผู้ปฏิบัติจึงจะสามารถรู้ว่า
อาโปธาตุด้วยการตามรู้สภาวะสัมผัส ความจริงแล้ว น้ำที่สัมผัสได้นั้นพึงทราบว่า เป็นปฐวี
ธาตุที่มีลักษณะอ่อน ประกอบด้วยสภาวะเย็นหรือร้อนของเตโชธาตุ และสภาวะหย่อนของ
วาโยธาตุ ส่วนสภาวะการไหลหรือเกาะกุมของอาโปธาตุจริง ๆ นั้น เป็นสิ่งที่รู้ทางใจเท่านั้น 

 ผู้ปฏิบัติที่เจริญสติระลึกรู้เท่าทันธาตุทั้ง 4 ตามนัยที่กล่าวมานี้ ย่อมรู้ชัดว่ามีเพียง
สภาวะแข็ง อ่อน ไหล เกาะกุม เย็น ร้อน หรือหย่อน ตึง ไม่มีบุคคล อัตตาตัวตนเราเขา ไม่มี
บุรุษ สตรีใด ๆ ทั้งสิ้น ดังที่พระพุทธองค์ทรงแสดงว่า “อิมเมว กายํ ยถาฐิตํ ธาตุโส ปจฺจเวกฺขติ 
“อตฺถิ อิมสฺมึ กาเย ปถวีธาตุ อาโปธาตุ เตโชธาตุ วาโยธาตูติ” แปลว่า “ภิกษุย่อมพิจารณา
เห็นกายนี้ ตามอาการที่ตั้งอยู่และดำรงอยู่ด้วยอิริยาบถใด อิริยาบถหนึ่ง ให้เห็นเป็นเพียงธาตุ
ว่าปฐวีธาตุ  อาโปธาตุ เตโชธาตุ และวาโยธาตุมีอยู่ ในกายนี้”  (พระโสภณมหาเถระ                                        
(มหาสีสยาดอ), 2553: 269 – 270) 

6. อานิสงส์การพิจารณาธาตุ 4 

 ในมหาสติปัฏฐานสูตรได้กล่าวถึงอานิสงค์ของการปฏิบัติเอาไว้แก่นักปฏิบัติธรรม
ว่าย่อมได้รับอานิสงส์ของการพิจารณาประจำดังต่อไปนี้ 
 1. ทำให้สุขภาพทางร่างกาย และจิตใจดีขึ้น  
 2. ทำให้จิตใจเบิกบาน เอิบอิ่ม แช่มชื่น  
 3. ความวิตกกังวล และความเครียดลดลงอย่างมาก  
 4. เป็นผู้มีสติรู้เท่าทัน มีความผิดพลาดน้อย  
 5. มีประสิทธิภาพในการทำหน้าที่ต่าง ๆ ดีขึ้น  
 6. ไม่ตกใจกลัว เพราะเจริญสติสัมปชัญญะอยู่เสมอ  
 7. มีความกล้าหาญ ในการกระทำคุณงามความดีอย่างสม่ำเสมอไม่ท้อถอยเบื่อหน่าย  
 8. ความยึดมั่นถือมั่นลดลง เพราะเข้าใจในสภาพที่แท้จริงของชีวิต 
 9. สามารถทำลายความโลภ ความโกรธ ให้ลดลงหรือหมดไปได้  
 10. ชื่อว่าเป็นการเตรียมความพร้อม และได้สะสมเหตุปัจจัย เพ่ือการรู้แจ้ง
อริยสัจจ 4 อันจะนำไปสู่การบรรลุ มรรค ผล นิพพาน ซึ่งเป็นที่สิ้นไปแห่งกิเลส (ความยึดมั่น
ถือมั่นด้วยโมหะ) และกองทุกข์ทั้ งมวล ได้ในปัจจุบันชาตินี้ หรือถ้าผู้ปฏิบัติกระทำอย่าง



320 | Academic MCU Buri ram Jou rnal  

         Vol. 6  No. 1 (2021) : January–June  

ต่อเนื่อง จะไม่เกิน 7 ปี เป็นอย่างช้าควรจะได้บรรลุอริยมรรคอริยผลอย่างใดอย่างหนึ่ง
แน่นอน (ม.มู.(ไทย) 12/103 –127)  

อนึ่งอานิสงส์ของการพิจารณาธาตุ 4 เป็นอารมณ์กรรมฐาน เป็นการพิจารณา
ภายในร่างกายของตน ที่ประกอบด้วยธาตุ 4 ที่มีดิน น้ำ ลม ไฟ เป็นตัวอารมณ์ ให้เข้าใจว่า
ร่างกายของมนุษย์นี้ ประกอบด้วยธาตุ 4 ก่อให้เกิดเป็นรูปร่างมีผม ขน เล็บ เส้นเอ็น เลือด 
เสลด เป็นต้น และพิจารณาให้เป็นอสุภะของเน่าเปื่อย เป็นของน่ารังเกียจไม่น่ารักน่าห่วง 
เมื่อพิจารณาได้ ทำให้จิตใจพลอยขยะแขย่งไปด้วย และมีใจไม่คิดว่าสวย งาม หรือน่ารักใคร่ 
ดังในพระไตรปิฎกตรัสไว้ว่า 

เมฆิยะ ภิกษุนั้นดำรงอยู่ในธรรม 5 ประการนี้แล้ว พึงเจริญธรรม 4 ประการ                                          
ให้ยิ่งขึ้นไป คือ (1) พึงเจริญอสุภะเพ่ือละราคะ (2) พึงเจริญเมตตาเพ่ือละพยาบาท                                       
(3) พึงเจริญอานาปานสติเพ่ือตัดวิตก (4) พึงเจริญอนิจจสัญญาเพ่ือถอนอัสมิมานะ 
เมฆิยะ อนัตตสัญญาย่อมปรากฏแก่ภิกษุผู้ได้อนิจจสัญญา ภิกษุผู้ได้อนัตตสัญญา                                  
ย่อมบรรลุนิพพานที่ถอนอัสมิมานะได้ในปัจจุบัน (องฺ.นวก. (ไทย) 23/5/434) 

 การเจริญอสุภะนั้น ทำให้ละราคะ ที่เป็นกามกำหนัดลงได้ เมื่อพิจารณานาน ๆ 
เข้าก็ย่อมจะเข้าสู่การเบื่อหน่ายในกาม ทำให้จิตใจไม่ยึดมั่นในกามที่เป็นของสกปรก ภายใน
ร่างกายของมนุษย์ สามารถเข้าถึงธรรมชั้นสูงในลำดับต่อไป 

7. สรุป 
 ธาตุ 4 คือดิน น้ำ ไฟ และลม ธาตุดินมีลักษณะแข็งและอ่อน ธาตุน้ำมีลักษณะ
ไหลและเกาะกุม ธาตุไฟมีลักษณะร้อนและเย็น ธาตุลมมีลักษณะเคลื่อนไหวและเคร่งตึง                              
การปฏิบัติกรรมฐานในทางพระพุทธศาสนานั้นให้พิจารณาธาตุทั้ง 4 นี้ โดยใช้สติพิจารณาว่า
ร่างกายนั้นไม่ใช่สัตว์ บุคคล เรา เขา เป็นเพียงแต่ธาตุดิน น้ำ ไฟ ลม ประกอบกันอยู่เท่านั้น 
แต่ละอย่างเป็นของไม่เที่ยง เป็นทุกข์ และไม่ใช่ตัวตน 

 ธาตุมีความสำคัญต่อการเป็นสิ่งหนึ่งหรือสิ่งแรกเริ่มในการทำให้เกิดหรือมีข้ึนของ
สิ่งมีชีวิต หากปราศจากธาตุทั้งสี่ คือ ดิน น้ำ ลม ไฟ สิ่งมีชีวิตทั้งหลายจะไม่สามารถดำรงอยู่ได้ 



วารสารวิชาการ มจร บุรี รัมย์  | 321 

                                               ปีที่ 6  ฉบับท่ี 1 (2564) : มกราคม - มิถุนายน 

 การพิจารณาธาตุ 4 เป็นวิธีการหนึ่ งในการปฏิบัติกรรมฐานตามแนวทาง
พระพุทธศาสนา การพิจารณาธาตุทั้ง 4 โดยมีปัญญาเป็นประธานทำให้พิจารณาโดยความ
เกิดดับ จักทำให้ผู้ที่เจริญธาตุ 4 นั้นสามารถสำเร็จมรรคผลได้  

 การกำหนดรู้ธาตุ 4 เป็นอารมณ์ในขณะปฏิบัติกรรมฐาน ในอิริยาบถทั้ง 4 คือ 
ยืน เดิน นั่ง นอน เมื่อผู้ปฏิบัติธรรมกระทบกับรูป 42 ประการ ที่มีอยู่ในร่างกายซึ่งเรียกว่า 
โกฏฐาสะ 42 หรืออาการ 42 คือ ผม ขน เล็บ ฟัน หนัง เนื้อ เอ็น กระดูก เป็น ต้น                                  
ควรกำหนดว่า “ถูกหนอ” 

 อานิสงส์การพิจารณาธาตุ 4 คือ 1. ทำให้สุขภาพทางร่างกาย และจิตใจดีขึ้น                                        
2. ทำให้จิตใจเบิกบาน เอิบอ่ิม แช่มชื่น 3. ความวิตกกังวล และความเครียดลดลงอย่างมาก 
4. เป็นผู้มีสติรู้เท่าทัน มีความผิดพลาดน้อย 5. มีประสิทธิภาพในการทำหน้าที่ต่าง ๆ ดีขึ้น                                   
6. ไม่ตกใจกลัว เพราะเจริญสติสัมปชัญญะอยู่เสมอ 7. มีความกล้าหาญ ในการกระทำคุณ
งามความดีอย่างสม่ำเสมอไม่ท้อถอยเบื่อหน่าย 8. ความยึดมั่นถือมั่นลดลง เพราะเข้าใจใน
สภาพที่แท้จริงของชีวิต 9. สามารถทำลายความโลภ ความโกรธ ให้ลดลงหรือหมดไปได้                                         
10. ชื่อว่าเป็นการเตรียมความพร้อม และได้สะสมเหตุปัจจัย เพ่ือการรู้แจ้งอริยสัจจ 4 อันจะ
นำไปสู่การบรรลุ มรรค ผล นิพพาน 

 ดังนั้นในการปฏิบัติกรรมฐาน ผู้ปฏิบัติธรรมจึงควรพิจารณาธาตุ 4 ตามสมควรแก่
จริตของตน ตามโอกาสที่เหมาะสม 

 

เอกสารอ้างอิง 

คณาจารย์แห่งโรงพิมพ์เลี่ยงเชียง. (2551). ธรรมวิจารณ์ ฉบับมาตรฐาน. นักธรรมชั้นเอก. 
 กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์เลี่ยงเชียง. 
พระโสภณมหาเถระ (มหาสีสยาดอ). (2553). วิปัสสนาชุนี หลักการปฏิบัติวิปัสสนา. จำรูญ 

ธรรมดา แปล. พิมพ์ครั้งที่ 1. กรุงเทพมหานคร: ห้างหุ้นส่วนจำกัด ประยูรสาสน์
ไทยการพิมพ์.  

พระธรรมปิฎก (ป.อ. ปยุตฺโต). (2546). พจนานุกรมพุทธศาสตร์ ฉบับประมวลธรรม. พิมพ์
ครั้งที่ 12. กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 



322 | Academic MCU Buri ram Jou rnal  

         Vol. 6  No. 1 (2021) : January–June  

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราช
วิทยาลัย. กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.  


