
วารสารวิชาการ มจร บุรี รัมย์ | 301 
 ปีท่ี 6  ฉบับท่ี 2 (2564) : กรกฎาคม - ธันวาคม 

ได้รับบทความ: 22 มิถุนายน 2564; แก้ไขบทความ: 14 ตุลาคม 2564; ตอบรับตีพิมพ์: 14 ตุลาคม 2564 
Received: June 22, 2021; Revised: 14 October, 2021; Accepted: 14 October, 2021 

การศึกษาวิเคราะห์ความเชื่อและพิธีกรรมในการทำบุญแซนโฏนตา 
ของชาวจังหวัดสุรินทร ์

An Analytical Study of Beliefs and Rituals in the San Don Ta 
Merit of People in Surin Province  

พระนัด จารุวณฺโณ (ยีรัมย์) 
Phra Nat Caruvanno (Yiram) 

สงวน หล้าโพนทัน, พระครูวินัยธร ธรรมรัตน์ เขมธโร 
Sanguan Laphontan, Phrakruvinaithorn Thammrat Khemadharo 

มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย วิทยาเขตร้อยเอ็ด 
Mahamakut Buddhist University, Roi-Et Campus 

E-mail: nuty122523@gmail.com 
 

บทคัดย่อ 

บทความวิจัยนี้ มีวัตถุประสงคค์ือ 1) เพ่ือศึกษาความเชื่อและพิธีกรรมการทำบุญ
ในพระพุทธศาสนา 2) เพื ่อศึกษาการทำบุญแซนโฎนตาของชาวจังหวัดสุร ินทร์และ                                  
3) เพื่อวิเคราะห์ความเชื่อและพิธีกรรมในการทำบุญแซนโฎนตาของชาวจังหวัดสุรินทร์ การ
วิจัยนี้เป็นการวิจัยเชิงคุณภาพและการสัมภาษณ์ประกอบ แล้วนำเสนอผลการวิจัยด้วยการ
พรรณนาวิธีเชิงวิเคราะห์ 

ผลการวิจัยพบว่า  
ความเชื่อและพิธีกรรมการทำบุญในพระพุทธศาสนา นั้นคือพฤติกรรมที่มนุษย์ถือ

ปฏิบัติตามความเชื ่อ ความศรัทธาต่อศาสนาของตนที่มีการปฏิบัติสืบทอดต่อกันมาจน
กลายเป็นพิธีกรรมปฏิบัติทางศาสนา ถือว่าเป็นกิจกรรมบูชาหรือการปฏิบัติพิธี พิธีกรรม
เหล่านั้นส่วนมากจะสัมพันธ์กับวิถีการดำรงชีวิตประจำวัน การทำบุญแซนโฎนตาของชาว
จังหวัดสุรินทร์เชื้อสายเขมรมีความเชื่อในอำนาจเหนือธรรมชาติและพลังลึกลับ โดยเฉพาะ
ความเชื ่อต่อดวงวิญญาณบรรพบุรุษว่ายังมีการวนเวียนและดูแลครอบครัวและสมาชิก                                          
ดวงวิญญาณของบรรพบุรุษนี้สามารถให้คุณและโทษแก่ครอบครัวและสมาชิกได้  พิธีกรรม
แซนโฎนตาของชาวจังหวัดสุรินทร์เชื้อสายเขมร ตรงกับวันแรม 14 ค่ำเดือน 10 ของทุกปี 
เมื ่อถึงช่วงเวลาสำคัญของประเพณี ครอบครัวและลูกหลาน พี ่น้อง เครือญาติมักให้



302 | Academic MCU Buri ram Journal  

           Vol. 6  No. 2 (2021) : July–December  

ความสำคัญกับการจัดพิธีแซนโฏนตา มี 3 ลักษณะ ได้แก่ (1) การจัดในบริเวณบ้านของ
ตนเอง (2) การจัดในชุมชนเพื่อประกอบพิธีกรรม (3) การจัดการทำบุญในวัดเพื่ออุทิศส่วน
กุศลตามแบบทางพระพุทธศาสนามีขั้นตอน ได้แก่ (1) การสื่อสารถึงลูกหลานเพื่อบอกกลา่ว
ล่วงหน้า (2) การกำหนดสถานที่ประกอบพธิี (3) เตรียมสิ่งของเพ่ือเซ่นไหว้ (4) ไปทำบุญที่วัด
เพ่ืออุทิศส่วนกุศลแก่ผู้ล่วงลับไป  

คำสำคัญ: ความเชื่อ, พิธีกรรม, การทำบุญแซนโฏนตา 
 

Abstract 

The objectives of this research paper were 1 )  to study beliefs and 
rituals of making merit in Buddhism, 2) to study of San Don Ta merit of people in 
Surin province and 3) to analyze the beliefs and rituals in the San Don Ta merit of 
people in Surin province.This research was a qualitative research and accompanying 
interviews.  Then, it is the presentation of research results by describing 
analytical methods. 

The results of research found that: 
Beliefs and rituals of making merit in Buddhism, that is the behavior 

that human beings follow their beliefs, faith in their religion that has been 
passed down from generation to generation until it has become a religious 
practice rituals. It is considered a worship or ceremonial activity. Most of those 
rituals are related to daily life. The San Don Ta merit of Khmer descent people 
in Surin province, there is a belief in supernatural powers and mystical powers 
especially the belief in ancestral spirits that there is still a circle around and 
taking care of family and members. This ancestral spirit can give you and blame 
your family and members. The San Don Ta ceremony of Khmer descent people 
in Surin province falls on the 14th day of the waning day of the 10th lunar month 
every year, when it reaches an important period of the tradition.  Family and 
grandchildren, brothers and sisters and relatives tend to give importance to 
ceremonies of San Don Ta.  There are 3 aspects:  (1)  organizing in one's own 
home, (2)  organizing in the community for ceremonies, (3)  organizing merit, 



วารสารวิชาการ มจร บุรี รัมย์ | 303 
 ปีท่ี 6  ฉบับท่ี 2 (2564) : กรกฎาคม - ธันวาคม 

there are steps in the temple for dedication of merit according to the Buddhist 
model, which are ( 1)  communication to the offspring to inform them in 
advance, (2) determining the place of ceremony, (3) preparing items for offering 
sacrifices and (4)  going to the temple to make merit to dedicate the merit to 
the deceased person. 

Keywords: Beliefs, Rituals, San Don Ta Merit 
 

1. บทนำ 
คติความเชื่อและพิธีกรรมที่เกิดจากประเพณีแซนโฎนตา ของชาวจังหวัดสุรินทร์ 

ยังมีการปฏิบัติสืบทอด รักษา สืบสานกันมาจวบจนมาถึงปัจจุบัน จากคติหลัก  ๆ สามารถ
กล่าวที่มาที่ได้รับอิทธิพลจากคติความเชื่อในเรื่องอำนาจดวงวิญญาณ และสิ่งเหนือธรรมชาติ 
การบูชาเทพเจ้าและการบูชาบรรพบุรุษของศาสนาพราหมณ์-ฮินดู และได้รับอิทธิพลจาก
ความเชื่อเรื่องการบูชาตามคติทางพระพุทธศาสนาด้วย คติความเชื่อโบราณที่เกี่ยวกับอำนาจ
การให้คุณและโทษของผีบรรพบุรุษและสิ่งเหนือธรรมชาติต่าง ๆ ที่มีอำนาจเหนือธรรมชาติ 
ในคติความเชื่อของชาวสุรินทร์ เมื่อถึงช่วงเทศกาลแซนโฎนตา พิธีกรรมช่วงเดือนสิบ มีความ
เชื่อว่าประตูยมโลกจะเปิดให้ดวงวิญญาณบรรพบุรุษของตนเอง เดินทางมาเมืองมนุษย์โลก 
เพ่ือมาของส่วนบุญจากญาติพ่ีน้องของตน ดังนั้นคติชาวบ้านจึงต้องมีการทำพิธีบูชา และเซ่นไหว้ 
โดยมีการจัดทำอาหาร ขนมข้าวต้ม อาหาร เสื้อผ้า ข้าวของเครื่องใช้ เพื่อต้อนรับวิญญาณ
บรรพบุรุษของตนเอง การประกอบพิธีดังกล่าวเมื่อถึงรุ่งเช้าของวันขึ้น 15 ค่ำ เดือน 10 ก็จะ
นำข้าวปลา อาหาร ขนมข้าวต้ม ไปทำบุญที่วัด เพื่อถวายแก่พระภิกษุสงฆ์ที่วัดเพื่ออุทิศสว่น
บุญให้ผีบรรพบุรุษจะออกมาจากยมโลกได้ 15 วัน หลังจากนั้นต้องกลับไปรับกรรมในยมโลก
ตามเดิม การประกอบพิธีสารทของชาวสุรินทร์นั ้นมีระยะเวลาการทำบุญ 2 ช่วง ดังนี้                             
(1) ช่วงสารทเล็ก (เบ็ณฑ์ตูจ) ประกอบพิธี วันขึ้น 15 ค่ำ เดือน 10 (2) ช่วงสารทใหญ่นับไป
อีก 14 วัน นับจากนับจาก วันแรม 1 ค่ำ เดือน 10 ถึง วันแรม 15 ค่ำ เดือน 10 เป็นวันสารท
ใหญ่ (เบ็ณฑ์ทม) ช่วงระยะเวลานี้จะมีการประกอบพิธีแซนโฎนตา มีคติความเชื่อกันว่าสัตว์
นรกจะถูกปลดปล่อยให้มารับส่วนบุญจากญาติพี่น้องดวงวิญญาณของบรรพบุรุษจะเดินทาง
มาเยี่ยมญาติท่ียังมีชีวิตอยู่ สาเหตุที่ต้องเตรียมตัวทำบุญตั้งแต่วันขึ้น 15 ค่ำ เดือน 10 เพราะ
เชื่อกันว่าผีบรรพบุรุษถูกปล่อยมาตั้งแต่ช่วงสารทเล็กและเดินทางมาไกลเกิดความเหน็ด
เหนื่อย หิวกระหาย เมื่อมาถึงก็จะอยู่ที่วัดรอคอยว่าญาติหรือลูกหลาน จะมาทำบุญอุทิศส่วน



304 | Academic MCU Buri ram Journal  

           Vol. 6  No. 2 (2021) : July–December  

กุศลให้หรือไม่ ตอนนี้เองหากญาติหรือลูกหลานมาทำบุญให้ ผีบรรพบุรุษก็จะดีใจ และจะ
ได้รับผลบุญจากที่ได้มีการทำบุญอุทิศให้จะอวยพรให้ญาติหรือลูกหลานมีความสุขความเจริญ
นอกจากจะเป็นการทำบุญเพ่ืออุทิศส่วนบุญให้บรรพบุรุษแล้วยังเป็นการแสดงออกถึง ความ
กตัญญูกตเวทีต่อผู้มีพระคุณความรักความอบอุ่นของสมาชิกในครอบครัวเครือญาติ จนถึง
การสร้างความสามัคคีของคนในชุมชนด้วย   

 การปฏิบัติตามความเชื่อและพิธีกรรมแซนโฎนตาดังกล่าว ได้สอดคล้องกับคติ
ความเชื่อในทางพระพุทธศาสนาคือหลักปฏิบัติที่พระพุทธเจ้าทรงตรัสไว้คือ การทำพลีกรรม 
5 อย่าง (องฺ.จตุกฺก. (ไทย) 21/61/103) คือ 1) ญาติพลี 2) อติถิพลี 3) ปุพพเปตพลี 4) ราช
พลี 5) เทวตาพลี หลักธรรมที่เห็นได้จากประเพณีแซนโฎนตาของชาวจังหวัดสุรินทร์ ด้วยเหตุ
นี้คติความเชื้อทางศาสนาพราหมณ์ จึงมีการทำพิธีบูชาบรรพบุรุษอย่างมากมาย และคติความ
เชื่อเรื่องการทำบุญอุทิศให้กับบรรพบุรุษนี้ก็ยังมิอิทธิพลต่อพระพุทธศาสนาอย่างแพร่หลาย
และมีการนำไปปฏิบัติ อนึ่ง พิธีกรรมการทำบุญอุทิศให้บรรพบุรุษของชาวเขมรในจังหวัด
สุรินทร์ ซึ่งเรียกในภาษาท้องถิ่นว่า “แซนโฏนตา” ยังคงมีการปฏิบัติสืบทอดกันมาจวบจนถึง
ปัจจุบันนี้ ซึ่งพิธีกรรมดังกล่าวนี้ มีสาเหตุหลักจากอิทธิพลคติความเชื่อเรื่องการบูชาบรรพ
บุรุษ และการบูชาเทพเจ้าของศาสนาพราหมณ์ ซึ่งส่งผลต่ออิทธิพลจากความเชื่อเรื่องการ
บูชาตามคติทางพระพุทธศาสนา และได้รับคติความเชื่อโบราณที่เกี่ยวกับอำนาจการให้คุณให้
โทษของผีบรรพบุรุษและสิ่งศักดิ์สิทธิ์ที่มีอยู่ในชุมชน เพราะคติความเชื่อของชาวไทยเชื้อสาย
เขมรนั้นเมื่อถึงช่วงเทศกาลสารทเดือนสิบ ชาวเขมรสุรินทร์มีความเชื่อว่าประตูยมโลกจะเปิด 
เปรตจะเดินทางมาเยี่ยมญาติเพื่อขอส่วนบุญจากญาติพี่น้องของตน ชาวไทยเชื้อสายเขมรใน
จังหวัดสุรินทร์ จึงต้องมีการจัดทำอาหารขนมข้าวต้มเพ่ือต้อนรับผีบรรพบุรุษเหล่านั่น  

 ผู้วิจัยจึงมีความประสงค์ท่ีจะทำการวิจัยเรื่อง “การศึกษาวิเคราะห์ความเชื่อและ
พิธีกรรมในการทำบุญแซนโฎนตาของชาวจังหวัดสุรินทร์” เพื่ออธิบายด้านความเชื่อ และ
พิธีกรรมของประเพณีแซนโฎนตา และการทำบุญตามหลักการทางพระพุทธศาสนา ที่มี
รูปแบบ ระเบียบ พิธีกรรมของชุมชนที่ปรากฏใน ประเพณีแซนโฎนตาของชาวจังหวัดสุรินทร์ 
มีคุณค่าและสามารถเชื่อมโยงแนวคิด ให้สอดคล้องกับคติความเชื่อทางพระพุทธศาสนา                          
เพื่อสร้างปฏิสัมพันธ์อันแน่นแฟ้นระหว่างบุคคลในครอบครัว เครือญาติ โดยมีคติความเชื่อ
และพิธีกรรม ประเพณีทางพระพุทธศาสนาเป็นศูนย์รวมจิตใจ อันเป็นสายสัมพันธ์อันดีงามนี้
ตลอดไป ผู้วิจัยได้เห็นถึงความสำคัญและประโยชน์ที่จะได้รับดังกล่าวจึงได้ทำวิจัยในเรื่องนี้  

 



วารสารวิชาการ มจร บุรี รัมย์ | 305 
 ปีท่ี 6  ฉบับท่ี 2 (2564) : กรกฎาคม - ธันวาคม 

2. วัตถุประสงค์ของการวิจัย 
 1. เพ่ือศึกษาความเชื่อและพิธีกรรมการทำบุญในพระพุทธศาสนา 
 2. เพ่ือศึกษาการทำบุญแซนโฎนตาของชาวจังหวัดสุรินทร์  
 3. เพื่อวิเคราะห์ความเชื่อและพิธีกรรมในการทำบุญแซนโฎนตาของชาวจังหวัด
สุรินทร์ 

3. วิธีการดำเนินการวิจัย 
 ในการศึกษาครั้งนี้เป็นการวิจัยเชิงคุณภาพ (Qualitative Research) โดยเน้น
ศึกษาทางด้านเอกสาร (Documentary Research) และการศึกษาภาคสนาม (Field Study) 
ใช้วิธีการสัมภาษณ์ (Interview) มีลำดับและขั้นตอนในการวิจัย ดังนี้   

 3.1 ด้านเอกสาร เอกสารชั ้นปฐมภูมิ (Primary Source) คือ พระไตรปิฎก
ภาษาไทย ฉบับมหามกุฎราชวิทยาลัย พุทธศักราช 2525 และพระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับ
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย พุทธศักราช 2539 เอกสารชั้นทุติยภูมิ (Secondary Source) 
คือ เอกสาร หรืองานวิจัยที่เกี ่ยวข้องและบทความทางวิชาการต่ าง ๆ ทั้งภาษาไทยและ
ภาษาต่างประเทศในบางส่วนที่เกี่ยวข้องเช่น หนังสือ งานวิจัย บทความ และวิทยานิพนธ์                                    
ที่ได้อธิบายไว้   

 3.2 ด้านเนื ้อหา ได้ทำศึกษาวิเคราะห์ความเชื ่อและพิธีกรรมในการทำบุญ                                                 
แซนโฎนตาของชาวจังหวัดสุรินทร์ที ่มีเนื้อหาเกี ่ยวข้องและสัมพันธ์ ด้านความเชื ่อและ
พิธีกรรมในการทำบุญแซนโฎนตาและความประพฤติแนวทางการปฏิบัติตนกับหลักธรรมที่
เกี่ยวข้องที่แสดงออกของชุมชน และระเบียบการทำบุญที่ปรากฏในประเพณีนี้ เป็นต้น  

 3.3 ด้านพื้นที่ ได้ทำการศึกษาวิเคราะห์ความเชื่อและพิธีกรรมในการทำบุญ                                         
แซนโฎนตา ของชาวจังหวัดสุรินทร์ โดยได้ใช้พื้นที่ทำการศึกษา คือ บ้านยางบ่ออี หมู่  10 
ตำบลเมืองบัว อำเภอชุมพลบุรี จังหวัดสุรินทร์ บ้านยะวึก หมู่ 1 ตำบลยะวึก อำเภอชุมพลบุรี 
จังหวัดสุรินทร์ และบ้านโนนสาย หมู่ 5 ตำบลชุมพลบุรี อำเภอชุมพลบุรี จังหวัดสุรินทร์ 

 3.4 ด ้านประชากรกลุ ่มเป้าหมาย  ใช ้ว ิธ ีเล ือกแบบเจาะจง (Purposive 
Sampling) โดยกำหนดเลือกเอาผู้มีความเกี่ยวข้องและมีความรู้เกี่ยวกับประเพณีแซนโฎนตา 
ดังนี้ 1) พระสงฆ์ จำนวน 5 รูป 2) นักวิชาการ จำนวน 2 คน 3) ปราชญ์ชาวบ้าน จำนวน 5 คน 
4) ผู้ทำพิธีกรรม จำนวน 3 คน 5) ผู้นำชุมชน จำนวน 5 คน 6) ชาวบ้านทั่วไป จำนวน 20 คน 
ร่วมทั้งสิ้น จำนวน 40 รูป/คน  



306 | Academic MCU Buri ram Journal  

           Vol. 6  No. 2 (2021) : July–December  

 3.5 เครื่องมือที่ใช้ในการเก็บรวบรวมข้อมูล คือ 1) แบบสัมภาษณ์ ได้แก่ แบบ
สัมภาษณ์แบบมีโครงสร้าง และแบบสัมภาษณ์แบบไม่มีโครงสร้าง 2) แบบสังเกต ได้แก่ แบบ
สังเกตแบบมีส่วนร่วม และ การสังเกตุแบบไม่มีส่วนร่วม และแบบสนทนา 

 3.6 การเก็บรวบรวมภาคสนาม การวิจัยครั้งนี้ใช้ข้อมูลภาคสนามเป็นหลัก 
ประกอบด้วย 1) การสัมภาษณ์ โดยผู้ศึกษาใช้เทคนิคการสัมภาษณ์แบบมีโครงสร้างและแบบ
ไม่มีโครงสร้าง สัมภาษณ์ กลุ่มตัวอย่าง 2) การสังเกต โดยผู้วิจัยใช้การสังเกตแบบมีส่วนร่วม 
และการสังเกตแบบไม่มีส่วนร่วม กับกลุ่มตัวอย่าง ควบคู่ไปกับการสนทนา พูดคุยแลกเปลี่ยน
ความรู้ ประสบการณ์ 3) การสนทนากลุ่ม โดยผู้วิจัยร่วมสนทนากับกลุ่มตัวอย่างและชาวบ้าน
ที่ไม่ใช่กลุ่มตัวอย่าง เพ่ือให้ทราบข้อมูลเกี่ยวกับความเชื่อและวัฒนธรรม  

 3.7 การจัดทำข้อมูลและการวิเคราะห์ข้อมูล ผู้วิจัยทำข้อมูลโดยการนำข้อมูลที่
ได้จากการสัมภาษณ์ การสังเกต การสนทนากลุ่มมาตรวจสอบความถูกต้องและจัดกลุ่มของ
ข้อมูลตามความมุ่งหมายของการวิจัย การวิเคราะห์ข้อมูลผู้วิจัยได้เสนอการวิเคราะห์ข้อมูล
เชิงคุณภาพ โดยใช้เทคนิคการตรวจข้อมูลแบบสามเส้า (Triangulation Technique) และ
นำเสนอผลการวิเคราะห์ข้อมูลในลักษณะพรรณนาวิเคราะห์ (Descriptive Analysis) 

4. สรุปผลการวิจัย 

4.1 ความเชื่อและพิธีกรรมการทำบุญในพระพุทธศาสนา 
ความเชื่อและพิธีกรรมการบูชาตามวิถีความเชื่อแบบดั้งเดิมคือเชื่อในอำนาจ

เหนือธรรมชาติ โดยไม่ต้องการอธิบาย เป็นการยอมรับพลังอำนาจเหนือธรรมชาติ ผีวิญญาณ
บรรพบุรุษ และเทพเจ้า เมื ่อมีความเชื ่อแล้ว พิธีกรรมย่อมเกิดขึ ้นตามมาเพื ่อให้ครบ
องค์ประกอบแห่งการบูชา (ยโสธารา ศิริภาประภากร, 2558: 59) คนท้องถิ่นของของ ชุมชน 
สังคมโบราณ โดยเฉพาะชุมชนชาวจังหวัดสุรินทร์ ยังไม่รู้จักไม่ได้รับอิทธิพลพระพุทธศาสนา
มาก่อน และศาสนาพราหมณ์ (ฮินดู) แต่ก็มีความเชื่อเรื่องผี เพราะนับถือผีของแต่ละเผ่าและ
อำนาจที่มีอยู่เหนือธรรมชาติ ผีบ้านมีหลายระดับ เช่น ผีเรือน ผีบ้าน ผีฟ้า พญาแถน ผีออ ผีมอ 
ผีบรรพบุรุษเหล่านี้สามารถติดต่อกับมนุษย์ได้ เมื่อตายไปแล้ว ขวัญก็คือวิญญาณ หรือภูตผีซึ่ง
อาจจะล่องลอยวนเวียนอยู่ในโลกมนุษย์หรืออาจขึ้นไปอยู่บนสวรรค์กลายเป็นเทวดา การที่
คนนอนหลับแล้วฝันก็คือว่าดวงวิญญาณของคนได้ออกจากร่างไปชั่วคราวและเผชิญกับ
เหตุการณ์ต่าง ๆ ที่ปรากฏอยู่ในความฝันขวัญกลับมาสู่ร่างจึงตื่น เช่นเดียวกับสลบแล้วฟ้ืน 
ส่วนกรณีท่ีตายนั้นขวัญไม่กลับมาหรืออาจจะกลับมาแต่เข้าสู่ร่างกายมิได้ด้วยเหตุใดก็แล้วแต่



วารสารวิชาการ มจร บุรี รัมย์ | 307 
 ปีท่ี 6  ฉบับท่ี 2 (2564) : กรกฎาคม - ธันวาคม 

จึงไม่ฟื้นดวงวิญญาณตามคติของชาวไทยพุทธ (พระเฑียรวิทย์ อตฺตสนฺโต, 2548: 7) คติการ
นับถือผียังคงฝังลึกอยู่ในจิตใจของชาวไทยแม้ว่าในสมัยต่อ ๆ มาชาวไทยจะได้รับอิทธิพลของ
พระพุทธศาสนาและศาสนาพราหมณ์เข้ามาคติเดิมที่เกี่ยวกับผีก็ยังคงอยู่ มีผู้เปรียบเทียบการ
นับถือลัทธิศาสนาต่าง ๆ ของชาวไทยว่ามีลักษณะคล้ายรูปเจดีย์ซึ ่งมีฐานในการนับถือผี                                    
ถัดมาไปเป็นศาสนาพราหมณ์ และพุทธศาสนาเป็นส่วนยอดของเจดีย์ ความเชื่อทั้ง 3 แบบนี้
ผสมกลมกลืนกันไป ความเชื่อใดจะมีอิทธิพลปรากฏเด่นชัดกว่าความเชื่อถืออ่ืนขึ้นอยู่กับชาติ
ชั้น และการศึกษาของแต่ละบุคคลหรือกลุ่มบุคคล เมื่อมนุษย์มีความเชื่อศรัทธาสิ่งนี้ เช่น 
ความเชื่อเรื่องผี หรือเทพเจ้าย่อมส่งผลให้มนุษย์จัดพิธีกรรมต่าง ๆ ขึ้นเพื่อเป็นการ เซ่นไหว้
บวงสรวงเพื่อถวายจนกลายเป็นประเพณีสืบทอดต่อเนื่องกันมาซึ่งมนุษย์วิทยาถือว่าเป็นการ
ถ่ายทอดความรู้และประสบการณ์ของคนรุ่นก่อนให้แก่คนรุ่นต่อมา  

ความเชื่อเกี่ยวกับดวงวิญญาณบรรพบุรุษ สามารถอธิบายได้ว่า เป็นผีของปู่ย่าตา
ยาย  ต้นตระกูลในแต่ละครอบครัว ที่ล่วงลับไปแล้วผีบรรพบุรุษคู่แรกของชุมชนภาคเหนือ
เรียกว่า “ปู่แสะย่าแสะ” ภาคอีสานเรียกว่า “ปู่สังกะสาย่าสังกะสี” ส่วนภาคกลางเรียกว่า 
“ยายกะลา ตากะลี” ดังนั้นในการเล่าเรื่องโบราณที่หาระยะเวลาไม่ได้จะเริ่มต้นเล่าเรื่องมัก
เริ่มต้นว่า “กาลครั้งหนึ่ง นานมาแล้ว” ผีบรรพบุรุษจะแยกเป็นผีบรรพบุรุษประจำหมู่บ้าน 
เรียกว่า “ผีบ้าน” ผีประจำบ้านแต่ละหลัง เรียกว่า “ผีเรือน” (ศิริพร สุเมธารัตน์, 2553: 377) 
ผีบรรพบุรุษ และผีเรือน สมัยโบราณเชื่อว่าเมื่อตายไปแล้วดวงวิญญาณจะออกจากร่างไปสู่ที่
ต่าง ๆ ตามกรรมที่ตนทำไว้ เช่น ไปเกิดบนสรวงสวรรค์ หรือ ตกนรกไปเกิดใหม่หรือยังเวียน
ว่ายคุ้มครองรักษาบุตรหลานอยู่ตามบ้านเรือน เป็นต้น ผีเรือนนอกจากจะค่อยคุ้มครองดูแล
ปกป้องรักษาให้ปราศจาก โรคภัยไข้เจ็บ ไม่มีสิ่งชั่วร้ายมารบกวนให้เกิดภัยอันตราย ไห้มี
สุขภาพร่างกายแข็งแรงสมบูรณ์ มีอายุยืน รวมทั้งให้เกิดความอุดมสมบูรณ์ (ศิริพร สุเมธา
รัตน์, 2553: 400) ยังคอยคุ้มครองบุตรหลานไม่ให้ทำผิดประเพณี เช่น พี่น้องทะเลาะวิวาท
กัน หรือลูกหลานปล่อยตัวให้ชายเชยชมก่อนแต่งงาน ผีเรือนจะโกรธผู้กระทำผิดจะต้องเสียผี 
คือ ทำพิธ ีบวงสรวงขอขมามิฉะนั ้นผีเรือนจะทำร้าย จะมีการเซ่นไหว้แก่ผีบรรพบุรุษ 
บวงสรวงสังเวย บางทีก็จัดพิธีทำบุญให้เพื่อความเป็นมงคลแก่ตนและครอบครัว มีการรักษา 
สืบทอด ในการนับถือเมื่อมีเวลางานปี ลูกหลานที่อยู่ต่างบ้านต่างเมืองนั้นจะมาร่วมพิธีกรรม
เซ่นไหว้ด้วยเสมอ แต่จะไปเซ่นไหว้ที่บ้าน โคตรใหญ่ของตนเท่านั้น (เรณู เหมือนจันทร์เชย , 
2541: 141) 



308 | Academic MCU Buri ram Journal  

           Vol. 6  No. 2 (2021) : July–December  

พิธีกรรมคือการปฏิบัติที่เป็นมาตรฐานทางวัฒนธรรมอันเกี่ยวกับสัญลักษณ์ที่
กระทำในโอกาสต่าง ๆ หรือหมายถึงพฤติกรรมทางสังคมอันละเอียดอ่อนที่ถูกกำหนดขึ้นโดย
ขนบธรรมเนียม กฎหมาย หรือระเบียบของสังคม ซึ่งแสดงออกถึงสัญลักษณ์ของคุณค่านิยม 
หรือความเชื ่อ พิธ ีกรรมเป็นรูปแบบหนึ ่งของพิธ ีการ แต่มิได้มีความหมายตรงกันนัก                                          
ข้อแตกต่างที ่สำคัญคือพิธ ีการเป็นการปฏิบัติในสังคมที ่มีคนจำนวนมากกว่าหนึ ่งคน                                    
แต่พิธีกรรมอาจจะปฏิบัติเพียงคนเดียวก็ได้ นอกจากนี้ พิธีการมักจะจัดให้มีขึ้นในเหตุการณ์
สำคัญ ๆ ลักษณะสำคัญของพิธีกรรมคือส่วนใหญ่เป็นเรื่องที่เกี่ยวกับศาสนา และมักเกี่ยวข้อง
กับการใช้สัญลักษณ์ต่าง ๆ ในการแสดงความหมาย และมีการแสดงให้เห็นความมหัศจรรย์ 
หรือความสำคัญของสิ่งต่าง ๆ เพื่อให้บุคคลเกิดความเกรงขาม หรือเคารพนับถือด้วย  

พิธีกรรม คือพฤติกรรมที่กระทำขึ้นเพื่อสนองโลกียวิสัย หรือเพื่อความสูงส่งทาง
จิตวิญญาณซึ่งมีความศักดิ์สิทธิ์ โดยถูกต้องตามกฎหมาย ประเพณี การสั่งสมของวัฒนธรรม
และเป็นที่ยอมรับของคนทั่วไปจะต้องเป็นการกระทำที่ปลุกเร้าหรือเรียกร้องให้เกิดปฏิกิริยา
หรือ อารมณ์ได้ (ราชบัณฑิตยสถาน, 2546: 788) มีความเกี่ยวพันกับชีวิตของมนุษย์มาเนิ่น
นานตั้งแต่อดีตจนกระทั่งปัจจุบัน ซึ่งพิธีกรรมต่าง ๆ ได้มีพัฒนาการไปตามลำดับความ
เจริญก้าวหน้าของสังคม และเป็นที่น่าสังเกตว่าพิธีกรรมต่าง ๆ นั้น นับเป็นองค์ประกอบ
สำคัญประการหนึ่งของทุก ๆ ศาสนา ทั้งนี้เพราะพิธีกรรมบางอย่างอาจมีลักษณะผสมผสาน
ระหว่างศาสนาและคติชาวบ้านหรือมีส่วนประกอบของหลายศาสนาผสมผสานกันทั้งในด้าน
ความเชื่อและการปฏิบัติ หรือการประสานความเชื่อต่าง ๆ เข้าด้วยกันจนเกือบจะเป็นเนื้อ
เดียวกัน (สมพร เกษมสุขจรัสแสง, 2526: 47) เป็นเสมือนเครื่องมือหล่อเลี้ยงศาสนาที่คน
ทั ่วไปถือว่า (ศาสนา) เป็นแหล่งกำเนิดของประเพณีและวัฒนธรรมต่าง ๆ ของสังคม                                            
แต่กระนั ้นก็ตาม การที ่พิธ ีกรรมจะดำรงอยู ่ได้ ย่อมต้องได้ร ับการเกื ้อกูลจากศาสนา
เช่นเดียวกัน กล่าวคือ ก่อนที่พิธีกรรมใด ๆ จะปรากฏขึ้นนั้นย่อมต้องมีรากฐานมาจากความ
เชื่อ และความศรัทธา รวมทั้งประสบการณ์ทางศาสนา (Religious Experience) ที่แต่ละ
ปัจเจกบุคคลได้รับจากศาสนา  นั้น ๆ อันนำไปสู่การประกอบพิธีกรรมต่าง ๆ เพื่อใช้เป็นสื่อ 
หรือหนทางที่จะนำมาซึ่งความสำเร็จในสิ่งที่คาดหวังไว้ ทำให้เกิดความสบายใจ และมีกำลังใจ
ที่จะดำเนินชีวิตต่อไป นอกเหนือจากนี้ พิธีกรรมและศาสนาเป็นสิ่งที่มีความสัมพันธ์กัน
ใกล้ชิดกัน เพราะมีรากฐานมาจาก “ความเชื่อ” (Beliefs) ก็คือการยอมรับสิ่งต่าง ๆ ว่าเป็น
จริงทั้ง ๆ ที่สิ่งนั้นจะพิสูจน์ไม่ได้ก็ตาม ด้วยเหตุผลหรือปราศจากเหตุผลมารองรับ (สมิทธ์ 
สระอุบล, 2534: 54) “พิธีกรรมทางศาสนา” หรือที่เรียกว่า “ศาสนพิธี” ซึ่งเป็นวิธีปฏิบัติ



วารสารวิชาการ มจร บุรี รัมย์ | 309 
 ปีท่ี 6  ฉบับท่ี 2 (2564) : กรกฎาคม - ธันวาคม 

เกี่ยวกับศาสนาที่เป็นแบบแผนปฏิบัติสืบ ๆ กันมา หรือเป็นการแสดงออกถึงความเชื่อทาง
ศาสนา การปฏิบัติพิธีกรรมทางศาสนานี้เป็นสิ่งที่ทุกศาสนาจะต้องมีในพระพุทธศาสนา                                  
หากชาวพุทธได้ศึกษาศาสนพิธีของศาสนาพุทธให้เข้าใจอย่างถ่องแท้แล้วย่อมจะเป็น
ประโยชน์ ในฐานะที่เป็นการธำรงไว้ซึ่งพระพุทธศาสนา และนำมาซึ่งความสุขในการดำเนิน
ชีวิต สำหรับศาสนพิธีต่าง ๆ ที่กระทำกันในศาสนาพุทธนั้นเกิดขึ้นอย่างมีเหตุผลและมี
จุดมุ่งหมาย มิใช่เกิดจากศรัทธาที่เลื่อนลอยหรือไร้เหตุผล ยกตัวอย่างเช่น การทำบุญตัก
บาตร การถวายสังฆทาน การกราบ การไหว้ เว ียนเทียน แห่เท ียนพรรษา เป ็นต้น                                             
ช่วยเสริมสร้างจริยธรรมทำให้ผู้ประกอบพิธีกรรมน้อมจิตระลึกถึงความสำคัญของพิธีกรรม
นั้น ๆ แล้วตั้งจิตเพื่อบูชาพระรัตนตรัย และแน่นอนว่าผู้ที่เข้าร่วมในพิธีกรรมนั้นล้วนแต่มี
ใบหน้าที่ยิ้มแย้มแจ่มใจ จิตใจก็จะปลอดโปร่งด้วยความอ่ิมเอมในบุญกุศลที่ตนเองได้ทำ และ
เมื่อศาสนิกชนปฏิบัติศาสนพิธีอย่างต่อเนื่องแล้ว ย่อมมีจิตใจเป็นกุศล และการทำใจให้เป็น
สมาธิย่อมทำให้เกิดปัญญาทำให้สามารถควบคุมจิตใจให้สงบ สามารถข่มใจไม่ไหวหวั่นต่อสิ่ง
ที่จะมากระทบกระเทือนใจ อีกท้ังการประกอบศาสนพิธีย่อมทำให้เกิดความสามัคคีขึ้นในหมู่
ชนอย่างแน่แท้ สังคมไทยแม้จะมีรากฐานมาจากพระพุทธศาสนาก็ตาม แต่คนบางส่วนของ
สังคมก็ยังคงมีความเชื่อในเรื่องที่เร้นลับ ซึ่งเป็นสิ่งที่มีมาช้านานในสังคมไทย โดยทั่วไปความ
เชื่อมักจะมีเรื่องของความผูกพันกันของคนในสังคมแฝงอยู่ และสะท้อนออกมาในรูปแบบ
ของพิธีกรรมต่าง ๆ ซึ่งการประกอบพิธีกรรมนั้นต้องอาศัยความร่วมแรงร่วมใจของคนใน
ชุมชน เพื่อให้สังคมเป็นอันหนึ่งอันเดียวกัน แต่แม้กระนั้นในส่วนของคนแต่ละคนมักมีความ
เชื่อ และศรัทธาต่อสิ่งต่าง ๆ แตกต่างกันออกไป จนนำไปสู่การประกอบพิธีกรรมตามรูปแบบ
ความเชื่อของแต่ละคน และไม่ว่าจะเป็นพิธีกรรมประเภทใด ๆ ก็ตามล้วนแต่มีสารัตถะอยู่ที่
การเสริมสร้างความดีงาม และความบริสุทธิ์แห่งความคิดของผู้ร่วมพิธีกรรมเป็นพื้นฐาน                                    
เป็นต้นว่า การกราบไหว้หรือบูชาพระรัตนตรัย ซึ่งเป็นการแสดงออกถึงความศรัทธาใน
พระพุทธศาสนาเพื่อเสริมสร้างกำลังใจและความเป็นสิริมงคลให้แก่ตน หาใช่เป็นไปเพื่อการ
วิงวอนร้องขอจากสิ ่งศักดิ ์สิทธิ์ จะเห็นได้ว่าการประกอบพิธีกรรมนั้นเป็นการแสดงถึง
คุณธรรมที่มีอยู่ในทรรศนะของผู้ประกอบพิธีกรรม และสิ่งที่น่าพิจารณานั่นคือการประกอบ
พิธีกรรมใด ๆ ก็ตาม ควรคำนึงถึงฐานะทาง เศรษฐกิจของตน และควรเป็นพิธีกรรมที่มี
ประโยชน์ต่อตนเองและสังคมด้วย 

 
 



310 | Academic MCU Buri ram Journal  

           Vol. 6  No. 2 (2021) : July–December  

4.2 การทำบุญแซนโฎนตาของชาวจังหวัดสุรินทร์  
เมื ่อศึกษาแล้วทำให้ทราบว่า ประเพณีแซนโฎนตา เป็นประเพณีหนึ ่งที ่มี

ความสำคัญและปฏิบัติสืบทอดติดต่อกันมายาวนานของชาวกลุ่มชาวไทยเชื้อสายเขมรสุรินทร์ 
โดยเฉพาะบ้านย่างบ่อี ตำบลเมือง อำเภอชุมพลบุรี จังหวัดสุรินทร์ มีการประกอบในพิธีกรรม
ของชุมชนท้องถิ่น  ตรงกับวันแรม 14 ค่ำเดือน 10 ของทุกปี  เมื่อถึงวันแรม 14 ค่ำเดือน 10 
โดยมากชุมชนท้องถิ่นประกอบอาชีพเกษตรกรรม ช่วงเวลาสำคัญของประเพณี ครอบครัว 
ลูกหลาน พี่น้อง เครือญาติมักให้ความสำคัญ แม้นไปอาศัยที่ไกลบ้านเรือนมักจะเดินทาง
มาร่วมในการประกอบพิธีกรรมชาวไทยเขมรจังหวัดสุรินทร์ มีความเชื่อในเรื่องผีบรรพบุรุษ 
โฎนตาเป็นผู้มีอำนาจให้คุณให้โทษแก่ผู้ที่ยังมีชีวิตได้ (ยโสธารา ศิริภาประภากร, 2561: 45) 
ถ้าไม่ปฏิบัติตามประเพณีแซนโฎนตามักจะถูกสังคมลงโทษกล่าวหาว่าเป็นคนอกตัญญู                                  
และเชื่อว่าคนที่อกตัญญูจะประสบแต่ความล้มเหลวในชีวิตหาความสุขความเจริญไม่ได้ ความ
เชื่อดังกล่าวซึ่งมีการเซ่นสรวงบูชา เพ่ือให้บรรพบุรุษพอใจ ท่านก็จะคอยคุ้มครอง มีความเจริญ  

การจัดพิธีแซนโฎนตาขึ้น มี 3 ลักษณะ ได้แก่ 1) การจัดในบริเวณบ้านของตนเอง 
2) การจัดในชุมชนเพื่อประกอบพิธีกรรม 3) การจัดการทำบุญในวัดเพื่ออุทิศส่วนกุศลตาม
แบบทางพระพุธศาสนา  มีชั้นตอน ได้แก่ (1) การสื่อสารถึงลูกหลานเพื่อบอกกล่าวล่วงหน้า 
(2) การกำหนดสถานที่ประกอบพิธี (3) เตรียมสิ่งของเพ่ือเซ่นไหว้ (4) ไปทำบุญที่วัดเพ่ืออุทิศ
ส่วนกุศล มีรูปแบบ ได้แก่ การเซ่นไหว้มักเป็นการรวมตัวกับสมาชิกครอบครัว และเครือญาติ
เพื่อประกอบพิธีกรรมในวัน เวลา ดังกล่าว และลักษณะในการประกอบพิธีกรรม และมี
รูปแบบในการจัดกิจกรรมทางพระพุทธศาสนาเพื่อทำบุญอุทิศตามแนวทางพระพุทธศาสนา 
ซึ่งจะมีสมาชิกในครอบครัวร่วมกันไปทำบุญอุทิศ และทำพิธีกรรมชักผ้าบังสุกุลให้กับผู้ตาย                         
มีความเชื่อว่าผลบุญที่ทำจะส่งถึงดวงวิญญาณของบรรพบุรุษให้มีความสุข และปราศจาก
ความหิวโหย เป็นต้น ประเพณีแซนโฎนตาชุมชนได้มีการสืบทอด ต่อ ๆ แต่โบราณมาเป็นรุ่น
สู่รุ่น เป็นการเซ่นไหว้ดวงวิญญาณของบรรพบุรุษ มีผีบรรพบุรุษ ปู่ย่า ตายาย พ่อแม่ ถ้าญาติ
หรือลูกหลานประกอบพิธีแซนโฎนตาและทำบุญอุทิศให้ก็จะอวยพรให้ญาติหรือลูกหลานมี
ความสุขความเจริญ ประกอบอาชีพประสบผลสำเร็จ ถ้าไม่ให้ความสำคัญต่อประเพณีแซน
โฎนตา ปล่อยปละละเลย ดวงวิญญาณบรรพบุรุษจะโกรธและสาปแช่ง ไม่ให้มีความสุขความ
เจริญ ถ้าประกอบอาชีพ การงานใด ๆ จะฝืดเคืองไม่ราบรื่น ดังนั้น ครอบครัว ชุมชน กลุ่ม
ชาวไทยเชื ้อสายเขมร จึงต้องประกอบพิธีแซนโฎนตามาประเพณีทุกปี นอกจากนั้นผล
การศึกษายังพบว่ามีกิจกรรมการทำบุญอุทิศ ไปให้แด่ดวงวิญญาณของบรรพบุรุษ ได้แก่                                       



วารสารวิชาการ มจร บุรี รัมย์ | 311 
 ปีท่ี 6  ฉบับท่ี 2 (2564) : กรกฎาคม - ธันวาคม 

(1) ช่วงเช้าจะมีการชักผ้ามาติกาบังสุกุลให้แก่ผู้ชายหน้า ที่บรรจุอัฐิธาตุของผู้ตายด้วยผ้าใหม่ 
เสื ้อใหม่ ผ้าบังสุกุล ข้าวของเครื่องใช้ ข้าวปลาอาหาร และสังฆทานที่เตรียมไว้ถวายแด่
พระสงฆ์ที่จะมาสวดชักผ้าบังสุกุลทั้งนี้มีความเชื่อว่าเป็นการอุทิศกุศลให้ผู้ตาย (2) ช่วงเช้า
ประมาณ 07.00-08.00 นาที จะเป็นการถวายภัตตาหารเช้าแด่พระคุณเจ้า มีการถวาย
อาหาร คาวหวาน และพระสงฆ์จะมีการสวดมาติกาบังสุกุล อุทิศแด่ดวงวิญญาณบรรพบุรุษ 
(3) ช่วงท้ายพิธีกรรม มักมีการกรวดน้ำ อุทิศกุศลจากการทำบุญถวายสังฆทาน เครื ่อง
สังฆทาน ผ้าบังกุศล เป็นต้น 

ความสัมพันธ์ของประเพณีแซนโฎนตากับวิถีชีวิตของชาวจังหวัดสุรินทร์ จะมี
ความผูกพันเกี่ยวเนื่องกับทุกช่วงชีวิต ตั้งแต่วันเกิด ดำเนินชีวิตไปจนถึงวันตาย ไม่ว่าจะ
ประกอบกิจกรรมใด ๆ ก็จะต้องมี การเซ่นไหว้บอกกล่าวผีบรรพบุรุษเสมอ ด้วยคติความเชื่อ
ชาวไทยเชื้อสายเขมรมีความเชื่อในเรื่องผีบรรพบุรุษ ชาวบ้านเชื่อว่าผีโฎนตาเป็นผู้มีอำนาจ
สามารถให้คุณให้โทษแก่ผู้ที่ยังมีชีวิตได้ ถ้าใครไม่ปฏิบัติตามประเพณีและพิธีกรรมแซนโฎนตา 
ก็จะถูกสังคมติเตียนกล่าวหาว่าเป็นคนอกตัญญู และเชื่อว่าคนที่อกตัญญูจะประสพแต่ความ
ล้มเหลว ในชีวิตหาความสุขไม่ค่อยได้ ไม่ค่อยประสพความเจริญ ดังนั้นความเชื่อดังกล่าวจึง
เป็นที่มาของพิธีกรรมและทุกคนต้องประกอบพิธีกรรมการเซ่นสรวงบูชา เพ่ือให้ดวงวิญญาณ
ของบรรพบุรุษเกิดความพอใจ ท่านก็จะคอยคุ้มครองอวยชัย ให้พร ให้ลูกหลานประสบแต่
ความสุขความเจริญ และนอกจากนี้ยังเชื่อว่าวิญญาณบรรพบุรุษจะดลบันดาล ให้ฝนตกต้อง
ตามฤดูกาล เพื่อให้เกิดความอุดมสมบูรณ์ ทางการเกษตรกรรมด้วย ชาวไทยเชื้อสายเขมร                                   
ได้อาศัยความเชื่อในการนับถือผีบรรพบุรุษเดียวกัน เป็นเครื่องมือในการควบคุมพฤติกรรม
ของคนในชุมชน สังคม ทำให้เกิดมีระเบียบ วินัย มีศีลธรรม  ก่อให้เกิดความรักสามัคคีเป็นสิ่ง
ที่ทุกคนจะต้องยึดเหนี่ยวไว้ตลอดนั้นเอง (สีมา อนุรักษ์, ม.ป.ป:33-34) ประเพณีแซนโฏนตา
หรือสารทเดือนสิบของชาวจังสุรินทร์ คือคติธรรมเกี่ยวกับการบูชา หลักธรรมเกี่ยวกับความ
กตัญญูกตเวที หลักกฎแห่งกรรมซึ่งหลักธรรมทั้ง 3 นี้ หลักธรรมที่ปรากฎอย่างชัดเจนใน
ประเพณีแซนโฎนตา ดังนั้น พิธีกรรมนี้จึงเป็นสิ่งหล่อหลอมให้ชาวพุทธเชื้อสายเขมรใน
จงัหวัดสุรินทร์อยู่กันอย่างปกติสุข 

 4.3 วิเคราะห์ความเชื่อและพิธีกรรมในการทำบุญแซนโฎนตาของชาวจังหวัด
สุรินทร์ 
 การวิเคราะห์ เป็นการแยกแยะองค์ประกอบของเรื่องที่จะวิเคราะห์ หรือสิ่งที่จะ
พิจารณาออกเป็นส่วนย่อยที ่มีความสัมพันธ์กัน เพื ่อทำความเข้าใจรวมทั้งการสืบค้น



312 | Academic MCU Buri ram Journal  

           Vol. 6  No. 2 (2021) : July–December  

ความสัมพันธ์ของส่วนต่าง ๆ การวิเคราะห์ความเชื่อที่ชุมชนมีต่อพิธีการแซนโฎนตานั้นมีคติที่
สำคัญ ดังนี้ 

 เมื่อวิเคราะห์ด้านความเชื่อ ของชุมชนจังหวัดสุรินทร์ที่มีต่อความเชื่อนั้นสามารถ
วิเคราะห์และอธิบายได้อย่างเข้าใจได้ว่าเป็นการยอมรับนับถือในหลักการอย่างใดอย่างหนึ่ง
หรือในคำสอน ที่ได้จากบรรพบุรุษ และในบุคคล เป็นการยึดถือในสิ่งที่เชื่อว่ามีอำนาจเหนือ
มนุษย ์หรือธรรมชาติของบ ุคคลกลุ่ มชน หรือสั งคม เช่น ชาวพุทธมีความเชื่ อต่อ
พระพุทธศาสนาที่มีองค์ประกอบคือ พระพุทธ พระธรรม พระสงฆ์เป็นที่พึ ่งและสรณะ                                     
ชาวไทยเชื้อสายเขมรจังหวัดสุรินทร์มีความเชื่อเกี่ยวกับผีบรรพบุรุษเมื่อวิเคราะห์ความเชื่อ 
คือ ทัศนคติ ความคิด ของผู้ประกอบพิธีตามความเชื่อและผู้มาร่วมในพิธีกรรมของชุมชนถือ
เป็นการยอมรับและยึดถือสิ่งที่ ได้รู้  ได้เห็น โดยไม่ต้องการเหตุผลมาอธิบายและไม่จำเป็นว่า
สิ่งที่เชื่อนั้นจะมีหลักฐานหรือไม่มีหลักฐานเป็นการยอมรับต่อพลังอำนาจเหนือธรรมชาติที่ไม่
สามารถพิสูจน์ได้ว่าเป็นความจริง และในสังคมหนึ่งยอมรับและให้ความยำเกรงต่ อดวง
วิญญาณบรรพบุรุษ ความเชื่อจึงสามารถสรุปได้ว่า ความเชื่อที่มีต่อดวงวิญญาณผีบรรพบุรุษ 
ที่ยังอาศัยอยู่คู่กับลูกหลาน ที่สถิตนั้นก็คือบ้านเรือนที่ลูกหลานจะสร้างหิ้งบูชาเล็ก ๆ ไว้ที่หัว
นอน ห้องใดห้องหนึ่ง เพ่ือกราบไหว้บูชา ผีบรรพบุรุษนั้นเป็นผีต้นตระกูลตั้งแต่อดีตเป็นต้นมา  
ที่เราเรียกว่า ผีปู่ย่าตายยายนั้นเอง ซึ่งผีบรรพบุรุษนั้นจะให้การคุ้มครองรักษาบ้านเรือน
ลูกหลานให้ร่มเย็นเป็นสุขแต่ลูกหลานทุกคนก็ต้องอยู่ในกฎบ้านด้วยเช่นกัน เช่นพี่น้องไม่
ทะเลาะกัน ลูกหญิงไม่เสียตัวก่อนแต่งงานและภายในบ้านในปีหนึ่ง  ๆ จะมีการเซ่นไหว้แก่ผี
บรรพบุรุษ บวงสรวงสังเวย บางทีก็จัดพิธีทำบุญให้เพื่อความเป็นมงคลแก่ตนและครอบครัว 
มีการรักษา สืบทอด ในการนับถือเมื่อมีเวลางานปี ลูกหลานที่อยู่ต่างบ้านต่างเมืองนั้นจะ
มาร่วมพิธีกรรมเซ่นไหว้ด้วยเสมอ แต่จะไปเซ่นไหว้ที่บ้าน โคตรใหญ่ของตนเท่านั้น  

 เมื่อวิเคราะห์ถึงคติความเชื่อด้านผีบรรพบุรุษ ได้แก่วิญญาณของ ปู่ย่า ตายาย 
พ่อแม่ ซึ่งตายไปแล้วยังเป็นสัมภเวสีแสวงหาที่เกิดเที่ยวไป ๆ มา ๆ ยังบ้านเรือนของลูกหลาน
มาดูแลความสุขทุกข์คุ้มครองบ้านเรือนเพื่อลูกหลานได้รับความผาสุกช่วยให้ดำรงวงศ์สกุล
เจริญรุ่งเรือง ธรรมเนียมจีนมีพิธีไหว้เจ้า คือ ไหว้เซ่นสังเวยผีวิญญาณพ่อแม่ที่ตายไปแล้วเหตุ
นั้น คนอีสานจึงมีความเชื่อเช่นไหว้ผีบ้านผีเรือนกันมาถึงเทศกาลตรุษสารท จึงทำบุญตรุษ
สารทอุทิศบุญกุศลไปถึงผีวิญญาณของบรรพบุรุษ ซึ่งยังเป็นสัมภเวสีจะได้รับส่วนกองบุญของ
ลูกหลานเมื่อได้รับแล้วจะมีความปลาบปลื้มดีใจ เรียกว่า ประเพณีส่งบุญกุศล ในความเชื่อ
เรื่องผีบรรพบุรุษนี้ดูจะมีเค้ามาจากศาสนาพุทธที่เชื่อว่า เมื่อผู้ตายตายไปแล้วจะแบ่งออกเป็น 



วารสารวิชาการ มจร บุรี รัมย์ | 313 
 ปีท่ี 6  ฉบับท่ี 2 (2564) : กรกฎาคม - ธันวาคม 

2 กลุ่มคือกลุ่มที่ทำดีจะได้ไปสวรรค์ กับกลุ่มที่ทำชั่ว ทำบาปก็จะตกนรกเป็นสัตนรกผี หรือ
เปรตพวกเหล่านี้จะได้รับทัณฑ์ทรมานมากน้อยต่างกัน เมื่อถึงแรม 1 ค่ำ เดือน 10 พระยายม
จะอนุญาตให้ผีเหล่านี้เดินทางมาเยี่ยมลูกหลานได้ ผีจะพักอยู่ที่วัดและคอยดูทางว่าลูกหลาน
ของตนจะมาทำบุญอุทิศส่วนกุศลให้ตนบ้างหรือไม่ ถ้าลูกหลานมาทำบุญอุทิศส่วนกุศล                                       
ผลบุญนี้พวกตนก็ได้รับและเมื่อได้อ่ิมหนำสำราญก็จะพากันอวยพรให้ลูกหลานอยู่เย็นเป็นสุข  
แต่ถ้ารอแล้วไม่เห็นลูกหลานมาทำบุญ ก็จะสาปแช่งไม่ให้มีความสุขความเจริญ จากตำนาน
ความเชื่อของชาวไทยเขมรจังหวัดบุรีรัมย์ดังกล่าวจึงพอสรุปได้ว่าจุดมุ่งหมายของการแซน
โฎนตา ก็คือการทำบุญอุทิศส่วนกุศลแก่บรรพบุรุษที่ล่วงลับไปแล้ว 

 ประเภทของพิธีทำบุญอุทิศให้แก่ผู้ตาย 1) ปัตติทานมัย หมายถึง การทำบุญด้วย
การเฉลี่ยส่วนแห่งความดีให้แก่ผู้อื่น 2) ทักษิณานุประทาน หมายถึง ทานเจตนาเป็นเหตุให้
บุญเจริญเพิ่มพูนขึ้นก็ได้ หมายถึงบุญที่เกิดขึ้นจากการบริจาค 3) บุพเปตพลี คือ การทำบุญ
อุทิศให้กับผู้ที่ล่วงลับไปแล้ว 4) มตกทาน คือ ทานที่อุทิศให้ผู้ล่วงลับไป คติความเชื่อทาง
พระพุทธศาสนา 

 การอุทิศส่วนบุญตามคติทางพระพุทธศาสนา ได้แก่ การทำบุญด้วยการแบ่ง
ส่วนแห่งความดีที่ตนได้ทำแล้ว อยากจะแผ่ให้ผู้อื่น ด้วยเจตนาที่เป็นบุญให้เจริญเพิ่มพูนขึ้น 
ซึ่งเกิดจากการบริจาคทาน โดยไทยธรรมที่เป็นเครื่องมือ หรือ เป็นอึปกรณ์สำหรับการทำบุญ 
และการอุทิศส่วนบุญ เป็นต้น 

 การบูชาตามคติทางพระพุทธศาสนา ได้แก่ การแสดงความยอมรับนับถือแก่ 
บิดามารดา บุตร ภรรยา สามี กรรมกร เพื่อนชาวนา เพื่อร่วมงาน เทวดา สมณพราหมณ์ 
เพ่ือแสดงความเคารพเทิดทูนเชิดชูคุรามความดีและยกย่องให้ปรากฏขึ้น 

 ความกตัญญูกตเวที ตามคติทางพระพุทธศาสนา ได้แก่ ความกตัญญูกตเวทีต่อ
บุคคล ผู้มีความดี หรือ อุปการะต่อตนเป็นส่วนตัวอย่างหนึ่ง ความกตัญญูกตเวทีต่อบุคคล   
ผู้ได้บำเพ็ญคุณประโยชน์ หรือ มีความดีเก้ือกูลแก่ส่วนร่วม   

 สังคหวัตถุตามคติทางพระพุทธศาสนา หมายถึง เรื่องที่จะสงเคราะห์กัน ซึ่งเป็น
เครื่องยึดเหนี่ยงผู้อื่นไว้ กรรมและการเกิดใหม่ตามคติทางพระพุทธศาสนา กรรม แปลตาม
ศัพท์ว่าการงาน หรือการกระทำแต่ในทางธรรมต้องจำกัดความจำเพราะลงไป คือ การกระทำ
ที่ประกอบด้วยเจตนา หรือ การกระทำที่เป็นไปด้วยความจงใจ คุณค่าทางจริยธรรมตามคติ
ทางพระพุทธศาสนา หมายถึง การดำเนินชีวิตหรือความเป็นอยู่  ทั้งระดับศีลที่เราเรียกกันว่า 



314 | Academic MCU Buri ram Journal  

           Vol. 6  No. 2 (2021) : July–December  

ศีลธรรมทั้งระดับจิตใจ คุณธรรมภายในหรือ คุณภาพจิต สมรรถภาพจิตและสุขภาพจิตที่มี
สมาธิเป็นแกนกลางและทั้งระดับปัญญา เป็นต้น  

5. ข้อเสนอแนะ 

 5.1 ข้อเสนอแนะเชิงนโยบาย  
 ในด้านครอบครัวจะให้ความสำคัญต่อบุคคลผู้ที่ล่วงลับไปแล้ว ควรที่จะทำพิธีให้
ถูกต้องตามแนวทางพระพุทธศาสนา และรัฐบาลหรือองค์กรปกครองส่วนท้องถิ่นควรให้
ความสำคัญและส่งเสริมให้มีการอนุรักษ์ประเพณีแซนโฎนตาในท้องถิ่นอย่างจริงจัง ควร
หาทางปรับปรุง และเสริมกิจกรรมที่แสดงถึงคุณธรรม จริยธรรม ผ่านประเพณีท้องถิ ่นที่
สำคัญและหาทางอนุรักษ์มรดกภูมิปัญญาให้คงอยู่ต่อไป  

 5.2 ข้อเสนอแนะสำหรับการวิจัยครั้งต่อไป 
 ผู้ที่มีความสนใจที่จะทำวิจัยเกี่ยวกับประเพณีแซนโฎนตาของจังหวัดสุรินทร์ ควร

ศึกษาดังต่อไปนี้ 
 1. ควรศึกษาเพิ ่มเติมเกี่ยวพิธ ีกรรมแซนโฎนตา ที ่เกี ่ยวข้องกับระบบ
โครงสร้างทางสังคม โดยแบ่งออกให้เป็นลักษณะต่าง ๆ ศึกษาถึงระบบโครงสร้างที่ก่อให้เกิด
การมีส่วนร่วม การรวมตัว และพลังขับเคลื่อนท่ีปรากฏในงานประเพณีท้องถิ่นนี้   
 2. ควรศึกษาเปรียบเทียบความเหมือน ความต่างของประเพณีท้องถิ่น 
ระหว่างกลุ่มชาวไทยเชื้อสายเขมร และกลุ่มชาวไทยกูย ว่ามีความเหมือนกันอย่างไร และมี
ความต่างกันอย่างไร ระหว่างกลุ่มชาติพันธุ์ทั้งสองนี้ 
 3. ควรศึกษาถึงคติคำสอน หลักธรรม ที่ปรากฏในประเพณีแซนโฎนตา                                            
เพ่ือสามารถบูรณาการกับพระพุทธศาสนาเพ่ือพัฒนาเป็นลักษณะการเทศนาสั่งสอนที่มีความ
สอดคล้องกันต่อไปได้อย่างเหมาะสม 
 

เอกสารอ้างอิง 

พระเฑียรวิทย์ อตฺตสนฺโต (โอชาวัฒน์). (2548). การศึกษาความเชื ่อและพิธีกรรมทาง
พระพ ุทธศาสนาของร ่ า งทรง :  กรณ ีศ ึ กษาในเขตกร ุ ง เทพมหานคร. 
วิทยานิพนธ์ศาสตรมหาบัณฑิต. มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 



วารสารวิชาการ มจร บุรี รัมย์ | 315 
 ปีท่ี 6  ฉบับท่ี 2 (2564) : กรกฎาคม - ธันวาคม 

มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย. (2525). พระไตรปิกฎภาษาไทย ฉบับมหามกุฏราช
วิทยาลัย พิมพ์เนื่องในวโรกาสครบ 200 ปี แห่งกรุงรัตนโกสินทร์ พุทธศักราช 
2525. กรุงเทพมหานคร: มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย. 

ยโสธารา ศ ิร ิภาประภากร. (2558). ศ ึกษาแนวทางการบูรณาการคต ิธรรมทาง
พระพุทธศาสนาที่ปรากฏในประเพณีสารท โฎนตากับหลักสูตรสถานศึกษา
กลุ ่มสาระสังคมศึกษา ศาสนา และวัฒนธรรมตามหลักสูตรแกนกลางขั้น
พื้นฐาน พุทธศักราช 2551. สำนักงานคณะกรรมการการศึกษาข้ันพ้ืนฐาน. 

ยโสธารา ศิริภาประภากร. (2561). ประเพณีแซนโฎนตา: วัฒนธรรมประเพณีของชาวไทย
เชื้อสายเขมร จังหวัดสุรินทร์. วารสารหาดใหญ่วิชาการ, 16(2), 247.  

เรณู เหมือนจันทร์เชย. (2541). การศึกษาอิทธิพลความเชื่อประเพณีและพิธีกรรมของชาว
ไทยโซ่งที่มีผลต่อการพัฒนาคุณภาพชีวิต: กรณีศึกษาหมู่บ้านแหลมกระเจา 2 
ตำบลลำลูกบัว อำเภอดอนตูม จังหวัดนครปฐม. วิทยานิพนธ์ศิลปศาสตรมหา
บัณฑิต สาขาวิชาพฒันาชนบทศึกษา. มหาลัยมหิดล. 

ราชบัณฑิตยสถาน. (2546). พจนานุกรม ฉบับราชบัณฑิตยสถาน. กรุงเทพมหานคร: บริษัท 
นานมีบุ๊คส์พับลิเคชั่น. 

ศิริพร สุเมธารัตน์. (2553). ประวัติศาสตร์ท้องถิ่นเมืองสุรินทร์. คณะมนุษย์ศาสตร์และ
สังคมศาสตร์: มหาวิทยาลัยราชภัฏสุรินทร์. โรงพิมพ์ ส. พันธ์เพ็ญ. 

สมพร เกษมสุขจรัสแสง. (2526). การผสมทางวัฒนธรรมของลาวโซ่ง หรือไทยโซ่ง. สุรินทร์: 
มหาวิทยาลัยราชภัฏสุรินทร์. 

สมิทธ์ สระอุบล. (2544). มานุษยวิทยาเบื ้องต้น . พิมพ์ครั ้งที ่ 1. กรุงเทพมหานคร: 
สำนักพิมพ์โอเดียนสโตร์. 

สีมา อนุรักษ์. มรดกอีสาน ประเพณีและวิถีชีวิต. กรุงเทพมหานคร: ซีแอนด์เอ็น. ม.ป.ป. 


