
28 | Academic MCU Bur i ram Journal  

         Vol. 8  No. 1 (2023) : January–April  

การศึกษาเปรียบเทียบญาณวิทยาของปรัชญาสางขยะกับพุทธปรัชญาเถรวาท 
A Comparative Study of Epistemology of Samkhya                                                               

and Theravada Buddhist Philosophy 
 

บุญลอง ค ำบำง 
Boonlong Khambang 

วิเชียร ชำบุตรบุณฑริก, พระปลัดกิตติ ยุตฺติธโร 
Wichian Chabutbuntrik, Phra Palad Kitti Yuttidharo 

วิทยำลัยสงฆ์บุรีรัมย์ มหำวิทยำลัยมหำจุฬำลงกรณรำชวิทยำลัย 
Buriram Buddhist Collage, Mahachulalongkornrajavidyalaya University 

E-mail: khambang.long@gmail.com 
 

บทคัดย่อ 
 การวิจัยนี้  มีวัตถุประสงค์ เพ่ื อ 1) ศึกษาญาณวิทยาของปรัชญาสางขยะ                                   
2) ศึกษาญาณวิทยาของพุทธปรัชญาเถรวาท 3) ศึกษาเปรียบเทียบญาณวิทยาของปรัชญา
สางขยะกับพุทธปรัชญาเถรวาท เป็นงานวิจัยเชิงคุณภาพ โดยศึกษาจากพระไตรปิฎกคัมภีร์
ทางพระพุทธศาสนา เอกสารและงานวิจัยที่เกี่ยวข้อง และวิเคราะห์ข้อมูลด้วยวิธีการเชิง
พรรณนา 
 ผลการวิจัยพบว่า 
 พุทธปรัชญาเถรวาท คือหลักค าสอนเกี่ยวกับญาณวิทยานั้น คือ สมมติสัจจะ 
เป็นความจริงโดยสมมติ ซึ่งประเด็นส าคัญของญาณวิทยา ได้แก่ 1) ขอบข่ายและบ่อเกิด
ความรู้ สุตมยปัญญา คือปัญญาหรือความรู้ที่เกิดขึ้นจากการฟัง จินตามยปัญญา คือปัญญา
หรือความรู้ ที่เกิดจากความคิดและการพิจารณาหาเหตุผล และภาวนามยปัญญา คือปัญญา
ที่เกิดขึ้นเพราะการฝึกฝน อบรมและลงมือปฏิบัติสมาธิ 2) ธรรมชาติและลักษณะของความรู้
โดยสรุปแล้ว มี 2 ประเภท คือ ความรู้แบบประจักษ์ หรือความรู้แบบสมมติ คือการรู้สิ่งต่าง ๆ 
ด้วยความประจักษ์โดยอาศัยประสาทสัมผัสทั้ง 5 เป็นความรู้แบบสมมติสัจจะ และความรู้
แบบอัชฌัตติกญาณ หรือความรู้แบบปรมัตถสัจจะ คือความรู้อันเกิดจากภายในจิต และ                               
3) เกณฑ์ใช้ในการตัดสินความรู้ มี 3 ขั้นตอน คือ ความรู้ที่เกิดจากความสัมพันธ์กับข้อปฏิบัติ 
ความรู้ที่เกิดจากการปฏิบัติตรงข้ามกัน และความรู้ที่สนับสนุนข้อปฏิบัติ 
 การเปรียบเทียบความแตกต่างและความเหมือน 1) ขอบข่ายของความรู้ของ
ปรัชญาสางขยะ มี 3 คือ (1) การประจักษ์ (2) การอนุมาน และ (3) การบอกเล่าของคัมภีร์ 
ส่วนขอบข่ายของความรู้ของพุทธปรัชญาเถรวาท (1) สมมติสัจจะ คือความจริงโดยสมมติ                               
(2) สภาวสัจจะ คือความจริงตามสภาวะ (3) ปรมัตถสัจจะ คือความจริงขั้นปรมัตถ์                                         
(4) อริยสัจ คือความจริงอย่างยิ่ง 2) บ่อเกิดของความรู้ของปรัชญาสางขยะ คือ (1) ประจักษ์

ได้รับบทความ: 31 พฤษภาคม 2565; แก้ไขบทความ: 25 กรกฎาคม 2565; ตอบรับตีพิมพ์: 27 กรกฎาคม 2565 
Received: May 31, 2022; Revised: July 25, 2022; Accepted: July 27, 2022 



วำรสำรวิชำกำร มจร บุรี รัมย์  | 29 
           ปีท่ี 8  ฉบับท่ี 1 (2566) : มกรำคม - เมษำยน 

ประมาณ (2) อนุมานประมาณ (3) ศัพทประมาณ ส่วนบ่อเกิดความรู้ของพุทธปรัชญา                                  
เถรวาทมี 3 ประการ ซึ่งมีความแตกต่างกัน คือ (1) สุตมยปัญญา คือปัญญาหรือความรู้ที่
เกิดขึ้นเพราะการฟัง (2) จินตามยปัญญา คือปัญญาหรือความรู้ที่ เกิดจากความคิด                                       
(3) ภาวนามยปัญญา คือปัญญาที่ เกิดขึ้นเพราะการฝึกฝน 3) ธรรมชาติและลักษณะ                                     
ของความรู้ในปรัชญาสางขยะมี 3 ประเภท คือ (1) ความรู้ประจักษ์ คือความรู้ที่เรารับรู้
โดยตรงทางประสาทสัมผัส (2) ความรู้จากการอนุมาน คือความรู้เกี่ยวกับสิ่งที่ยังไม่ได้
ประจักษ์โดยผ่านสิ่งที่ประจักษ์แล้ว และ (3) ความรู้จากการบอกเล่า คือความรู้จากการ                                 
บอกเล่าของผู้ที่เชื่อถือได้ ส่วนพุทธปรัชญาเถรวาทความรู้มี  2 แบบ คือ (1) ความรู้แบบ
ประจักษ์ คือความรู้แบบสมมติ (2) ความรู้แบบอัชฌัตติกญาณ คือความรู้แบบปรมัตถสัจจะ 
หลักเกณฑ์ใช้ในการตัดสินความรู้  ปรัชญาสางขยะมี 3 ประการ คือ (1) ประมาตะ ผู้รู้                                  
(2) ประเมยะ อารมณ์ที่ถูกรู้ (3) ประมาณะ บ่อเกิดแห่งความรู้ ส่วนพุทธปรัชญาเถรวาทใช้
หลักกาลามสูตร 10 ประการเป็นเกณฑ์ตัดสินความรู้ 

ค าส าคัญ: ญาณวิทยา, ปรัชญาสางขยะ, พุทธปรัชญาเถรวาท 
 

Abstract 
 The purpose of the research were: 1) to study the epistemology of 
Samkhya philosophy; 2) to study the epistemology of Theravada Buddhist 
Philosophy; 3)  to comparative study of the Epistemology of Samkhya 
Philosophy and Theravada Buddhist Philosophy. This is a qualitative research 
by studying from the Tripitaka, Buddhist scriptures related papers and the 
research which analyzes the data by analytical methods. 
 The research result found that: 
 Theravada Buddhist Philosophy is that the doctrine of epistemology 
is assuming that the truth is fictitious. The important issues of epistemology 
are: (1) the scope and source of knowledge; Sutamayapañña is wisdom or 
knowledge that arises from listening; Jintamayapañña is wisdom or knowledge 
caused by thought and reasoning and Phawanamayapañña is the wisdom that 
arises through practice Training and practice of meditation. (2) Nature and 
characteristics of knowledge; empirical knowledge; or imaginary knowledge is 
to know things by apprehension through the five senses, which is fictitious 
knowledge and absolute knowledge or knowledge of the ultimate truth is the 
knowledge that arises from within the mind and (3) the criteria used to judge 
knowledge has 3 steps: knowledge arising from relationship with practice, 
knowledge arising from opposite practices and knowledge that supports the practice. 



30 | Academic MCU Bur i ram Journal  

         Vol. 8  No. 1 (2023) : January–April  

 A comparison of differences and similarities is as follow; 1) There 
are three scope of knowledge of the Samkhya philosophy: (1) apparition,                                       
(2) inference, and (3) retelling of the scriptures. As for the scope of knowledge 
of Theravada Buddhist philosophy: (1) suppositional truth, (2) supreme truth, 
(3) paramattha truth, (4) noble truth. 2) The source of knowledge of the 
philosophy of waste-scattering is (1) apparent approximately, (2) roughly 
inferred, (3) roughly, as for the source of knowledge of Theravada Buddhist 
philosophy, there are three differences, namely (1) Suttamayapañña is 
wisdom or knowledge that arises through hearing (2) Jintamayapañña is 
wisdom or knowledge that arises from thought (3) Bhavanamayapañña is 
wisdom that arises through practice. 3) Nature and characteristics of 
knowledge in the philosophy of Samkhya, there are 3 types: (1) empirical 
knowledge; is the knowledge that we perceive directly sensory knowledge                                     
(2) knowledge from inference is the knowledge of things that have not yet been 
manifested through what has already been manifested; (3) knowledge of 
retelling is the knowledge of hearsay from a trusted person. As for Theravada 
Buddhist philosophy, there are two types of knowledge: (1) empirical knowledge; 
or fictitious knowledge; or paramatthasaccha knowledge; 4) there are three 
criteria used in judging knowledge intuitive Knowledge of the trash-sweeping 
philosophy: (1) Pramata; the knowledgeable, (2) Prameya; the perceived mood, 
(3) Prammana; approximation source of knowledge as for Theravada Buddhist 
philosophy, Ten beliefs are used as criteria for determining knowledge. 

Keywords: Epistemology, Samkhya Philosophy, Theravada Buddhist Philosophy 
 
1. บทน า 
 ปรัชญาสางขยะอยู่ในปรัชญาอินเดีย ปรัชญาสางขยะนี้เป็นส านักที่เก่าแก่อีก
ส านักหนึ่ง ผู้ก่อตั้งคือกปิละ มีชีวิตอยู่ในราวก่อนพุทธกาลหนึ่งศตวรรษ ซึ่งปรัชญาอินเดียแต่
ละส านักก็มีขอบข่ายคล้ายกัน อาจแบ่งเป็นขอบข่ายได้ 3 ประการ (นงเยาว์ ชาญณรงค์, 
2542: 7) คือ อภิปรัชญา ญาณวิทยาและจริยศาสตร์ ทั้ง 3 ประการนี้อยู่ในขอบข่ายของ
ปรัชญาอินเดีย แต่ในที่นี้จะกล่าวถึงเฉพาะเรื่องญาณวิทยา (Epistemology) หรือทฤษฎี
ความรู้เท่านั้น ซึ่งปรัชญาสางขยะมีอาฬารดาบสและอุทกดาบสเป็นเจ้าส านัก ระบบปรัชญานี้
กล่าวถึงการแสวงหาความรู้ที่ถูกต้องเกี่ยวกับสัจภาวะ โดยการจ าแนกวัตถุแห่งการรับรู้
ออกเป็นจ านวนต่าง ๆ มากถึง 25 ชนิด เป็นสัจภาวะความแท้จริง หรือเรียกว่า “ตัตตวะ” 
(บุญมี แท่นแก้ว, 2541: 44) นี่คือแนวคิดทางด้านญาณวิทยาหรือทฤษฎีความรู้ของปรัชญา



วำรสำรวิชำกำร มจร บุรี รัมย์  | 31 
           ปีท่ี 8  ฉบับท่ี 1 (2566) : มกรำคม - เมษำยน 

สางขยะ ในทรรศนะเรื่องญาณวิทยาหรือทฤษฎีความรู้ของปรัชญาสางขยะจะสอดคล้องตาม
แนวคิดทาง ทฤษฎีความรู้ของปรัชญาสางขยะด าเนินไปตามแนวความคิดทางอภิปรัชญา                                          
ซึ่งถือว่าที่มาแห่งความรู้ที่ถูกต้องมีเพียง 3 ทาง คือ 1) การประจักษ์ 2) การอนุมาน และ                                              
3) การบอกเล่าของคัมภีร์ ส่วนที่มาแห่งความรู้นอกเหนือจากนี้จัดรวมเข้าใน 3 ทางนี้                                              
ซึ่งความรู้ที่ถูกต้องจะต้องประกอบด้วยองค์ประกอบ 3 ประการ คือ 1) ผู้รู้ (ประมาตา)                                             
2) สิ่งที่รับรู้ (ประเมยะ) และ 3) ที่มาของความรู้อันถูกต้อง (ประมาณะ) ทั้ง 3 อย่างนี้                                                 
ที่มาของความรู้อันถูกต้องนับว่ามีส่วนอย่างส าคัญในการท าให้เกิดความรู้อันถูกต้อง                                     
(สุนทร ณ รังษี, 2545: 227) แต่ญาณวิทยาที่เป็นทฤษฎีความรู้นี้เป็นแนวคิดปรัชญาแบบ
เทวนิยม แต่ยังมีญาณวิทยาหรือทฤษฎีความรู้แบบอเทวนิยมอีกแบบหนึ่งที่ต่างกันออกไป  
 พุทธปรัชญาเถรวาท ถ้าเอาหลักปรัชญาไปตีความหลักค าสอนของพระพุทธศาสนา
แล้วก็สามารถจัดเป็นระบบปรัชญาได้ ซึ่งในญาณวิทยา (Epistemology) หรือทฤษฎีแห่ง
ความรู้ในพุทธปรัชญาเถรวาท มี 3 ประการ (บุญมี แท่นแก้ว, 2541: 61) คือ 1) ความรู้เกิด
จากการฟัง เรียกว่า สุตมยปัญญา 2) ความรู้เกิดจากการคิด เรียกว่า จินตามยปัญญา                                       
3) ความรู้เกิดจากการอบรมฝึกฝน เรียกว่า ภาวนามยปัญญา ความรู้ทั้ง 3 ทางนี้ เป็นบ่อเกิด
แห่งความรู้ ซึ่งบ่อเกิดแห่งความรู้ประการ ที่หนึ่งนั้นแบ่ง ได้ 3 ทาง แต่ละทางสามารถ
เปรียบเทียบได้กับตรรกวิทยาของตะวันตก ส่วนบ่อเกิดแห่งความรู้ประการที่สามนั้นเป็นวิธี
พิเศษส าหรับพุทธปรัชญา ซึ่งปรัชญาตะวันตกไม่สามารถจะค้นพบแหล่งแห่งความรู้ ทั้ง 3 
ทางได้ (ประยงค์ แสนบุราณ, 2547: 60-61) คือ (1) สุตมยปัญญา คือ ปัญญาหรือความรู้ที่
เกิดขึ้นเพราะการฟัง (Knowledge that is leaned from other) แต่ขอบเขตของสุตมย
ปัญญานั้น ไม่ได้หมายถึงเฉพาะความรู้ที่เกิดขึ้นจากฟังเท่านั้น แต่หมายถึง การศึกษาเล่า
เรียน การอ่านต ารา หรือความรู้ที่เกิดขึ้นจากการลิ้มรส การสัมผัส รวมความว่า คือ ความรู้ที่
เกิดจากประสาทสัมผัส สุตมยปัญญาจึงไม่แตกต่างไปจากตรรกวิทยาแบบอุปนัย 
(Induction) เพราะยืนยันความรู้ที่ถูกต้อง ที่ต้องเกิดจากผัสสะเท่านั้น ความรู้ใด ๆ ที่ไม่ผ่าน
ผัสสะ ถือว่าเป็นความรู้ไม่ถูกต้อง (2) จินตมยปัญญา คือ ปัญญาหรือความรู้ที่เกิดจากการคิด 
การพิจารณาหาเหตุผล (Knowledge that is thought out) ความรู้หรือปัญญาชนิดที่สองนี้
ยังไม่ยุติ เพียงเพราะมีประสบการณ์กับสิ่งนั้นเท่านั้น แต่ได้ครุ่นคิดตรึกตรองจากสิ่งที่ได้สัมผัส
ให้มีความละเอียดลึกซึ้งมากยิ่งขึ้น สร้างองค์ความรู้ด้วยกระบวนการของเหตุผล โดยมี
กฎเกณฑ์เป็นส่วนประกอบในการสร้างความรู้ที่เกิดจากจินตามยปัญญาจึงเป็นพลังสมองแท้ 
(Mindful Power) โดยไม่มีประสบการณ์ มาเกี่ยวข้องในการสร้างจึงเปรียบได้กับตรรกวิทยา
แบบนิรนัย (Deduction) เพราะเป็นการคิดหาเหตุผลโดยไม่ต้องอาศัยประสบการณ์ และ                                       
(3) ภาวนามยปัญญา คือ ปัญญาที่เกิดข้ึนเพราะการฝึกฝน อบรม และลงมือปฏิบัติสมาธิพุทธ
ปรัชญาเถรวาทถือว่าความรู้ชนิดนี้ส าคัญที่สุด เพราะเป็นความรู้ที่เกิดจากฌานไม่ใช่ความรู้ที่
เกิดจากประสาทสัมผัสเหมือนสุตมยปัญญาและจินตมยปัญญา แต่เป็นความรู้ที่เกิดขึ้นเพราะ



32 | Academic MCU Bur i ram Journal  

         Vol. 8  No. 1 (2023) : January–April  

ความสงบแห่งจิตและความรู้ประกายวาบขึ้นในดวงจิตด้วยอ านาจแห่งฌานที่เกิดจากสมาธิ 
ความรู้ที่เกิดจากการภาวนาเป็นความรู้สูงสุดในบรรดาความรู้ทั้ง 3 ประการนี้ 
 
2. วัตถุประสงค์ของการวิจัย 
 1. เพ่ือศึกษาญาณวิทยาของปรัชญาสางขยะ 
 2. เพ่ือศึกษาญาณวิทยาของพุทธปรัชญาเถรวาท 
 3. เพ่ือศึกษาเปรียบเทียบญาณวิทยาของปรัชญาสางขยะกับพุทธปรัชญาเถรวาท 
 
3. วิธีด าเนินการวิจัย 
 การวิจัยนี้ เป็นงานวิจัยเชิงคุณภาพ (Qualitative Research) วิเคราะห์เอกสาร
โดยใช้วิธีพรรณนาวิเคราะห์ ซึ่งมีขั้นตอนการรวบรวมข้อมูลจากเอกสารชั้นปฐมภูมิและทุติยภูมิ
และวิธีการด าเนินงานวิจัย 6 ขั้นตอน ดังนี้ 
 3.1 ขั้นส ารวจเอกสาร (Review of literature) หลังจากก าหนดเรื่องที่จะวิจัย
จะต้องศึกษาเอกสารและงานวิจัยที่เก่ียวข้อง โดยศึกษาสาระความรู้ แนวความคิด หลักญาณ
วิทยาของปรัชญาสางขยะกับพุทธปรัชญาเถรวาท ตลอดทั้งข้อมูลจากเอกสารที่รวบรวม
ทั้งหมด ทั้ งในข้อมูลปฐมภูมิ คือ พระไตรปิฎก และข้อมูลทุติยภูมิ เอกสาร หนังสือ                                         
ต าราวิชาการและงานวิจัยที่เกี่ยวข้อง 
 3.2 การออกแบบการวิจัย (Research design) ผู้วิจัยได้ออกแบบโครงสร้าง 
(Structure) และแนวทางในการด าเนินการวิจัย เพ่ือให้ได้องค์ความรู้ของการวิจัยได้อย่างมี
ประสิทธิภาพที่สุด การออกแบบการวิจัยเป็นการวางกรอบแนวคิดในการวิจัย และเป็นการ
วางรายละเอียดภายใต้กรอบการวิจัยเชิงคุณภาพในรูปแบบมหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราช
วิทยาลัย 
 3.3 การรวบรวมข้อมูล  (Data collection) ในการวิจัยนี้  ผู้วิจัยได้ใช้การ
รวบรวมข้อมูลทั้งหมดทั้งจากเอกสารในขั้นปฐมภูมิและทุติยภูมิ ที่ผู้วิจัยได้ก าหนดไว้ในแบบ
ของการวิจัยมหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
 3.4 การวิเคราะห์ข้อมูล (Data analysis) เป็นขั้นตอนที่ต่อจากขั้นการรวบรวม
ข้อมูลเมื่อผู้วิจัยรวบรวมข้อมูลมาแล้ว ก็น ามาคัดเลือกข้อมูลที่มีความสมบูรณ์แล้วน ามา
วิเคราะห์ ซึ่งวิเคราะห์ตามหลักวิชาการของงานวิจัยในรูปแบบของมหาวิทยาลัยมหาจุฬาลง
กรณราชวิทยาลัย 
 3.5 ขั้นน าเสนอข้อมูล ขั้นนี้เป็นขั้นสุดท้ายของการวิจัย ผู้วิจัยจะต้องสรุปผล
รายงานการวิจัยตามที่ได้ศึกษาค้นคว้ามาทั้งหมดตามขั้นตอนของการวิจัย และให้ตรงตาม
รูปแบบการวิจัยของมหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
 3.6 สร้างเป็นรูปเล่ม เพ่ือให้เป็นประโยชน์ในเชิงวิชาการในการเปรียบเทียบ
ญาณวิทยาของปรัชญาสางขยะกับพุทธปรัชญาเถรวาท 



วำรสำรวิชำกำร มจร บุรี รัมย์  | 33 
           ปีท่ี 8  ฉบับท่ี 1 (2566) : มกรำคม - เมษำยน 

4. สรุปผลการวิจัย 
 ปรัชญาสางขยะกับพุทธปรัชญาเถรวาทจัดอยู่ในปรัชญาอินเดีย ซึ่งแต่ละส านักก็
มีขอบข่ายคล้ายกัน อาจแบ่งเป็นขอบข่ายได้ 3 ขอบข่าย คือ อภิปรัชญา ญาณวิทยา และ                                   
จริยศาสตร์ ทั้ง 3 สาขานี้จัดอยู่ในขอบข่ายของปรัชญา แต่ในที่นี้จะกล่าวเฉพาะเรื่องญาณ
วิทยาเท่านั้น ซึ่งญาณวิทยา (Epistemology) เป็นหลักทฤษฎีความรู้ ญาณวิทยาของปรัชญา
สางขยะเป็นปรัชญาแบบเทวนิยม ซึ่งส านักปรัชญานี้เป็นส านักที่เก่าแก่อีกส านักหนึ่ง ผู้ก่อตั้ง
คือกปิละ มีชีวิตอยู่ในราว ก่อนพุทธกาลหนึ่งศตวรรษ ในช่วงที่พระพุทธเจ้ายังไม่ได้ตรัสรู้เคย
เสด็จไปศึกษาในส านักปรัชญาสางขยะนี้ ซึ่งมีอาฬารดาบสกับอุทกดาบสเป็นเจ้าส านัก ระบบ
ปรัชญานี้กล่าวถึงการแสวงหาความรู้ที่ถูกต้องเก่ียวกับสัจภาวะ 
 1) ขอบเขตความรู้ของปรัชญาสางขยะ 
 ความรู้ของปรัชญาสางขยะนั้น ได้ด าเนินไปตามแนวความคิดทาง
อภิปรัชญา ซึ่งถือว่าขอบข่ายของความรู้ มี 3 ทาง คือ การประจักษ์ การอนุมาน และการ
บอกเล่าของคัมภีร์ ส่วนที่มาแห่งความรู้นอกเหนือจากนี้จัดร่วมเข้าใน 3 ทางนี ้
 (1) ประจักษ์ประมาณ ความรู้ที่ เรารับรู้โดยตรงทางประสาทสัมผัส                                              
ผู้รู้คือปุรุษะซึ่งเป็นวิญญาณของบุคคลผู้รับรู้ ในกระบวนการแห่งการรับรู้ทางประสาทสัมผัสนั้น 
บุรุษะสัมผัสกับมนัส มนัสสัมผัสกับอายตนะภายใน และอายตนะภายในสัมผัสกับอายตนะ
ภายนอก 
 (2) อนุมานประมาณ ความรู้เกี่ยวกับสิ่งที่ยังไม่ประจักษ์โดยผ่านทางสิ่งที่
ประจักษ์มาแล้วโดยอาศัยความสัมพันธ์ที่แน่นอนระหว่างสิ่งสองสิ่งเป็นตัวกลางเชื่อมโยง
น าไปสู่ความรู้นั้น ความสัมพันธ์ที่แน่นอนระหว่างสองสิ่งดังกล่าว เรียกว่า วยาปติ 
  (3) ศัพท์ประมาณ ความรู้จากการบอกเล่า เป็นความรู้ที่เราไม่สามารถมี
ได้โดยการประจักษ์หรือจากการอนุมาน ความรู้จากการบอกเล่าอาจแบ่งออกได้ 2 ชนิด คือ 
เลวกิกะ คือการบอกเล่าของผู้ที่เชื่อถือได้ และไวทิกะคือความรู้จากพระเวท 
 2) บ่อเกิดความรู้ของปรัชญาสางขยะ 
 ปรัชญาสางขยะบ่อเกิดของความรู้ มี 3 ทาง ที่สามารถให้ความรู้ที่ถูกต้องได้                     
ทางอ่ืนๆ นอกเหนือจากนี้แล้วไม่สามารถให้ความรู้ที่ถูกต้องได ้
  (1) ประจักษ์ประมาณ ปรัชญาสางขยะให้ความหมายว่า เป็นความรู้ที่
เรารับรู้โดยตรงทางประสาทสัมผัส ปุรุษะสัมผัสกับมนัสและมนัสสัมผัสกับอายตนะภายใน 
และอายตนะภายในสัมผัสกับอายตนะภายนอกจึงเกิดความรู้ขึ้น 
  (2) อนุมาณประมาณ ปรัชญาสางขยะมีทัศนะว่า เป็นความรู้ที่เราคาด
เอาจากสิ่งที่เรารู้แล้ว ประจักษ์แล้วไปสู่สิ่งที่เรายังไม่รู้ไม่ประจักษ์ แต่สิ่งที่เราประจักษ์กับสิ่งที่
เรายังไม่ประจักษ์มีความสัมพันธ์กันอย่างแยกไม่ออก เพราะทั้งสองเป็นเหตุเป็นผลซึ่งกันและกัน 
  (3) ศัพทประมาณ ความรู้ที่เกิดจากศัพท์ประมาณของปรัชญาฮินดูทั่ว ๆ 
ไปนั้น เลากิกะ คือ ความรู้ที่เกิดจากการบอกเล่า ของบุคคลที่เชื่อถือได้ และไวทิกะ คือ



34 | Academic MCU Bur i ram Journal  

         Vol. 8  No. 1 (2023) : January–April  

ความรู้ที่เกิดจากคัมภีร์พระเวท ปรัชญาสางขยะไม่ยอมรับความรู้เลากิกะ แต่ยอมรับเฉพาะ
ความรู้ไวทิกะเท่านั้น เพราะถือว่าคัมภีร์พระเวทให้ความรู้ที่ถูกต้องแก่เราเกี่ยวกับความจริง
เหนือผัสสะ 
 3) ธรรมชาติและลักษณะความรู้ของปรัชญาสางขยะ 
 ทัศนะของปรัชญาสางขยะเกี่ยวกับลักษณะของความรู้นั้น แบ่งออกเป็น                                                   
3 ประเภท คือ 1) ความรู้ประจักษ์ 2) ความรู้จากการอนุมาน 3) ความรู้จากการบอกเล่า 
ส่วนลักษณะของความรู้ในระบบปรัชญาอ่ืน ๆ นั้น 
 (1) ความรู้ประจักษ์ ตามทรรศนะของปรัชญาสางขยะไม่มีอะไรแตกต่าง
จากความรู้ประจักษ์ของระบบอ่ืน ๆ ความรู้ประจักษ์ คือความรู้ที่ เรารับรู้โดยตรงทาง
ประสาทสัมผัส 
 (2) ความรู้จากการอนุมาน ตามทรรศนะของปรัชญาสางขยะ คือความรู้
เกี่ยวกับสิ่งที่ยังไม่ได้ประจักษ์ โดยผ่านสิ่งที่ประจักษ์แล้ว ซึ่ งอาศัยความสัมพันธ์ที่แน่นอน
ระหว่างสิ่งสองสิ่งนั้นเป็นตัวกลางเชื่อมโยงน าไปสู้ความรู้นั้น ความสัมพันธ์ที่แน่นอนระหว่าง
สิ่งสองสิ่งนี้เรียกว่า “วยาปติ” 
 (3) ความรู้จากการบอกเล่า ตามทรรศนะของปรัชญาสางขยะ คือความรู้
จากการบอกเล่า เป็นความรู้ที่เราไม่สามารถมีได้โดยการประจักษ์หรือจากการอนุมาน 
 4) เกณฑ์ใช้ในการตัดสินความรู้ของปรัชญาสางขยะ 
 ปรัชญาสางขยะได้วางแนวคิดที่ เป็นเกณฑ์ของการตัดสินความรู้ ไว้ว่า 
ความรู้ต้องมีมาตรฐานเป็นของตัวเองเสมอ โดยถือหลักการว่า ความรู้จะเกิดขึ้นมาได้เพราะ
ความสัมพันธ์ระหว่างผู้รู้ สิ่งที่ถูกรู้ และสาเหตุแห่งความรู้อันถูกต้อง 
  (1) ประมาตะ คือผู้รู้ หมายถึง ปุรุษะ ซึ่งเป็นธาตุรู้และเป็นที่มาของ
ความรู้ทั้งปวง หรือเป็นฐานแห่งความรู้ทุกอย่าง 
  (2) ประเมยะ คืออารมณ์ที่ถูกรู้ หมายถึง อายตนะภายนอก มีรูป เสียง 
กลิ่น รส โผฏฐัพพะ สัมผัส และธรรมารมณ์ซึ่งเป็นวัตถุแห่งความรู้ที่ป้อนให้เกิดความรู้ 
  (3) ประมาณะ คือบ่อเกิดแห่งความรู้ หมายถึง เครื่องมือให้ได้ความรู้มา 
ได้แก่ อายตนะภายใน มีตา หู จมูก ลิ้น กาย ใจซึ่งเป็นผู้รับวัตถุภายนอกแล้วน าส่งปุรุษะ 
  ดังนั้น เกณฑ์การตัดสินความรู้ของสางขยะนี้ จึงต้องมีองค์ประกอบทั้ง 3 นี้ 
คือ (1) ประมาตะ ผู้รู้ (2) ประเมยะ สิ่งที่ถูกรู้ และ (3) ประมาณะ บ่อเกิดของความรู้         
ถ้าครบองค์ประกอบทั้ง 3 นี้ถือว่าเป็นความรู้ที่ถูกต้องในทฤษฎีความรู้ของปรัชญาสางขยะ                             
 4.2 พุทธปรัชญาเถรวาท 
 พุทธปรัชญาเถรวาท หมายถึง บรรดาค าสอนอธิบายความในพระไตรปิฎกตาม
แนวเหตุผล นักปรัชญาจึงถือว่าพระไตรปิฎกเป็นเพียงค าประศาสน์ของพระองค์โดยเฉพาะ 
ไม่เกี่ยวกับการตรัสรู้ของพระองค์ พุทธปรัชญาเถรวาทคือหลักค าสอนเกี่ยวกับสัจธรรม 
(ความจริง) จริยธรรม (หลักปฏิบัติ) บางประการของพระพุทธศาสนาที่น ามาศึกษาวิเคราะห์



วำรสำรวิชำกำร มจร บุรี รัมย์  | 35 
           ปีท่ี 8  ฉบับท่ี 1 (2566) : มกรำคม - เมษำยน 

ด้วยการใช้เหตุผลตามวิธีการทางปรัชญา วิธีการของปรัชญาก็คือการตั้งประเด็นสงสัย                                                  
ตั้งค าถามแล้วน าเสนอเหตุผลที่จะสนับสนุนหรือโต้แย้ง แต่ท้ายที่สุดแล้วจะไม่มีการน าเสนอ
บทสรุปที่ชัดเชน เพราะประเด็นทางปรัชญาจะมีลักษณะเป็นประเด็นปลายเปิด มีช่องทาง                                   
ที่เปิดโอกาสให้แต่ละคนได้แสดงความคิดเห็นสนับสนุนหรือโต้แย้งได้ตลอดเวลา ปรัชญาใน
ส่วนที่เป็นตัวความรู้ หรือองค์ความรู้ หมายถึง ความรู้ที่ยังถกเถียงกันได้ ยังอยู่ในขั้นสงสัย 
เป้าหมายของปรัชญาคือรู้เพ่ือรู้ หรือรู้เพ่ือสืบค้น ส่วนความรู้ใดที่มีบทสรุปชัดเชนจนสามารถ
ตั้งเป็นทฤษฎีได้ จะกลายเป็นศาสตร์เฉพาะสาขาใดสาขาหนึ่ง 
 1) ขอบข่ายความรู้ของพุทธปรัชญาเถรวาท 
 พุทธปรัชญาเถรวาท พระพุทธองค์ตรัสเกี่ยวกับเรื่องความจริงเป็นหลัก เช่น 
เรื่องทุกข์ เรื่องไตรลักษณ์ เป็นต้น เพ่ือสอนให้พุทธบริษัทมีสติรอบคอบ โดยคิดอยู่เสมอว่า 
ถ้าความจริงเป็นเช่นนี้ ท าอย่างไรชีวิตจึงจะมีความสมบูรณ์ และพบกับความสุขที่แท้จริงได้ 
ซึ่งความจริงที่มนุษย์เราศึกษาและรู้กันในโลกมี 2 ขอบข่าย คือ  
  (1) สมมติ คือความจริงโดยสมมติ เป็นความจริงขั้นนอกหรือความจริง
ผิวเผินที่ ชาวโลกสมมติกันว่าเป็นจริง  หรือที่มนุษย์ส่วนมากยอมรับและใช้ด าเนิน
ชีวิตประจ าวัน เพื่อความสะดวกสบายในการติดต่อสังสรรค์ 
 (2) สภาวสัจจะ คือความจริงตามสภาวะ เป็ นความจริงที่ ได้จาก
การศึกษาค้นคว้า วินิจฉัย วิเคราะห์วิจารณ์ให้ลึกซึ้งลงไปจนสามารถรู้ความจริงในระดับลึก
เช่น “น้ า” เป็นความวามจริงตามสภาวะ เพราะน้ าเป็นสิ่งที่ประกอบขึ้นด้วยไฮโดรเจน 2 
ปรมาณู และออกซิเจนอีก 1 ปรมาณูนั้นเป็นความจริงตามสภาวะของน้ า 
 2) บ่อเกิดแห่งความรู้ของพุทธปรัชญาเถรวาท 
 บ่อเกิดแห่งปัญญาหรือความรู้ในพุทธปรัชญาเถรวาท มี 3 ทาง เป็นวิธีพิเศษ
ของพุทธปรัชญาเถรวาท ความรู้เกิดจากปัญญาทั้ง 3 ได้แก่ 
 (1) สุตมยปัญญา คือปัญญาหรือความรู้ที่ เกิดขึ้น เพราะการฟั ง                                     
แต่ขอบเขตของสุตมยปัญญานั้น ไม่ได้หมายถึงเฉพาะความรู้ที่ เกิดขึ้นจากฟังเท่านั้น                                          
แต่หมายถึง การศึกษาเล่าเรียน การอ่านต ารา หรือความรู้ที่เกิดขึ้นจากการลิ้มรส การสัมผัส 
รวมความว่า คือ ความรู้ที่เกิดจากประสาทสัมผัส 
 (2) จินตามยปัญ ญา คือปัญญาหรือความรู้ที่ เกิดจากความคิด                                    
การพิจารณาหาเหตุผล ความรู้หรือปัญญาชนิดที่สองนี้ไม่ใช่ยุติ เพราะมีประสบการณ์กับสิ่ง
นั้นเท่านั้น แต่ได้ครุ่นคิดตรึกตรองจากสิ่งที่ได้สัมผัสให้มีความละเอียดลึกซึ้งมากยิ่งข้ึน 
 (3) ภาวนามยปัญญา คือปัญญาที่เกิดขึ้นเพราะการฝึกฝน อบรม และลง
มือปฏิบัติสมาธิพุทธปรัชญาเถรวาทถือว่าความรู้ชนิดนี้ส าคัญที่สุด เพราะเป็นความรู้ที่เกิด
จากฌาน ไม่ใช่ความรู้ที่เกิดจากประสาทสัมผัสเหมือนสุตมยปัญญาและจิตมยปัญญา แต่เป็น
ความรู้ที่เกิดขึ้นเพราะความสงบแห่งจิต 
 



36 | Academic MCU Bur i ram Journal  

         Vol. 8  No. 1 (2023) : January–April  

 3) ธรรมชาติและลักษณะความรู้ของพุทธปรัชญาเถรวาท 
 ในพุทธปรัชญาเถรวาทธรรมชาติของความรู้ (Nature of Knowledge) 
สามารถอธิบายใน 2 รูปแบบ คือ 
 (1) ธรรมชาติของความรู้ในแบบที่ 1 อธิบายถึงการรับรู้โดยบริสุทธิ์ที่
อาศัย ประสาทสัมผัสทางร่างกาย และรูปแบบการกระท าและผลลัพธ์จากการกระท า                                  
การรับรู้โดยบริสุทธิ์ที่อาศัยประสาทสัมผัสทางร่างกาย เข้าไปรู้สึกและรับรู้อารมณ์ และใช้จิต
ในการรับรู้คุณสมบัติแบบละเอียดของสิ่ง ๆ นั้น 

 (2) ธรรมชาติของความรู้ในแบบที่ 2 อธิบายถึงรูปแบบการกระท าและ
ผลลัพธ์จากการกระท า การกระท าของมนุษย์ในทางพระพุทธศาสนาเชื่อว่าเป็นเหตุให้เกิด
การเวียนว่ายตายเกิด โดยเริ่มต้นจากเวทนา หรือการเสวยอารมณ์ และเมื่อเสวยอารมณ์                               
ก็จะเกิดการจ าได้หมายรู้ในอารมณ์นั้นหรือสัญญา โดยสัญญาเป็นส่วนส าคัญในการก าหนดว่า
ชีวิตจะไปในทิศทางใดส่วนลักษณะความรู้เป็น 2 นัย คือ (1) โลกิยนัย เป็นความหมายของ
ความรู้ที่อยู่ภายใต้ประสบการณ์หรืออยูในขอบเขตของประสาทสัมผัสเข้าถึงได้ เป็นความหมาย
ในระดับปุถุชนทั่วไปสามารถเข้าถึงความรู้ระดับนี้ได้ อาจเรียกได้ว่าเป็นการรู้หรือการรับรูโดยทั่วไป 
เช่น ค าว่า สัญญา วิญญาณ ทิฎฐิหรือศรัทธา เป็นต้น (2) โลกุตตรนัย คือ ความหมายของ
ความรู้ที่อยู่เหนือประสบการณ์หรืออยู่นอกขอบเขตของประสาทสัมผัสเข้าถึงได้และเป็นไป
เพ่ือความรู้แจ้งแห่งสัจธรรม เช่น ค าว่า ปัญญา ญาณ อภิญญา อัญญา หรือโพธิ เป็นต้น 
 4) เกณฑ์ตัดสินความรู้ของพุทธปรัชญาเถรวาท 
 ส่วนเกณฑ์ใช้ในการตัดสินความรู้ของพุทธปรัชญาเถรวาทนั้น พระพุทธองค์
ทรงเน้นความรู้ที่เกิดจากประสบการณ์ตรง ในพุทธปรัชญาเถรวาทได้วางหลักการตัดสิน
ความรู้เอาไว้ดังข้อความที่ปรากฏในกาลามสูตร คือ (1) อย่าปลงใจเชื่อเพราะได้ฟังตาม ๆ กันมา 
(2) อย่าปลงใจเชื่อเพราะการถือสืบ ๆ กันมา (3) อย่าปลงใจเชื่อเพราะการเล่าลือ (4) อย่าปลงใจ
เชื่อเพราะการอ้างต ารา (5) อย่าปลงใจเชื่อเพราะเหตุผลทางตรรกะ (6) อย่าปลงใจเชื่อ
เพราะการคาดคะเน (อนุมาน) (7) อย่าปลงใจเชื่อเพราะการคิดตรองตามแนวเหตุผล                                           
(8) อย่าปลงใจเชื่อเพราะเข้ากันได้กับทฤษฎีที่พินิจแล้ว (9) อย่าปลงใจเชื่อเพราะมองเห็น
รูปร่างลักษณะว่าน่าเป็นไปได้ (10) อย่าปลงใจเชื่อเพราะนับถือว่าสมณะนี้เป็นครูของเรา  
 4.3 เปรียบเทียบความแตกต่างและความเหมือนของปรัชญาสางขยะกับ                                                
พุทธปรัชญาเถรวาท 
 จากการศึกษาเปรียบเทียบญาณวิทยาของปรัชญาสางขยะกับพุทธปรัชญา              
เถรวาท ในประเด็นต่าง ๆ คือ ขอบข่ายความรู้ บ่อเกิดแห่งความรู้ ธรรมชาติและลักษณะ
ความรู้ และเกณฑ์ ตัดสินความรู้ ผู้วิจัยสามารถแปรียบเทียบความแตกต่างและความเหมือน
ของปรัชญาสางขยะกับพุทธปรัชญาเถรวาทได้ดังนี้ 
 1) เปรียบเทียบขอบข่ายความรู้ของปรัชญาสางขยะกับพุทธปรัชญาเถรวาท
 ขอบข่ายของความรู้ของปรัชญาสางขยะนั้นมี 3 คือ (1) การประจักษ์ 



วำรสำรวิชำกำร มจร บุรี รัมย์  | 37 
           ปีท่ี 8  ฉบับท่ี 1 (2566) : มกรำคม - เมษำยน 

ความรู้ที่เรารับรู้โดยตรงทางประสาทสัมผัส (2) การอนุมาน ความรู้เกี่ยวกับสิ่งที่ยังไม่
ประจักษ์โดยผ่านทางสิ่งที่ประจักษ์มาแล้ว และ (3) การบอกเล่าของคัมภีร์ ส่วนขอบข่ายของ
ความรู้ของพุทธปรัชญาเถรวาท (1) สมมติสัจจะ คือความจริงโดยสมมติ เป็นความจริงขั้น
นอกหรือความจริงผิวเผินที่ชาวโลกสมมติ กันว่าเป็นจริง (2) สภาวสัจจะ คือความจริงตาม
สภาวะ เป็นความจริงที่ได้จากการศึกษาค้นคว้า วินิจฉัย วิเคราะห์วิจารณ์ให้ลึกซึ้งลงไปจน
สามารถรู้ความจริงในระดับลึก (3) ปรมัตถสัจจะ คือความจริงขั้นปรมัตถ์ เช่น นรก สวรรค์ 
นิพพาน (4) อริยสัจ คือความจริงอย่างยิ่ง เป็นความจริงอันประเสริฐ ความจริงของพระอริย
เจ้า ปรัชญาทั้งสองนี้มีความแตกต่างกัน ส่วนขอบข่ายความรู้ของปรัชญาทั้งสองนี้ที่มีความ
เหมือนกัน คือ (1) การประจักษ์ คือความรู้ที่เรารับรู้โดยตรงทางประสาทสัมผัสส่วนความรู้
อีก 2 ประเภท ความรู้การอนุมาน และความรู้จากการบอกเล่าของปรัชญาสางขยะนี้                               
มีความแตกต่างจากพุทธปรัชญาเถรวาท 
 2) เปรียบเทียบบ่อเกิดแห่งความรู้ของปรัชญาสางขยะกับพุทธปรัชญาเถรวาท 
 บ่อเกิดแห่งความรู้ของปรัชญาสางขยะ คือ (1) ประจักษ์ประมาณ คือ
ความรู้ที่เรารับรู้โดยตรงทางประสาทสัมผัส (2) อนุมานประมาณ คือความรู้เกี่ยวกับสิ่งที่ยัง
ไม่ประจักษ์โดยผ่านทางสิ่งที่ประจักษ์มาแล้ว (3) ศัพท์ประมาณ คือความรู้จากการบอกเล่า
ของผู้ที่เชื่อถือได้ และความรู้จากพระเวท ความรู้นี้เราไม่สามมารถมีได้โดยการประจักษ์หรือ
จากการอนุมาน ส่วนบ่อเกิดความรู้ของพุทธปรัชญาเถรวาท มี 3 ประการ ซึ่งมีความแตกต่างกัน 
คือ (1) สุตมยปัญญา คือปัญญาหรือความรู้ที่เกิดขึ้นเพราะการฟัง ความรู้ที่เกิดจากประสาท
สัมผัส (2) จินตามยปัญญา คือปัญญาหรือความรู้ที่เกิดจากความคิด การพิจารณาหาเหตุผล 
และ (3) ภาวนามยปัญญา คือปัญญาที่เกิดขึ้นเพราะการฝึกฝน อบรมและลงมือปฏิบัติสมาธิ
พุทธปรัชญาเถรวาทถือว่าความรู้ชนิดนี้ส าคัญที่สุด เพราะเป็นความรู้ที่เกิดจากฌานไม่ใช่
ความรู้ที่เกิดจากประสาทสัมผัสเหมือนสุตมยปัญญาและจิตมยปัญญา ส่วนบ่อเกิดความรู้ที่มี
ความเหมือนกันก็คือ (1) สุตมยปัญญา คือปัญญาหรือความรู้ที่เกิดขึ้นเพราะการฟัง ความรู้ที่
เกิดจากประสาทสัมผัส (2) จินตามยปัญญา คือปัญญาหรือความรู้ที่ เกิดจากความคิด                                     
การพิจารณาหาเหตุผล ส่วนความแตกต่างกันก็คือภาวนามยปัญญา ซึ่งปัญญาที่เกิดขึ้นเพราะ
การฝึกฝน อบรมและลงมือปฏิบัติสมาธิพุทธปรัชญาเถรวาทถือว่าความรู้ชนิดนี้ส าคัญที่สุด 
เพราะเป็นความรู้ที่เกิดจากฌานไม่ใช่ความรู้ที่เกิดจากประสาทสัมผัส บ่อเกิดของความรู้
ประเภทนี้มีความแตกต่างจากปรัชญาสางขยะ 
 3) เปรียบเทียบธรรมชาติและลักษณะความรู้ของปรัชญาสางขยะกับ
พุทธปรัชญา 
  ธรรมชาติและลักษณะความรู้ของปรัชญาสางขยะและพุทธปรัชญาเถรวาทนั้น 
ปรัชญาสางขยะ แบ่งออกเป็น 3 ประเภท คือ 1) ความรู้ประจักษ์ คือความรู้ที่เรารับรู้โดยตรง
ทางประสาทสัมผัส การรับรู้โดยวิธีประจักษ์ มี 2 ขั้น คือ (1) นิรวิกัลปะ ชั้นคลุมเครือ คือเกิด
ในขณะแรกของการรับรู้ หมายเอาเพียงอายตนะภายในสัมผัสกับอายตนะภายนอก                                           



38 | Academic MCU Bur i ram Journal  

         Vol. 8  No. 1 (2023) : January–April  

(2) สวิกัลปะ ชั้นแจ่มแจ้ง คือชั้นที่ต่อเนื่องมาจากชั้นนิรวิกัลป์ปะ เป็นชั้นที่จิตวิเคราะห์
สงเคราะห์และตีความข้อมูลแห่งการรับรู้แล้ว 2) ความรู้จากการอนุมาน คือความรู้เกี่ยวกับ
สิ่งที่ยังไม่ได้ประจักษ์โดยผ่านสิ่งที่ประจักษ์แล้ว การอนุมานมี 2 ประเภท คือ (1) วีตะ                                  
การอนุมานเชิงยืนยัน คือเป็นการอนุมานเชิงยืนยันโดยถือเอาญัตติที่เป็นการยืนยันทั่วไปเป็นหลัก 
(2) อวีตะ การอนุมานเชิงปฏิเสธ คือเป็นการอนุมานเชิงปฏิเสธโดยถือเอาญัตติที่เป็นการ
ปฏิเสธทั่วไปเป็นหลัก 3) ความรู้จากการบอกเล่า คือความรู้จากการบอกเล่าเป็นความรู้                                      
ที่เราไม่สามารถมีได้ โดยการประจักษ์หรือจากการอนุมาน ความรู้จากการบอกเล่าทั่วไป                                             
มี 2 ประเภท คือ (1) เลากิกะ ความรู้จากการบอกเล่านี้คือการบอกเล่าของผู้ที่เชื่อถือได้ทั่ว ๆ ไป 
และ (2) ไวทิกะ ความรู้จากการบอกเล่านี้  คือเป็นความรู้จากการบอกเล่าที่แท้จริง                                           
จากคัมภีร์พระเวท ส่วนธรรมชาติและลักษณะของความรู้ ของพุทธปรัชญาเถรวาทนั้น                      
มี 2 รูปแบบ คือ ธรรมชาติของความรู้ในแบบที่ 1 อธิบายถึงการรับรู้โดยบริสุทธิ์ที่อาศัย
ประสาทสัมผัสทางร่างกาย และรูปแบบการกระท าและผลลัพธ์จากการกระท า การรับรู้โดย
บริสุทธิ์ที่อาศัยประสาทสัมผัสทางร่างกาย เข้าไปรู้สึกและรับรู้อารมณ์ และใช้จิตในการรับรู้
คุณสมบัติแบบละเอียดของสิ่ง ๆ นั้น และแบบที่ 2 อธิบายถึงรูปแบบและผลลัพธ์จากการ
กระท า การกระท าของมนุษย์ในทางพระพุทธศาสนาเชื่อว่าเป็นเหตุให้เกิดการเวียนว่ายตาย
เกิด โดยเริ่มต้นจากเวทนาหรือการเสวยอารมณ์ และเมื่อเสวยอารมณ์ ก็จะเกิดการจ าได้
หมายรู้ในอารมณ์นั้นหรือสัญญา โดยสัญญาจะเป็นส่วนส าคัญในการก าหนดว่าชีวิตจะไปใน
ทิศทางใดขึ้นอยู่กับความบริสุทธิ์ของสัญญา ซึ่งจะผลักดันให้เกิดกระบวนธรรม 2 รูปแบบ คือ 
กระบวนธรรมแบบวิวัฏฏ์เกิดจากสัญญาบริสุทธิ์ คลายซึ่งตัณหา มานะ และทิฏฐิอันเป็น
แรงผลักดันปรุงแต่งอารมณ์ให้เกิดเป็นสิ่งนั่นสิ่งนี้ ซึ่งธรรมชาติและลักษณะของความรู้
ประเภทนี้มีความแตกต่างจากปรัชญาสางขยะ 
 4) เปรียบเทียบเกณฑ์ตัดสินความรู้ของปรัชญาสางขยะกับพุทธปรัชญาเถรวาท 
 ปรัชญาสางขยะได้วางเกณฑ์ตัดสินความรู้ ไว้ว่า ต้องประกอบด้วย
องค์ประกอบ 3 ประการ คือ (1) ประมาตะ คือ ผู้รู้ หมายถึง ปุรุษะ ซึ่งเป็นธาตุรู้และเป็น
ที่มาของความรู้ทั้งปวง หรือเป็นฐานแห่งความรู้ทุกอย่าง (2) ประเมยะ คือ อารมณ์ที่ถูกรู้ 
หมายถึง อายตนะภายนอก มีรูป เสียง กลิ่น รส โผฏฐัพพะ สัมผัส และธรรมารมณ์ซึ่งเป็น
วัตถุแห่งความรู้ที่ป้อนให้เกิดความรู้ (3) ประมาณะ คือ บ่อเกิดแห่งความรู้  หมายถึง 
เครื่องมือให้ได้ความรู้มา ได้แก่ อายตนะภายใน มีตา หู จมูก ลิ้น กาย ใจ ซึ่งเป็นผู้รับวัตถุ
ภายนอกแล้งน าส่งปุรุษะ องค์ประกอบ 3 ประการนี้ คือ องค์ประกอบของความรู้ ถ้าขาดอันใด
อันหนึ่งไปก็จะไม่สามารถได้ความรู้ขึ้นมา ส่วนพุทธปรัชญาเถรวาทนั้นไดวางเกณฑ์ตัดสิน
ความรู้เอาไว้ ดังข้อความที่ปรากฏใน กาลามสูตรดังนี้ (1) อย่าปลงใจเชื่อเพราะได้ฟังตาม ๆ กันมา 
(2) อย่าปลงใจเชื่อเพราะการถือสืบ ๆ กันมา (3) อย่าปลงใจเชื่อเพราะการเล่าลือ (4) อย่าปลงใจเชื่อ
เพราะการอ้างต ารา (5) อย่าปลงใจเชื่อเพราะเหตุผลทางตรรกะ (6) อย่าปลงใจเชื่อเพราะ
การคาดคะเน หรืออนุมาน  (7) อย่าปลงใจเชื่อเพราะการคิดตรองตามแนวเหตุผล                                             



วำรสำรวิชำกำร มจร บุรี รัมย์  | 39 
           ปีท่ี 8  ฉบับท่ี 1 (2566) : มกรำคม - เมษำยน 

(8) อย่าปลงใจเชื่อเพราะเข้ากันได้กับทฤษฎีที่พินิจแล้ว (9) อย่าปลงใจเชื่อเพราะมองเห็น
รูปร่างลักษณะว่านาเป็นไปได้ (10) อย่าปลงใจเชื่อเพราะนับถือว่าสมณะนี้เป็นครูของเรา 
เกณฑ์ตัดสินความรู้พุทธปรัชญาเถรวาทมีความแตกต่างจากปรัชญาสางขยะ 
 
5. ข้อเสนอแนะ 
 จากการศึกษาเปรียบเทียบญาณวิทยาของปรัชญาสางขยะกับพุทธปรัชญา                                    
เถรวาทนี้ ผู้วิจัยเห็นว่า ยังมีประเด็นที่น่าสนใจอีกหลายประเด็นที่น่าจะศึกษาเพ่ิมเติม คือ 
 1. การศึกษาเปรียบเทียบอภิปรัญญาของพุทธปรัชญาเถรวาทกับปรัชญาสางขยะ  
 2. การศึกษาทฤษฎีความรู้ในพุทธปรัชญาเถรวาทเพ่ือการพัฒนาความรู้ใน
สังคมไทยยุคโลกาภิวัตน์  
 3. การศึกษาวิเคราะห์ทฤษฎีความรู้ในพุทธปรัชญาเถรวาทที่มีอิทธิพลต่อ
ระบบการศึกษาของสังคมไทย 

 
เอกสารอ้างอิง 

นงเยาว์ ชาญณรงค์. (2542). ปรัชญาอินเดีย. พิมพ์ครั้งที่ 2. กรุงเทพมหานคร: ส านักพิมพ์
มหาวิทยาลัยรามค าแหง,. 

บุญมี แท่นแก้ว. (2541). ปรัชญา. พิมพ์ครั้งที่ 3. กรุงเทพมหานคร: ส านักพิมพ์โอเดียนสโตร์. 
ประยงค์ แสนบุราณ. (2547). ปรัชญาอินเดีย. กรุงเทพมหานคร: ส านักพิมพ์โอเดียนสโตร์. 
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2535). พระไตรปิฎกภาษาบาลี ฉบับมหาจุฬาเตปิก  2500. 

กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณมหาวิทยาลัย. 
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
สุนทร ณ รังษี. (2545). ปรัชญาอินเดียประวัติและลัทธิ. พิมพ์ครั้งที่ 3. กรุงเทพมหานคร: 

ส านักพิมพ์แห่งจุฬาลงกรณม์หาวิทยาลัย. 


