
  วารสารวิชาการ มจร บุรี รัมย์  | 319 
 ปีท่ี 8  ฉบับท่ี 1 (2566) : มกราคม - เมษายน 

การบ าเพ็ญทานบารมีของพระเทพภาวนาวิกรม (บุญมา ปุญฺญาภิรโต) 
The Practice of Phra Thepphawanavikrom (Boonma Punyapirato) 

พระครูพิสิฐชยานุกูล 
Phrakhru Phisitchayanukul 

วิทยาลัยสงฆ์ชัยภูมิ มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
Chaiyaphum Buddhist college, Mahachulalongkornrajavidyalaya University 

E-mail: pisidchanukul29@hotmail.com 
พระมหามฆวินทร์ ปริสุตฺโต 

Phramahakhawin Parisuttamo 
มหาวิทยาลัยมหามกุฎราชวิทยาลัย 

Mahamakut Buddhist University 
E-mail: maghavin9@yahoo.com 

บทคัดย่อ 
การวิจัยนี้  เป็นศึกษาการบ าเพ็ญทานบารมีของพระเทพภาวนาวิกรม                                     

(บุญมา ปุญฺญาภิรโต) โดยมีวัตถุประสงค์ เพ่ือ 1) ศึกษาการบ าเพ็ญทานบารมีตามแนวทาง
พระพุทธศาสนา 2) เสนอแนวทางการบ าเพ็ญทานบารมีของพระเทพภาวนาวิกรม                               
(บุญมา ปุญญาภิรโต) โดยการจัดเก็บข้อมูลในการรวมข้อมูล และจากการสัมภาษณ์กลุ่ม
ประชาชน บ้านนาอุดม วัดชัยภูมิพิทักษ์ ต าบลกุดชุมแสง อ าเภอหนองบัวแดง จังหวัดชัยภูมิ
จ านวน 10 คน ผู้ทรงคุณวุฒิ จ านวน 5 รูป/คน ชาวบ้านและบุคคลใกล้ชิดจ านวน 5 รูป/คน 
โดยใช้วิธีการเจาะจงตามประเด็นที่ต้องการศึกษาวิจัย จ านวน 10 คน โดยมีแนวทาง
การศึกษาในการจัดเก็บข้อมูล 

ผลการวิจัยพบว่า 
การบ าเพ็ญทานบารมีตามแนวทางพระพุทธศาสนา มีรูปแบบเฉพาะในการ

บ าเพ็ญทานด้วยแบบอามิสทาน การให้วัตถุสิ่งของ ธรรมทาน การให้องค์ความรู้ให้สติปัญญา 
อภัยทาน การให้อภัยไม่ถือโกรธ ทานสามอย่างเป็นแนวทางที่มีการอธิบายในพระพุทธศาสนา 
การบ าเพ็ญทานบารมีของพระเทพภาวนาวิกรม (บุญมา ปุญฺญาภิรโต) ในด้านการเป็นอยู่ใน
รูปแบบของชาวพุทธที่ต้องมีหลักปฏิบัติตามขั้นพ้ืนฐานด้วยการรู้จักการเสียสละสิ่งของด้วย
การบ าเพ็ญตามหลักธรรมค าสอนทางพระพุทธศาสนา ผ่านการส่งเสริมด้วยการมอบ
ทุนการศึกษาให้พระภิกษุสามเณร และยังส่งเสริมสถานที่เรียนด้วยการสร้างสถานที่  
อย่างเช่น สร้างวิทยาลัยสงฆ์ชัยภูมิ พระเทพภาวนาวิกรมบ าเพ็ญทานบารมีด้วยการสร้าง
สังคมที่มีแต่การให้ในรูปแบบที่ เป็นไปตามหลักค าสอนขององค์พระสัมมาสัมพุทธเจ้า                                  

ได้รับบทความ: 27 กุมภาพันธ์ 2566; แก้ไขบทความ: 11 เมษายน 2566; ตอบรับตีพิมพ์: 12 เมษายน 2566 
Received: February 27, 2023; Revised: April 11, 2023; Accepted: April 12, 2023 



320 | Academic MCU Buri ram Journal  
          Vol. 8  No. 1 (2023) : January–April 

การให้ธรรมะชนะการให้ทั้งปวงและการให้ธรรมในรูปแบบของพระเทพภาวนาวิกรม                             
ด้วยการบ าเพ็ญทานบารมี 

ค าส าคัญ: การบ าเพ็ญทาน, ทานบารม,ี พระเทพภาวนาวิกรม 
 

Abstract 
This thesis article is a study of the merit making of Phra Thepbhavanavikrom 

(Boonma Punyaphirato) with two objectives: 1) to study the merit making according 
to the Buddhist way; 2 )  to propose a guideline for merit making of Phra 
Thepbhavanavikrom (Boonma Punyaphirato) by storing data in data aggregation 
and from an interview with the people of Ban Na Udom, Chaiyaphum Phithak 
Temple, Kut Chum Saeng Subdistrict, Nong Bua Daeng District, Chaiyaphum 
Province, 10 people, 5 experts/person, villagers and close-up people, 5 monks/person, 
using a specific method according to the issue to be researched, 10 people, with 
a study guideline for data collection. 

The research results found that: 
The study found that merit making according to the Buddhist way. 

There is a specific form of Amisadanam (Material Donation) practice. It is giving 
objects, Dhammadanam (Dhamma offerings); giving knowledge, giving wisdom, 
Apayadanam; forgiveness without holding onto anger. The three ways of eating are 
the ways that are explained in Buddhism that shows how to follow the example to 
gain access to alms. Therefore, the meritorious practice of Phra Thepbhavanavikrom 
(Bunma Punyaphirato) in terms of being in the form of a Buddhist that requires the 
basic practice of knowing the sacrifice of objects by practicing according to the 
Dhamma, Buddhist teaching through the promotion by granting scholarships to 
monks and novices and also promote the place to education by constructing 
places like the Chaiyaphum Buddhist College. Phrathepbhavanavikrom has made 
merit by creating a society that only gives in a way that follows the teachings of 
the Phrathepbhavanavikrom with the sacrifice of merit. 

Keywords: Asceticism, Alms, Phrathepbhavanavikrom 

1. บทน า 
การปฏิบัติตนและการกระท าบางสิ่งบางอย่างนั่นเป็นการกระท าที่มีเหตุผล                                    

และมีเป้าหมายตลอดเวลา มนุษย์เราเมื่ อเกิดมาบนโลกใบนี้แล้วย่อมพบเห็นสิ่งหรือ                                        



  วารสารวิชาการ มจร บุรี รัมย์  | 321 
 ปีท่ี 8  ฉบับท่ี 1 (2566) : มกราคม - เมษายน 

การประพฤติปฏิบัติของผู้คนหลากหลายรูปแบบ แต่ละรูปแบบนั้นก็มีวิธีการที่เป็นเฉพาะตาม
หลักการของสิ่งที่ตนเองนับถือ ที่เรียกกันว่าการบ าเพ็ญบารมี พระพุทธศาสนามีการบ าเพ็ญ
บารมีที่หลากหลายรูปแบบ (พระมหาสมจินต์ สมฺมาปฺญฺโญ, 2548: 217) พระพุทธเจ้าก็มี
ประวัติในการบ าเพ็ญบารมีอยู่มากมายตามที่ พุทธศาสนิกชนชาวพุทธได้ศึกษามา และสิ่งนี้
เองที่เป็นแบบอย่างในการประพฤติปฏิบัติกันมาของพระเถระ หรือเหล่าพุทธบริษัท 4                                              
ของพระพุทธศาสนา ในประเทศไทยก็ถือว่ามีพระพุทธศาสนาเป็นหลักในการปฏิบัติอยู่                                       
และยังมีอยู่ทุกภูมิภาคในประเทศไทย 

มนุษย์จะท าดีหรือชั่ว จะอยู่อย่างเป็นสุขหรืออยู่อย่างเป็นทุกข์ ขึ้นอยู่กับสภาพ
ทางจิตหรือพลังงานทางจิต เพราะภาวะจิตในทางดีหรือไม่ดีนั้นจะเป็นตัวผลักดันให้เกิด
พฤติกรรมดีหรือไม่ดีตาม ดังพุทธด ารัสที่ตรัสว่า (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย , 2539:                               
ขุ.ธ. (ไทย) 25/1/23) “ธรรมทั้งหลายมีใจเป็นหัวหน้า มีใจประเสริฐที่สุดส าเร็จแล้วแต่ใจ” 
เป็นการบ าเพ็ญบารมีทางพระพุทธศาสนา (สมบูรณ์ ตาสนธิ, 2555: 56) ท าหน้าที่สนอง
ความต้องการด้านจิตใจของมนุษย์ได้เพราะศาสนาเป็นจุดรวมของระบบศีลธรรมที่มุ่งสอนให้
ทุกคนเป็นคนดี สอนวิธีปฏิบัติให้พ้นจากความทุกข์ ศาสนามีกฎเกณฑ์ที่สอนให้ทุกคนท า
ความดีโดยออกมาในรูปแบบของศีลธรรม พระพุทธศาสนาเป็นศาสนาที่มุ่งสอนไม่ให้มนุษย์
เบียดเบียนซึ่งกันและกัน หัวใจหลัก ที่ปรากฏในพุทธด ารัสที่ตรัสว่า (มหาจุฬาลงกรณราช
วิทยาลัย, 2539: ที.ม. (ไทย) 10/90/50) “การไม่ท าบาปทั้งปวง การบ าเพ็ญกุศลให้ถึงพร้อม 
การช าระจิตของตนให้ผ่องแผ้ว” ซึ่งเป็นพุทธด ารัสที่ตรัสให้คนท าความดีที่เรารู้จักกันดีว่า 
“ท าดีได้ดีท าชั่วได้ชั่ว” พระพุทธศาสนามีหลักค าสอนอยู่มากและหลักค าสอนนั้นก็สอนให้
บ าเพ็ญบารมีให้กับตนเองเพ่ือจะได้เข้าถึงหลักสูงสุดทางพระพุทธศาสนาตามที่ตั้งใจไว้จังหวัด
ชัยภูมิเป็นจังหวัดที่มีพระภิกษุสงฆ์ที่ท่านมีการประพฤติปฏิบัติในเรื่องของการบ าเพ็ญบารมี
อยู่หลายรูป 

รูปแบบในการปฏิบัติที่แสดงให้เห็นถึงการให้ทานโดยทั่วไปตามหลักปฏิบัติต่าง ๆ 
คือ การให้ผู้อนุเคราะห์ผู้ขาดแคลน เพ่ือสงเคราะห์ผู้ที่ควรสงเคราะห์ เพ่ือผูกมิตรภาพไมตรี 
เพ่ือบูชาคนที่ควรบูชา หรือเป็นการบ าเพ็ญบุญในบุญเขตพระพุทธองค์ทรงสรรเสริญการให้
ทานและทรงแสดงสมบัติของทานไว้ 3 ประการ คือ 1) เจตนาสมบัติ ถึงพร้อมด้วยเจตนา คือ 
มีเจตนาดีตั้งแต่ก่อนจะให้ มีเจตนาดีขณะให้ (พระมหาสง่า ชัยวงศ,์ 2541: 43) 

การปฏิบัติการบ าเพ็ญทานบารมีเช่นการท าให้ดูอยู่ให้เห็นท าเป็นแบบอย่างหรือ
ในรูปแบบสงเคราะห์บ้าง เช่น การท าทานหรือการให้สิ่งของในทางพระพุทธศาสนาถือว่าเป็น
ที่ตั้งแห่งบุญ หรือเป็นที่มาของบุญประการหนึ่งในจ านวน 3 ประการ คือ 1) ทานมัย คือ                                      
การท าบุญด้วยการแบ่งปันสิ่งของ 2) สีลมัย คือ การท าบุญด้วยการรักษาศีล 3) ภาวนามัย 
คือ การท าบุญด้วยการเจริญภาวนา การท าบุญให้ทานด้ายการแบ่งปันสิ่งของให้กับคนอ่ืน ๆ 
หรือสัตว์อ่ืนจะเรียกว่าสงเคราะห์ก็ได้ไม่ผิดเพราะการให้นั้นเป็นการแบ่งปันสิ่งของของตน



322 | Academic MCU Buri ram Journal  
          Vol. 8  No. 1 (2023) : January–April 

ให้กับคนอ่ืนหรือสัตว์อ่ืนนั้นก็คือการท าบุญให้ทานแต่ที่แตกต่างกันนั้นเป็นเรื่องของอานิสงค์  
นั้นจะต่างกันก็อยู่ที่เรานั้นรู้จักเลือก โดยเลือกผู้รับอานิสงค์ถึงจะแตกต่างกันหรือมากกว่ากัน
นั่นเอง (สมเด็จพระมหาสมณเจ้า, 2538) 

ผู้วิจัยจึงมีความสนใจที่จะศึกษาการบ าเพ็ญทานบารมีของพระเทพภาวนาวิกรม 
ตามแนวทางที่ท่านได้ปฏิบัติมาอย่างต่อเนื่องในการบ าเพ็ญทานบารมีของท่าน อย่างที่ปรากฏ
ให้เห็นในแต่ละด้าน เช่น การสร้างวิทยาลัยสงฆ์ชัยภูมิ  ซึ่งเป็นสถานที่ในการเรียนของ
พระสงฆ์ในจังหวัดชัยภูมิ การสร้างโรงพยาบาล และการสร้างศาสนสถานต่าง ๆ ของพระเทพ
ภาวนาวิกรม ที่ท่านได้บ าเพ็ญมาตลอดเวลาในฐานเป็นพระสงฆ์ในพระพุทธศาสนา เพ่ือเป็น
ข้อมูลในการวางแผนและแนวทางในการบ าเพ็ญทานบารมีให้มีประสิทธิภาพมากยิ่งขึ้น อันจะ
ส่งผลต่อการพัฒนาการท านุบ ารุงพระพุทธศาสนาซึ่งเป็นที่ยึดเหนี่ยวจิตใจของพุทธศาสนิกชน
ให้มีความม่ันคงถาวรสืบไป 
 
2. วัตถุประสงค์ของการวิจัย 

1. เพ่ือศึกษาการบ าเพ็ญทานบารมีตามแนวทางพระพุทธศาสนาเถรวาท 
2. เ พ่ือเสนอแนวทางการบ าเพ็ญทานบารมีของพระเทพภาวนาวิกรม                                           

(บุญมา ปุญญาภิรโต) 
 
3. วิธีด าเนินการวิจัย 

3.1 รูปแบบการวิจัย ผู้วิจัยได้มีการก าหนดระเบียบวิธีการวิจัยหรือกระบวน
วิธีการวิจัยเป็นการวิจัยเชิงคุณภาพ (qualitative research) โดยมีแนวทางการศึกษาในการ
จัดเก็บข้อมูลอันประกอบด้วยการศึกษาเอกสารได้ศึกษาข้อมูลจากแหล่งปฐมภูมิ และข้อมูล
ทุติยภูมิ เป็นการค้นคว้าและรวบรวมข้อมูลเกี่ยวกับแนวคิดทฤษฎี และผลงานการวิจัยที่
เกี่ยวข้อง ศึกษาจากหนังสือ บทความในวารสาร เอกสารวิชาการ วิทยานิพนธ์ แผนพัฒนา 
และฐานข้อมูลที่เป็นแหล่งสืบค้นงานวิจัย เพ่ือใช้ในการทบทวนวรรณกรรมและงานวิจัยที่
เกี่ยวข้อง และการเก็บจากข้อมูลปฐมภูมิ (Primary data) ที่จัดเก็บข้อมูลในการรวบรวมจาก
กลุ่มประชาชน บ้านนาอุดม วัดชัยภูมิพิทักษ์ ต าบลกุดชุมแสง อ าเภอหนองบัวแดง จังหวัด
ชัยภูมิ จากการสัมภาษณ์กลุ่มประชาชน บ้านนาอุดม วัดชัยภูมิพิทักษ์ ต าบลกุดชุมแสง 
อ าเภอหนองบัวแดง จังหวัดชัยภูมิจ านวน 5 คน ผู้ทรงคุณวุฒิจ านวน 5 รูป/คน โดยใช้วิธีการ
เจาะจงตามประเด็นที่ต้องการศึกษาวิจัย จ านวน 10 คน  

3.2 เครื่องมือการวิจัย เครื่องมือที่ ใช้ ในการรวบรวมข้อมูลครั้ งนี้  คือ                                        
แบบสัมภาษณ์ เป็นเครื่องมือในการจัดเก็บข้อมูล และเอกสารต่าง ๆ ตามชุมชนที่เข้าร่วมวิจัย
โดยจัดเป็นชนิดมีดังนี้ 

1. แบบสัมภาษณ์ 



  วารสารวิชาการ มจร บุรี รัมย์  | 323 
 ปีท่ี 8  ฉบับท่ี 1 (2566) : มกราคม - เมษายน 

1) แบบการศึกษาเชิงส ารวจ จ านวน 2 ส่วน ได้แก่ 
ส่วนที่ 1 ข้อมูลพื้นฐานผู้ให้ข้อมูลทั่วไป เช่น ข้อมูลส่วนตัวผู้ให้ข้อมูล 

เพศ สถานภาพ การศึกษา เป็นต้น 
ส่วนที่ 2 ข้อมูลเกี่ยวกับความพร้อมของชุมชน 

2) แบบสัมภาษณ์ประชาชน และผู้ที่เก่ียวข้อง 
2. การสร้างเครื่องมือวิจัย กระบวนการในการสร้างเครื่องมือที่ใช้ใน

กระบวนวิธีการวิจัยมีขั้นตอนในการออกแบบการวิจัยหรือการสร้างเครื่องมือที่ใช้ใน
กระบวนการวิจัยนั้นมีดังนี้ 

1) การศึกษาเอกสารเกี่ยวกับการบ าเพ็ญทานบารมีของพระเทพภาวนา
วิกรม (บุญมา ปุญฺญาภิรโต) ในชุมชน จากนั้นมีการลงพ้ืนที่เพ่ือส ารวจแหล่งชุมชนในพ้ืนที่
ต่าง ๆ การบ าเพ็ญทานบารมีของพระเทพภาวนาวิกรม (บุญมา ปุญฺญาภิรโต) ในทุกข้อมูล
ภายใต้กรอบของการด าเนินการวิจัยเพ่ือให้ได้ข้อมูลก็คือ มีการสังเกตการ สัมภาษณ์บุคคลที่
เกี่ยวข้องในเรื่องของ องค์ความรู้เกี่ยวกับการบ าเพ็ญทานบารมีของพระเทพภาวนาวิกรม  
และศึกษารูปแบบการบ าเพ็ญทานของพระเทพภาวนาวิกรม  

2) การสนทนาเป็นศึกษาสภาพที่เป็นจริงและสภาพของปัญหาเกี่ยวกับ
การมีส่วนร่วม คติความเชื่อในการบ าเพ็ญทาน การปฏิบัติ ในจังหวัดชัยภูมิ 

(1) ประวัติความเป็นมาของพระเทพภาวนาวิกรม  
(2) วิถกีารบ าเพ็ญทานต่อประชาชนของพระเทพภาวนาวิกรม 
(3) คติความเชื่อในการบ าเพ็ญทานของพระเทพภาวนาวิกรม 
 

4. สรุปผลการวิจัย 
1. การบ าเพ็ญทานบารมีในทางพระพุทธศาสนาเถรวาทในรูปแบบของการ

บ าเพ็ญบารมีที่เป็นการสร้างบารมีเจ็ดข้อด้วยกันมี ได้แก่ 1) เลี้ยงมารดาบิดาตลอดชีวิต                                     
2) ประพฤติอ่อนน้อมต่อผู้ใหญ่ในตระกูลตลอดชีวิต 3) พูดจาแต่ค าอ่อนหวานตลอดชีวิต                                       
4) ไม่พูดค าส่อเสียดตลอดชีวิต 5) มีใจปราศจากความตระหนี่ที่เป็นมลทิน อยู่ครองเรือนมี
การบริจาคเป็นประจ ายินดีในการเสียสละ ควรที่ผู้อ่ืนจะขอ ยินดีในการแจกจ่ายทานตลอดชีวิต 
6) พูดค าสัตย์ตลอดชีวิต 7) ไม่โกรธตลอดชีวิต ตามหลักการปฏิบัติในการบ าเพ็ญทานบารมีที่
แสดงให้เห็นถึงเป้าหมายในการบ าเพ็ญทาน  

จากศึกษาการบ าเพ็ญทานบารมีตามแนวทางพระพุทธศาสนาเถรวาทสามารถ
สรุปได้ดังนี้  

1) การให้ทานตามแนวพระพุทธศาสนาเถรวาท การให้ทานในสมัยพุทธกาล
ย่อมมีเป้าหมายหรือจุดประสงค์ของการให้ทานปรากฏให้เห็นใน พระสูตรต่าง ๆ ซึ่งกล่าวถึง



324 | Academic MCU Buri ram Journal  
          Vol. 8  No. 1 (2023) : January–April 

การให้ทานนั้นย่อมมีเหตุปัจจัยของการให้ บุคคลมีจิตใจขวนขวายในการให้ และการให้ย่อม
อยู่ในฐานการบ าเพ็ญหรือมีจุดประสงค์ในการให้ 8 ประการคือ 

(1) ให้เพ่ือจะได้เกิดเป็นกษัตริย์หรือเศรษฐี ในการให้ที่มีเป้าหมายใน
ทางด้านโลกิยะธรรมที่มีความปรารถนาสิ่งต่าง ๆ  

(2) ให้เพ่ือจะได้เกิดเป็น เทวดาชั้นจาตุมหาราชิกา เป็นการให้เพ่ือ
ต้องการเกิดในภพภูมิที่ดียิ่งขึ้นไป 

(3) ให้เพ่ือจะได้เกิดเป็น เทวดาชั้นดาวดึงส์ เป็นการให้เพ่ือต้องการเกิด
ในภพภูมิที่ดียิ่งข้ึนไป.ในแต่ละชั้นไป 

(4) ให้เพ่ือจะได้เกิดเป็น เทวดาชั้นมายา เป็นการให้เพ่ือต้องการเกิดใน
ภพภูมิที่ดียิ่งข้ึนไป.ในแต่ละชั้นไป 

(5) ให้เพ่ือจะได้เกิดเป็น เทวดาชั้นดุสิต เป็นการให้เพ่ือต้องการเกิดใน
ภพภูมิที่ดียิ่งข้ึนไป.ในแต่ละชั้นไป  

(6) ให้เพ่ือจะได้เกิดเป็น เทวดาชั้นนิมารตี เป็นการให้เพ่ือต้องการเกิดใน
ภพภูมิที่ดียิ่งข้ึนไป.ในแต่ละชั้นไป 

(7) ให้เพ่ือจะได้เกิดเป็น เทวดาชั้นปรนิมมิตวสวัตตีเป็นการให้เพ่ือ
ต้องการเกิดในภพภูมิที่ดียิ่งขึ้นไป.ในแต่ละชั้นไป 

(8) ให้เพ่ือจะได้เกิดเป็น เทวดาชั้นพรหม เป็นการให้เพ่ือต้องการเกิดใน
ภพภูมิที่ดียิ่งขึ้นไป.ในแต่ละชั้นไป ในทางพระพุทธศาสนาจะแสดงถึงอานิสงของการบ าเพ็ญ
ทานว่า เมือบุคคลบ าเพ็ญทานแล้วย่อมมีความปรารถนาในสิ่งต่าง ๆ ตามที่บุคคลนั้นต้องการ 
และมีอยู่ในหลักการบ าเพ็ญทางตามแนวทางของพระพุทธศาสนา ที่เป็นการแสดงให้เห็นว่า
การจะบ าเพ็ญทานในแต่ละครั้ง ผู้บ าเพ็ญจะต้องมีความปรารถนาอยู่ในใจอยู่แล้ว 

โดยสรุปแล้ว การบ าเพ็ญทานตามรูปแบบทางพระพุทธศาสนาก็เป็นการ
เสียสละเพ่ือสร้างบารมี ในการบรรลุเป้าหมาย เพราะการบ าเพ็ญทานเป็นการฝึกตนเองใน
ด้านความอดทน ด้านความเสียสละ ด้านความมีเมตตา และอีกมากมายในการบ าเพ็ญทาน 
ด้วยเหตุนั้นพระพุทธศาสนาจึงมีหลักในการบ าเพ็ญทานบารมีหลายรูปแบบ แต่ก็มีเป้าหมาย
อย่างเดียวกันคือการบรรลุเป้าหมายตามที่ตนเองปรารถนา 

2) การบ าเพ็ญทานบารม ี
หลักการบ าเพ็ญทานบารมีของพระโพธิสัตว์ตามฐานะ เนื่องด้วยว่าพระ

โพธิสัตว์เป็นผู้มีจิตมุ่งสู่พุทธภูมิ และบางองค์ก็อาจตรัสรู้เป็นพระพุทธเจ้าเมื่อไรก็ได้ แต่ยังไม่
ปรารถนาพุทธภูมิ พระโพธิสัตว์ที่บ าเพ็ญบารมีมานาน และเริ่มต้นที่จะบ าเพ็ญบารมี                                    
พระโพธิสัตว์ ซึ่งเป็นองค์ส าคัญที่มีชื่อเสียงเป็นที่รู้จักกันทั่วไป 

พระโพธิสัตว์ผู้บรรลุพุทธภูมิแล้ว แต่ได้ตั้งปณิธานจะยังไม่เสด็จเข้าสู่                                         
พระนิพพาน ทรงด ารงอยู่เพ่ือโปรดสัตว์โลกต่อไปและ พระมานุษิโพธิสัตว์ ซึ่งจะหมายถึง 



  วารสารวิชาการ มจร บุรี รัมย์  | 325 
 ปีท่ี 8  ฉบับท่ี 1 (2566) : มกราคม - เมษายน 

พระโพธิสัตว์ที่อยู่ในสภาพของมนุษย์ทั่วไป เป็นผู้ก าลังปฏิบัติโพธิสัตว์มรรคเพ่ือมุ่งสู่พุทธภูมิ 
หรือาจจะกล่าวได้อีกนัยหนึ่งว่า พระฌานิโพธิสัตว์นั้นเป็นผู้ที่ท าหน้าฝึกฝนตนเองได้สมบูรณ์
แล้วเหลือเพียงการช่วยเหลือผู้อ่ืน แต่พระมหามุษีโพธิสัตว์ยังต้องฝึกฝนอบรมตนเอง และท า
หน้าที่ช่วยเหลือผู้อ่ืนไปพร้อมกันด้วย ซึ่งเป้าหมายสุดท้ายพระโพธิสัตว์ทั้ง ประเภท ย่อมมุ่ง
ไปสู่เป้าหมายสูงสุดจะเห็นได้ว่าพระโพธิสัตว์นี้มีหลักในการบ าเพ็ญทานบารมีอยู่แล้ว                                     
ก็เพ่ือที่จะบรรลุเป้าหมายที่ตนเองปรารถนา  

2. แนวทางในการบ าเพ็ญทานบารมีของพระเทพภาวนาวิกรม (บุญมา ปุญญาภิรโต) 
1) แนวทางการบ าเพ็ญทานบารมีของพระเทพภาวนาวิกรม (บุญมา ปุญญาภิรโต) 

ด้านการให้ทาน ท าให้เกิดประโยชน์มากที่สุดแก่สังคมด้านต่าง ๆ เป็นการสอนให้ผู้คนรู้จัก
วิธีการในการละความโลภ ความโกรธ ความหลง ที่มีในจิตภายในของแต่ละคนรู้จักแบ่งปัน 
ฝึกการเสียสละให้เกิดมีในตนเอง และเป็นการสร้างบารมีให้เกิดขึ้นกับตนเอง และให้เกิด
ประโยชน์มากที่สุดแก่สังคม เช่น การที่หลวงพ่อท่านสอนให้พุทศาสนิกชนทั้งหลายเห็น
ความส าคัญในเรื่องการให้ทาน มองในอีกด้านหนึ่ง คือ หลวงพ่อท่านมองว่าสังคมยังมีความ
เป็นอยู่ที่ล าบากมาก เพราะเหตุนั้นในฐานะที่เป็นพระสงฆ์ก็จะต้องเผยแผ่พระพุทธศาสนาเป็น
หลักส าคัญอยู่แล้ว ดังนั้นจึงมุ่งความส าคัญไปในด้านของการให้ทาน เพ่ือเป็นหลักส าคัญใน
การลดเลิกละ กิเลสของคน  

2) หลักการให้ทานของพระเทพภาวนาวิกรม (บุญมา ปุญญาภิรโต) เป็นการ
สอนให้ลูกศิษย์ และบุคคลทั่วไปลดละเลิกจากโลภะในใจของตนเองจนเกิดเป็นบารมี                                    
และเม่ือสะสมหรือสร้างให้เกิดเป็นอุปนิสัยก็จะเป็นปัจจัยในการเข้าถึงเป้าหมายตามหลักทาง
พระพุทธศาสนา  

3. สรุปผลที่ได้จากการศึกษาเรื่องการบ าเพ็ญทานบารมีของพระเทพภาวนา
วิกรม (บุญมา ปุญฺญาภิรโต) ได้ดังนี้ 

การให้ทานของพระเทพภาวนาวิกรม (บุญมา ปุญญาภิรโต) ท าให้เกิด
ประโยชน์มากที่สุดแก่สังคมด้านการเป็นอยู่  ในแบบของชาวพุทธที่ต้องมีหลักปฏิบัติขั้น
พ้ืนฐานด้วยการรู้จักการเสียสละ ด้วยการบ าเพ็ญตามหลักธรรมค าสอนทางพระพุทธศาสนา
ผ่านการเชื่อมของพระเทพภาวนาวิกรม (บุญมา ปุญญาภิรโต) ในด้านการบ ารุงพระพุทธศาสนา
ก็เป็นการบ าเพ็ญด้วยขันติบารมี ในแบบอย่างที่จะมีการจัดโครงการเดินธุดงค์ประจ าปี                                        
เพ่ือสร้างให้ชาวพุทธเกิดความสามัคคีและมีความศรัทธาในหลักปฏิบัติทางพระพุทธศาสนา
ในด้านของการบ าเพ็ญบารมีเรื่องความอดทน  

ในด้านการเผยแผ่พระพุทธศาสนาพระเทพภาวนาวิกรม (บุญมา ปุญญาภิรโต) 
ท่านส่งเสริมด้วยการมอบทุนการศึกษาให้พระภิกษุสามเณร และยังส่งเสริมสถานที่เรียนด้วย
การสร้างสถานที่  อย่างเช่น สร้างวิทยาลัยสงฆ์ชัยภูมิ  สร้างโรงเรียนปริยัติวัดผาเกิ้ง                                            
และช่วยเหลือโรงเรียนต่าง ๆ ในเรื่องอุปกรณ์การศึกษา และในด้านความเป็นอยู่ของอุบาสก



326 | Academic MCU Buri ram Journal  
          Vol. 8  No. 1 (2023) : January–April 

อุบาสิกา ด้วยว่าพระพุทธศาสนาไม่ได้เป็นของกลุ่มใดกลุ่มหนึ่งแต่เป็นของเราชาวพุทธหรือ
ของพุทธบริษัทสีที่พระพุทธเจ้าพระองค์ทรงตรัสฝากพระพุทธศาสนาให้กับพุทธบริษัทสี  

การให้ทานของพระเทพภาวนาวิกรม (บุญมา ปุญญาภิรโต) เป็นการให้ที่ทัน
ยุคทันสมัยเป็นแบบอย่างที่ถือได้ว่ามีประโยชน์เป็นอย่างมา อย่างเช่นการให้ทานด้วยการ
สร้างโรงพยาบาล ของพระเทพภาวนาวิกรม (บุญมา ปุญญาภิรโต) เป็นการมองเห็นว่าเรา
ชาวพุทธจะต้องช่วยเหลือซึ่งกันและกัน เพราะถ้าหากสุขภาพร่างกายแข่งแรงดี สภาพจิตใจก็
ดีไปด้วย ดังนนั้นสุขภาพจึงเป็นฐานของการบ าเพ็ญทางเป็นอย่างดี 

หลักการให้ทานของพระเทพภาวนาวิกรม (บุญมา ปุญญาภิรโต) คือ                                             
การสร้างสังคมที่มีแต่การให้ในรูปแบบที่เป็นไปตามหลักค าสอนขององค์พระสัมมาสัมพุทธเจ้า 
ที่ว่า สพฺพทาน  ธมฺมทาน  ชินาติ โดยมีความหมายว่า การให้ธรรมะ ชนะการให้ทั้ง และการให้
ธรรมในรูปแบบของพระเทพภาวนาวิกรม (บุญมา ปุญญาภิรโต) ก็มีอยู่มากมายหลายรูปแบบ 
ตามที่ได้ศึกษาและปรากฏในแต่ละบทที่แสดงให้เห็นถึงการบ าเพ็ญทานทางพระพุทธศาสนา
เป็นส าคัญ 

ด้วยเหตุนั้นพระเทพภาวนาวิกรม (บุญมา ปุญญาภิรโต) จึงเป็นแบบอย่างใน
การบ าเพ็ญทางในด้านของการสร้างบารมีที่หลากหลาย โดยที่ส าคัญนั้นคือการบ าเพ็ญทาน
บารมีในแบบต่าง ๆ ที่ท่านได้พาปฏิบัติ เป็นการบ าเพ็ญตามแบบทางพระพุทธศาสนา แต่ก็
ยึดหลักการปฏิบัติเพื่อให้เกิดประโยชน์มาก 

การบ าเพ็ญทานในรูปแบบของพระเทพภาวนาวิกรม (บุญมา ปุญญาภิรโต) 
แสดงถึงการบ าเพ็ญท่ีให้แนวคิดต่าง ๆ ในเรื่องของผู้ให้และผู้รับ เมือมีผู้รับทานก็จะต้องมีผู้ให้
ทาน ฉะนั้นแล้วการบ าเพ็ญทานจะต้องมีองค์ประกอบอยู่ทั้งสองแบบ ถึงในแนวทาง
พระพุทธศาสนาจะมีปรากฏอยู่ว่า การให้ทานมีอยู่หลากหลายวิธี แต่ก็อยู่ในแบบของการให้
สิงของ และการให้ธรรมเป็นทาน และท้ังสองอย่างก็มีปัจจัยหลักอยู่ก็ คือ ผู้ให้กับผู้รับ 

 
5. ข้อเสนอแนะ 

จากการวิจัยเรื่อง “การบ าเพ็ญทานบารมีของพระเทพภาวนาวิกรม (บุญมา 
ปุญฺญาภิรโต)” มีข้อเสนอแนะเพ่ือการวิจัยครั้งต่อไป ดังต่อไปนี้ 

1. ควรศึกษาการการบ าเพ็ญทานบารมีในรูปแบบต่าง ๆ ของพระเถระร่วมสมัย 
2. ควรศึกษาการบ าเพ็ญทานบารมีตามแนวทางต่าง ๆ กรณีศึกษาพระสงฆ์

ในจังหวัดชัยภูมิ 
 

เอกสารอ้างอิง 
พระมหาสมจินต์ สมฺมาปญฺโญ. (2548). พระพุทธศาสนามหายานในอินเดีย พัฒนาการ 

และสารัตถธรรม. พิมพ์ครั้งที่ 2. กรุงเทพฯ: ส านักพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 



  วารสารวิชาการ มจร บุรี รัมย์  | 327 
 ปีท่ี 8  ฉบับท่ี 1 (2566) : มกราคม - เมษายน 

พระมหาสง่า ชัยวงศ์. (2541). การศึกษาวิเคราะห์เรื่องทานในพระพุทธศาสนา. วิทยานิพนธ์
พุทธศาสตรมหาบัณฑิต. บัณฑิตวิทยาลัย: มหาวิทยาลัยเชียงใหม่. 

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราช 
วิทยาลัย. กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.  

สมเด็จพระมหาสมณเจ้า กรมพระยาวชิรญาณวโรรส. (2538). สารานุกรมพระพุทธศาสนา. 
สุเชาว์ พลอยชุม รวบรวม. พิมพ์ครั้งที่ 2. กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหามกุฏ
ราชวิทยาลัย.  

สมบูรณ์ ตาสนธิ. (2555). พระอรหันตสาวกบรรลุธรรมได้อย่างไร. นนทบุรี: ธิงค์ บียอนด์ บุ๊คส์. 


