
  วารสารวิชาการ มจร บุรี รัมย์  | 297 
 ปีท่ี 8  ฉบับท่ี 1 (2566) : มกราคม - เมษายน 

แนวทางรักษาจิตก่อนตายในพระพุทธศาสนาเถรวาท 
Guidelines for Preserving the Mind before Death in Theravada Buddhism 

พระสุเมธ สุเมโธ 
PhraSumet Sumetho 

วิทยาลัยสงฆ์ชัยภูมิ มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
Chaiyaphum Buddhist College, Mahachulalongkornrajavidyalaya University 

E-mail: 6440205005@mcu.ac.th 
บัญญัติ อนนท์จารย์ 

Bunyat Anonchan 
มหาวิทยาลัยราชภัฏนครราชสีมา 

Nakhonratchasima Rajabhat University 
E-mail: bannyatt.2564@gmail.com 

 

บทคัดย่อ 
 การวิจัยนี้ มีวัตถุประสงค์เพ่ือ 1) ศึกษาความส าคัญของจิตที่มีต่อชีวิตก่อนความตาย
ในพระพุทธศาสนาเถรวาท 2) ศึกษาวิธีรักษาจิตก่อนตายในพระพุทธศาสนาเถรวาท 3) เสนอ
แนวทางการรักษาจิตก่อนตายในสภาพการณ์สังคมปัจจุบัน ได้ศึกษาโดยวิธีวิจัยเอกสารจาก
แหล่งข้อมูลต่าง ๆ ได้แก่ พระไตรปิฎก อรรถกถา หนังสือ ตารา เอกสาร สิ่งพิมพ์ทางวิชาการ 
งานวิจัย วิทยานิพนธ์ และแหล่งข้อมูลออนไลน์ ทาการวิเคราะห์ข้อมูลเชิงพรรณนา เพ่ือนา
เสนอข้อมูลและข้อเสนอแนะ 
 ผลการวิจัยพบว่า 
 1. ความส าคัญของจิตที่มีต่อชีวิตก่อนความตาย จิตที่เป็นฝ่ายอกุศลจิต ได้แก่ 
โลภมูลจิต โทสมูลจิต โมหมูลจิต เป็นจิตที่ไม่ดี  และจิตที่เป็นฝ่ายกุศลเป็นจิตที่ดี จะมีวิบาก
จิตเป็นผลของกรรม เป็นกรรมที่เกิดเพราะจิตมีอวิชชาเป็นกิเลสพ้ืนฐาน ผัสสะเป็นจุดเริ่มต้น
ให้เกิดกรรม เมื่อท ากรรมชั่วหรือดีจะส่งผล คือ วิบาก สืบต่อภพสืบต่อชาติ จะมีผลต่อชีวิต
หลังความตายมีทุคติและสุคติเป็นที่ไป  
 2. วิธีรักษาจิตก่อนตายพบว่า หลักบุญกิริยาวัตถุ หลักโยนิโสมนสิการ หลักยึด
เหนี่ยวใจ คือพระรัตนตรัย สามารถรักษาจิตให้เป็นจิตที่ดีได้  
 3. แนวทางรักษาจิตก่อนตายในสถานการณ์สังคมปัจจุบัน  ได้แก่ ความมีสันโดษ 
ให้ทาน มองหาส่วนดี เมตตาต่อเขา พิจารณาว่าสัตว์ทั้งหลายมีกรรมเป็นของตน พิจารณาว่า
ความโกรธเป็นกิเลส พิจารณาว่าจิตเกิดดับอยู่ตลอดเวลา พิจารณาว่าไม่มีสัตว์บุคคล ตัวตน 
เราเขา โดยอาศัยปัญญา 3 เพ่ือขจัดโมหะ ได้แก่ 1) จินตามยปัญญา 2) สุตมยปัญญา                                              

ได้รับบทความ: 27 กุมภาพันธ์ 2566; แก้ไขบทความ: 15 มีนาคม 2566; ตอบรับตีพิมพ์: 21 มีนาคม 2566 
Received: February 27, 2023; Revised: March 15, 2023; Accepted: March 21, 2023 

 



298 | Academic MCU Buri ram Journal  
          Vol. 8  No. 1 (2023) : January–April 

3) ภาวนามยปัญญา  และปฏิบัติตามหลักกุศลกรรมบถ 10 สุจริต 3 กายกรรม วจีกรรม และ
มโนกรรม 

ค าส าคัญ: จิตก่อนตาย, พระพุทธศาสนาเถรวาท, แนวทางรักษา 
 

Abstract 
The purpose of this research were: 1 )  to study the importance of 

mind towards life before death in Theravada Buddhism, 2 )  to study methods 
for pre-death mind treatment in Theravada Buddhism, and 3 )  to propose 
guidelines for pre-death mind treatment in social situations, current the study 
was conducted by means of documentary research from various sources, 
including the Tripitaka, commentaries, books, textbooks, documents, academic 
publications, research papers, thesis, and online sources. Descriptive data 
analysis was performed to present information and suggestions. 

The research results found that: 
1. The importance of the mind to life before death the mind that is 

unwholesome consciousness is Lophamulacit (original mind accompanied 
greedy), Thosamulacit (original mind accompanied angry), and Mihamulacit 
(original mind accompanied lost). It is a bad mind. And a wholesome mind is a 
good mind. There will be mental suffering as a result of karma. It is a karma 
that arises because the mind has ignorance as the basic defilement. Contact is 
the beginning of karma. When doing bad or good deeds, it will result in the 
result of the succession of the world and the succession of the nation will 
affect the afterlife, there is a misfortune and happiness is where to go  

2.  The way to cure the mind before death found that principle of 
merit, Principles of Yonisomanasikarn, principle of Triple Gem able to maintain 
a good mind.  

3.  Appropriate methods for pre-death mind treatment at present 
include solitude, giving charity, looking for the good, being kind to them, 
considering that all beings have their own karma, consider anger to be passion, 
consider that the mind arises and ceases all the time, considering that there are 
no beings, persons, selves, we, and people by using the three wisdoms to eliminate 
delusion, namely: 1) Jintayama-panya (Wisdom arises from thinking), 2) Sutamaya-



  วารสารวิชาการ มจร บุรี รัมย์  | 299 
 ปีท่ี 8  ฉบับท่ี 1 (2566) : มกราคม - เมษายน 

panya (Wisdom arises from listening), 3) Bhavanayama-panya (Wisdom arises from 
development), and following the Kusalakammapada 10 (virtues of 10 merits),                                 
3 honest principles namely, Physical action, verbal action, and mental action. 

Keywords: Pre-death Mind, Theravada Buddhism, Healing Method 
 

1. บทน า 
 ความตายเป็นสิ่งที่สังคมให้ความสนใจกันมากข้ึน ซึ่งในปัจจุบันมีความเจริญ และ
ความก้าวหน้าด้านเทคโนโลยีและการแพทย์ ที่ท าให้มนุษย์มีโอกาสตายตามธรรมชาติได้
น้อยลง ความตายอย่างสงบจึงอาจไม่เกิดขึ้น ด้วยการใช้เทคโนโลยีเพ่ือการยืดชีวิต ท าให้การ
ตายอย่างสงบที่บ้าน มีโอกาสท าได้น้อยลง ผู้ป่วยระยะสุดท้ายต้องมีชีวิตอย่างโดดเดี่ยว และ
ทรมานในโรงพยาบาล การดูแลรักษาเกิดความยุ่งยาก เกิดสภาวะเครียด ส่งต่อเป็นปัญหา
ด้านกฎหมาย เศรษฐกิจ สังคม และจิตใจของผู้ป่วย และญาติ ท าให้สภาวะจิตก่อนตายของ
ผู้ป่วย ไม่เป็นไปตามคติทางพุทธศาสนา ที่เกี่ยวกับจิตตอนที่จะตาย (มหาจุฬาลงกรณราช
วิทยาลัย, 2539: (ม.มู. (ไทย) 12/70/62-63)) “เมื่อจิตเศร้าหมองแล้ว ก็เป็นอันหวังทุคติได้ 
และเมื่อใจใสไม่เศร้าหมองแล้ว สุคติเป็นอันหวังได้” นอกจากนั้นทางพุทธศาสนายังถือว่าชีวิตคน 
มีโอกาสตลอดเวลาจนถึงวาระสุดท้าย แม้ถึงวาระสุดท้ายมนุษย์ก็ยังไม่หมดโอกาส ที่จะได้สิ่ง
ที่ดีที่สุดของชีวิต หากบุคคลผู้นั้นมีปัญญารู้เท่าทันชีวิต และบรรลุธรรมได้ในขณะจิตสุดท้าย
ตอนจะดับ ความตายเป็นสิ่งที่มนุษย์ทุกคนจะต้องประสบ ในวาระสุดท้ายของชีวิต เมื่อเรา
ทราบข้อเท็จจริงที่ว่ามนุษย์ไม่สามารถหนีพ้นความตายไปได้ ดังนั้นการถือเอาประโยชน์จาก
การเกิดมาเป็นมนุษย์จึงเป็นสิ่งส าคัญ ในทางพระพุทธศาสนาสอนให้มนุษย์ด าเนินชีวิต                                     
ด้ ว ยความไม่ประมาท จนหลงลื ม ไปว่ าตน เป็ น  ผู้ อั นภั ยคื อมรณะคุกคามแล้ ว                                      
ทางพระพุทธศาสนาเถรวาทถือว่า คนที่เกิดมาทุกคนแล้วมีชีวิตอยู่ ชื่อว่าก าลังถูกภัย คือ 
มรณะคุกคามอยู่ตลอดเวลาทั้งสิ้น เพราะชีวิตของมนุษย์ทุกชีวิตที่เกิดมา ย่อมเดินไปสู่ความ
ตายตลอดเวลา ซึ่งพระพุทธศาสนาเถรวาท เรียกสภาวะนี้ว่ า “ทุกข์” (พระไพศาล วิสาโล, 
2556: 5) การแก้ปัญหาทุกข์ทางจิตของผู้ป่วยระยะสุดท้าย ด้วยวิธีการรักษาจิตก่อนตาย ที่จะ
มีต่อชีวิตหลังความตาย คือการไปสู่ภพภูมิที่ดี ในพระไตรปิฎก มีตัวอย่างเรื่องราวของ
พระสงฆ์ผู้อาพาธ ในระยะสุดท้าย ที่มีได้รับการรักษาจิตก่อนตาย ดังเช่น ตัวอย่างของ                                         
พระปูติคัตติสสเถระ ผู้อาพาธอย่างหนัก พระพุทธเจ้าเสด็จไปโปรดพร้อมกับพระสาวก ได้ให้
ความดูแลช่วยเหลือ รักษาทางกาย และที่ส าคัญทรงรักษาด้วยธรรมโอสถ เพ่ือรักษาโรคทาง
ใจด้วย (พระไพศาล วิสาโล, 2556: 10) 
 แสดงให้เห็นว่าสภาวะจิตก่อนตายและหลังความตาย มีความส าคัญหากไม่เห็น
ความส าคัญของจิต และหากตายเสียก่อน ที่จะได้รับการรักษาจิต ในขณะที่ผู้ใกล้ตายมี
สภาวะจิตที่ไม่ดี เช่น มีความทุกข์หรือความเศร้าหมอง ก็จะท าให้ไปสู่อบาย แต่ถ้าหากก่อน



300 | Academic MCU Buri ram Journal  
          Vol. 8  No. 1 (2023) : January–April 

ตาย ได้รับกระบวนการรักษาจิตที่ดี เช่นได้ฟังธรรมจนจิตเกิดคลายความยึดมั่น ถือมั่นใน
ตัวตน ชีวิตหลังความตายก็จะท าให้ไปสู่สุคติภูมิ การช่วยรักษาจิตผู้ใกล้ความตาย อาจท าให้
ผู้ป่วยระยะสุดท้าย จากไปอย่างสงบได้ หากมีการฝึกฝนจิตมาดี (พระไพศาล วิสาโล, 2556: 30) 
การปฏิบัติต่อเรื่องความตายนี้ เป็นการแสดงถึงความเจริญงอกงาม แห่งจิตใจของมนุษย์ คือ 
มนุษย์ปุถุชนทั่วไป ที่ยังมิได้สดับ คือยังไม่มีการศึกษา ก็จะระลึกถึงความตายด้วยความ
หวาดหวั่นพรั่นกลัว เศร้าหดหู่ท้อแท้ ระย่อท้อถอย หรือสูงขึ้นไป เป็นอริยสาวกผู้มีการศึกษา 
ได้สดับแล้ว ก็จะระลึกถึงความตายโดยเป็นอนุสติ  ส าหรับตักเตือนใจไม่ให้ประมาท                                 
เร่งขวนขวายประพฤติปฏิบัติประกอบหน้าที่ คุณงามความดี ให้ชีวิตนี้มีประโยชน์ มีคุณค่า 
และที่ส าคัญให้รู้เท่าทันความตาย เป็นอยู่ด้วยปัญญาที่กระท าการไปตามเหตุผล ด้วยความ
รู้เท่าทันตามเหตุปัจจัย (พระธรรมปิฎก (ป.อ. ปยุตฺโต) , 2539: 34) ซึ่งมีคติเนื่องในธรรมดา 
จะได้มีชีวิตที่ปราศจากความทุกข์  ไม่ถูกบีบคั้นด้วยความรู้สึกหวาดหวั่นพรั่นกลัว ต่อความ
พลัดพราก เป็นต้น การใช้ “ธรรมะ” ในการรักษาจิตวิญญาณ เป็นการรักษาความทุกข์
ทางด้านจิตใจ ถูกน ามาใช้ควบคู่กับการแพทย์สมัยใหม่ ในยุคปัจจุบันมากขึ้นกลายเป็น
ทางเลือกในการรักษา (พุทธชาด แผนสมบุญ, นิรนาท แสนสา และลัดดาวรรณ ณ ระนอง, 
2564: 105) 
 ด้วยเหตุนี้ผู้วิจัยจึงสนใจ ที่จะศึกษาแนวทางรักษาจิตก่อนตายในพระพุทธศาสนา
เถรวาท เนื่องด้วยการเห็นปัญหาการขาดโอกาสของชีวิตคนในสภาพการณ์สังคมปัจจุบัน 
เพราะชีวิตคนมีโอกาสตลอดเวลาจนถึงวาระสุดท้าย ในการที่จะท าความเข้าใจธรรมชาติของ
จิตอย่างถูกต้อง และวิธีการรักษาจิตก่อนตาย ตลอดจนแนวทางการปฏิบัติอย่างถูกวิธี เมื่อจิต
ใกล้ตายเพียงแค่มีคนมาบอกเราว่าท าใจให้ใสท าใจไม่ให้เศร้าหมอง แล้วจะไปสู่สุคติ แนวทาง
ปฏิบัติเพียงเท่านี้จะบรรลุวัตถุประสงค์หรือไม่อย่างไร และที่ส าคัญผู้วิจัยมีความเห็นว่าควรมี
แผนการด าเนินชีวิตควบคู่ไปกับการรักษาจิต เพ่ือสามารถเผชิญกับความตาย และสูญเสียได้
อย่างสงบ 
 
2. วัตถุประสงค์ของการวิจัย 
 1. เพ่ือศึกษาความส าคัญของจิตที่มีต่อชีวิตก่อนความตายในพระพุทธศาสนาเถรวาท 
 2. เพ่ือศึกษาวิธีรักษาจิตก่อนตายในพระพุทธศาสนาเถรวาท 
 3. เพ่ือเสนอแนวทางการเตรียมจิตก่อนตายในสภาพการณ์สังคมปัจจุบัน 
 
3. วิธีด าเนินการวิจัย 
 การศึกษาครั้งนี้เป็นการศึกษาแนวทางรักษาจิตก่อนตายในพระพุทธศาสนาเถรวาท 
วิธีการศึกษาค้นคว้าวิจัยครั้งนี้ เป็นการวิจัยเชิงคุณภาพ (Qualitative Research) โดยใช้การ
วิจัยเชิงเอกสาร (Documentary Research) โดยการรวบรวมและวิเคราะห์ข้อมูลจาก



  วารสารวิชาการ มจร บุรี รัมย์  | 301 
 ปีท่ี 8  ฉบับท่ี 1 (2566) : มกราคม - เมษายน 

หนังสือที่กล่าวมาแล้วข้างต้น ตลอดถึงตาราเอกสารงานวิจัยที่เกี่ยวข้อง ซึ่งมีขั้นตอนการวิจัย
โดยมีวิธีการศึกษา ดังนี้  
 3.1 ขอบเขตการวิจัย  
 การศึกษาวิจัยครั้งนี้ ผู้วิจัยได้ก าหนดขอบเขตการวิจัยออกเป็น 2 ด้าน ดังนี้  
 1. ขอบเขตด้านแหล่งข้อมูล (Documentary Research) เอกสารที่ใช้ใน
การศึกษาจะศึกษาได้แก่ คัมภีร์พระไตรปิฎก อรรถกถา หนังสือ ตารา งานวิจัย วิทยานิพนธ์ 
รวมถึงแหล่งข้อมูลออนไลน์ เป็นต้น  
 2. ขอบเขตด้านเนื้อหา การวิจัยครั้งนี้ ผู้วิจัยได้ก าหนดขอบเขตด้านเนื้อหาไว้ ดังนี้  
 1) เนื้อหาเก่ียวกบัแนวทางรักษาจิตก่อนตายในพระพุทธศาสนาเถรวาท 
 2) เนื้ อหาเกี่ ยวกับการวิ เคราะห์แนวทางรั กษาจิตก่อนตายใน
พระพุทธศาสนาเถรวาท 
 3) เนื้อหาเก่ียวกับแนวทางรักษาจิตก่อนตายในพระพุทธศาสนาเถรวาท  
 3.2 ขั้นรวบรวมข้อมูล  
 1. ศึกษาค้นคว้าและรวบรวมข้อมูลจากเอกสารชั้นปฐมภูมิ (Primary Source) 
ในส่วนที่ว่าด้วยเรื่องแนวทางรักษาจิตก่อนตายในพระพุทธศาสนาเถรวาท  โดยได้ศึกษา
ค้นคว้าจากพระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, พระไตรปิฎกภาษาไทย  
 2. ศึกษาค้นคว้าและรวบรวมข้อมูลจากเอกสารชั้นทุติยภูมิ (Secondary 
Source) ได้แก่ อรรถกถา ฎีกา อนุฎีกา ปกรณวิเสส วิทยานิพนธ์ที่เกี่ยวข้อง ตลอดทั้ง
งานวิจัยเอกสารและหนังสือต ารา ที่มีเนื้อหาสอดคล้อง หรือ ที่เกี่ยวข้องกับหัวข้อท าการวิจัย 
ซึ่งได้จากแหล่งข้อมูลต่าง ๆ ฉบับภาษาไทย เป็นต้น  
 3.3 ขั้นวิเคราะห์  
 วิเคราะห์ข้อมูลแนวทางรักษาจิตก่อนตายในพระพุทธศาสนาเถรวาท โดยน า
ข้อมูลที่ได้จากการศึกษาและรวบรวมข้อมูลดังกล่าว มาศึกษาวิเคราะห์ แยกแยะประเด็น 
และอธิบายในประเด็นที่ต้องการทราบอย่างมีระบบที่ชัดเจน  
 3.4 ขั้นสรุป  
 ผู้วิจัยได้สรุปผลจากการศึกษาและวิเคราะห์ในประเด็นว่าด้วยแนวทางรักษาจิต
ก่อนตายในพระพุทธศาสนาเถรวาท เพ่ือหาข้อสรุปและน าเสนอรายงานการวิจัยในรูปแบบ
การพรรณนาวิเคราะห์ 
 
4. สรุปผลการวิจัย 
 4.1 ความส าคัญของจิตที่มีต่อชีวิตก่อนความตายในพระพุทธศาสนาเถรวาท 
 จิตเป็นธรรมชาติชนิดหนึ่งที่เป็นนามธรรม อาศัยอยู่ในร่างกายของสัตว์ทั้งหลาย 
มักดิ้นรนกวัดแกว่ง รักษายาก มักตกไปในอารมณ์ที่ตนปรารถนา แต่เป็นธรรมชาติที่ฝึกได้                                   



302 | Academic MCU Buri ram Journal  
          Vol. 8  No. 1 (2023) : January–April 

มีลักษณะพิเศษ คือ มีการรับอารมณ ์เป็นประธานในธรรมทั้งปวง มีการเกิดข้ึนต่อเนื่องกันไม่
ขาดสาย มีอ านาจในการกระท าความเป็นอยู่ของสัตว์ทั้งหลายให้วิจิตร คือ วิจิตรโดยการ
กระท า วิจิตรด้วยตนเอง วิจิตรในการสั่งสมกรรมและกิเลส วิจิตรในการรักษาวิบาก วิจิตรใน
การสั่งสมสันดานของตน และ วิจิตรด้วยอารมณ์ต่าง จิตรับรู้เรื่องราวที่ผ่านทวารทั้ง 6 
ธรรมชาติของจิตมีการเกิดดับ ซึ่งตัวจิตมีหน้าที่ ท าหน้าที่สืบต่อภพใหม่ รักษากรรมวิบากของ
รูปนาม สืบต่อจากปฏิสนธิวิบากจิต ท าหน้าที่พิจารณาน้อมนึกอารมณ์ที่ ปรากฏใหม่ใน
ปัจจุบัน ท าหน้าที่เป็นรูปทางประสาทตา ท าหน้าที่ได้ยิน รู้กลิ่น รู้รส รับสัมผัสโผฎฐัพพารมณ์ 
ท าหน้าที่รับปัญจารมณ์ ท าหน้าที่ไต่สวนอารมณ์ ท าหน้าที่ในการตัดสิน ปัญจารมณ์                               
ท าหน้าที่ในการเสพอารมณ์ ท าหน้าที่เก็บอารมณ์ และท าหน้าที่เคลื่อนจากภพปัจจุบัน                                           
เป็นดวงจิตสุดท้ายในภพชาติหนึ่ง ๆ จิตที่ท่องเที่ยวอยู่กามภูมิ ข้องอยู่ในกามารมณ์ จิตท่องเที่ยว
อันเป็นที่เกิดของวัตถุรูป และกิเลสรูป จิตเกิดข้ึนโดยการบ าเพ็ญสมาธิ หรือ สมถภาวนา  
 การเกิดของจิตที่เป็นฝ่ายอกุศลจิต ได้แก่  โลภมูลจิต โทสมูลจิต โมหมูลจิต                                     
เป็นจิตประกอบด้วยอกุศลเจตสิก เป็นจิตที่ไม่ดี ให้ผลเป็นทุกข์เพราะมี โลภะ โทสะ โมหะ                                    
ที่เป็นฝ่ายกุศลจิต เป็นจิตประกอบด้วยกุศลเจตสิก เป็นจิตที่ดีไม่มีโทษ ให้ผลเป็นความสุข
เพราะมี อโลภะ อโทสะ อโมหะ วิปากจิต เป็นจิตที่เป็นผล คือผลหรือวิบากที่เราต้องรับจาก
สิ่งที่เราท าไปแล้ว วิบากจิตเป็นผลของกรรม กิริยาจิตเป็นจิตที่ท าหน้าที่รับอารมณ์ผ่านทาง
ทวารทั้ง 6 อรูปาวจรกิริยาจิต เป็นจิตที่เกิดจากการเจริญสมถกัมมัฏฐาน  กรรมที่เกิดเพราะ
จิตมีอวิชชาเป็นกิเลสพ้ืนฐาน เมื่อจิตถูกสิ่งเร้ากระทบท าให้กิเลสฟุ้งขึ้นมาปรุงแต่งจิตให้เกิด
การรับรู้ต่อสิ่งเร้า โดยเริ่มจากมโนกรรม แล้วท ากรรมต่อทางกายและใจ กิเลสที่ฟุ้งขึ้นมาหาก
เป็น โลภะ โทสะ โมหะ ก็จะเป็นสาเหตุให้เกิดอกุศลกรรม หากเป็น อโลภะ อโทสะ อโมหะ                                    
ก็จะเป็นสาเหตุให้ท ากุศลกรรม ผัสสะเป็นจุดเริ่มต้นให้เกิดกรรม เมื่อท ากรรมไม่ว่าชั่วหรือดี
ย่อมมีผล คือ วิบาก เมื่อรับผลเกิดความรู้สึกนึกคิดชอบไม่ชอบต่อผลนั้นตามแรงผลักดัน                                           
ของกิเลสแล้วลงมือกระท ากรรมต่อ ได้รับผลของกรรม (วิบาก) ท าให้เห็นได้ว่า ชีวิตของ
คนเราวนเวียนอยู่กับการคิด ท า รับผลหรือวัฏฏะ 3  อันหมายถึง กิเลส กรรม วิบาก 
ตลอดเวลา ชีวิตทุกชีวิต มีการเวียนว่ายตายเกิด ดังนั้นในเรื่องโลกและชีวิต ภพภูมิ กรรมที่
เกิดจากทุจริต 3 ก็ดี และกรรมที่เกิดจากสุจริต 3 ก็ดีที่จะน าเราไปสู่ทุคติภูมิหรือสุคติภูมิ
หลังจากตายแล้ว เพราะเหตุแห่งจิตที่เศร้าหมองหรือผ่องใสจากกรรมคือการกระท าขณะยังมี
ชีวิตอยู่  
 คนที่มีจิตไม่เศร้าหมอง คือคนที่ไม่ถูกกิเลสคือความโลภ ความโกรธ ความหลง 
เข้าครอบง า ได้แก่ ไม่ตกอยู่ในอ านาจของกิเลสนั่นเอง คนประเภทนี้ย่อมมีปัญญาสว่างไสว                               
รู้ผิดรู้ถูก มีศีลมีธรรม และประพฤติตนอยู่ในหลักของศีลธรรม ย่อมมีจิตใจผ่องใส มีปัญญา
พิจารณาสิ่งต่าง ๆ ตามความเป็นจริง มองเห็นสิ่งที่เป็นประโยชน์และมิใช่ประโยชน์ รู้ว่าอะไร
ดีอะไรชั่ว อะไรควรอะไรไม่ควร และงดเว้นสิ่งที่ชั่ว กระท าแต่สิ่งที่ดีมีประโยชน์ อีกทั้งยัง



  วารสารวิชาการ มจร บุรี รัมย์  | 303 
 ปีท่ี 8  ฉบับท่ี 1 (2566) : มกราคม - เมษายน 

สามารถใช้สติปัญญาในการด ารงชีวิต ไม่ว่าจะท ากิจใด ๆ ก็ตาม ย่อมพิจารณาด้วยปัญญา
ก่อนแล้วจึงท า คือพิจารณาให้เห็นโทษและประโยชน์ ถ้าเห็นว่าสิ่งที่จะท านั้นมีโทษ ก็งดเว้น
เสีย แต่ถ้าพิจารณาเห็นว่าเป็นประโยชน์ จึงลงมือท า คือไม่ถูกกิเลสตัณหาครอบง า เมื่อมีชีวิต
อยู่ก็เจริญก้าวหน้า เพราะผลแห่งการกระท าที่เป็นความดีและมีประโยชน์นั้น เมื่อละจากโลก
นี้ไปแล้ว ก็ไปสู่สุคติภูมิ เพราะผลแห่งการกระท าความดีส่งผลให้ และความเศร้าหมองคือ
กิเลสอันเป็นตัวน าไปสู่ทุคติไม่ครอบง าจิต เมื่อไม่มีเหตุให้ต้องไปสู่ทุคติ สุคติจึงเป็นอันหวังได้ 
 4.2 วิธีรักษาจิตก่อนตายในพระพุทธศาสนาเถรวาท 
 วิธีรักษาจิตก่อนตายนั้น มุ่งเน้นไปที่การรักษาจิต ด้วยวิธีรักษาจิตก่อนตาย มี 2 วธิี 
คือ บุญกิริยาวัตถุ 3 และโยนิโสมนสิการ 
 บุญกิริยาวัตถุ 3  หมายถึง การท าบุญ หรือ การท าความดี ซึ่งมีหลักการ 3 ประการ 
  1. การให้ทาน (ทานมัย) บุญส าเร็จด้วยทาน หมายถึง การท าบุญให้ทานด้วยการ
ให้ทรัพย์สิ่งของ ทาน แปลว่า การให้ คือ ให้สิ่งที่มีค่ามีประโยชน์ แก่ผู้สมควรให้ เช่น ถวาย
แด่พระภิกษุสงฆ์ ให้แก่ผู้ควรได้รับการสงเคราะห์ การให้ทานทาน มีความมุ่งหมายเพ่ือก าจัด 
โลภะ ทาน เมื่อท าแล้วย่อมได้บุญ มีความสุขเพราะทานสามารถท าลายกิเลสตระกูลโลภะได้ 
ท าให้เกิดความเมตตา กรุณา เห็นอกเห็นใจ เกิดความโอบอ้อมอารี ใจเป็นสุข การท าบุญ
สร้างกุศล ทานมัย บุญส าเร็จด้วยการบริจาคทานนี้ทางพุทธศาสนากล่าวว่ามีอานิสงส์                                           
มีผลแห่งกุศลกรรม 5 ประการ คือ 1) เป็นที่รักของคนหมู่มาก 2) เป็นที่คบหาของตนดี 
3) มีชื่อเสียงดี 4) แกล้วกล้าในท่ามกลางชุมชน 5) แม้ตายแล้วก็ไปเกิดในโลกสวรรค์  
 2. การรักษาศีล (ศีลมัย) บุญส าเร็จด้วยการรักษาศีล หมายถึง ท าบุญด้วยการ
รักษาศีล คือประพฤติดีปฏิบัติชอบตามกรอบของกฎหมายบ้านเมือง ระเบียบข้อบังคับ                                       
ศีล แปลว่า ปรกติ คือ การปฏิบัติที่เป็นการควบคุมรักษากาย รักษาวาจา ของตนไว้ให้บริสุทธิ์
สงบ ศีล มีความมุงหมายเพ่ือควบคุมโทสะ ความโหดร้ายหยาบคายทางกาย วาจา รักษาตน
ไว้ไม่ให้เสียหาย ศีล เมื่อรักษาไว้ได้ดีย่อมได้บุญมีความสุขเพราะสามารถรักษาบุญเก่าไว้ได้ 
คือ ไม่เปิดให้โอกาสให้กิเลส คือ โทสะเกิดขึ้นและท าให้ได้บุญใหม่ คือ ใจที่ตั้งมั่นพร้อมที่จะ
ความดีที่สูงขึ้น ศีลมัย บุญส าเร็จด้วยการรักษาศีลนี้ ทางพุทธศาสนากล่าวว่ามีอานิสงส์                               
มีผลแห่งกุศลกรรม 5 ประการ คือ 1) สามารถบริโภคใช้สอยทรัพย์ที่เกิดขึ้นได้เต็มอ่ิม                                 
โดยไม่ต้องหวาดระแวงอะไร  2) เกียรติคุณฟุ้งขจรไปว่าเป็นคนไว้ใจได้มีอนาคตดี                                         
3) แกล้วกล้าในท่ามกลางชุมชน 4) จะเป็นคนไม่หลงลืมสติมีจังหวะชีวิตที่ดี 5) แม้ตายแล้วก็
ไปเกิดในโลกสวรรค์  
 3. การเจริญภาวนา (ภาวนามัย) บุญส าเร็จด้วยการภาวนา หมายถึง ท าบุญด้วย
การภาวนา คือ การฝึกอบรมด้วยจิตให้เจริญด้วยสมาธิและปัญญา การสวดมนต์ การการฝึก
จิตให้มีสมาธิ การภาวนาล้วนเป็นการท าบุญ ภาวนา แปลว่า ท าให้เจริญ คือ ท าให้
สมรรถภาพทางใจในการรับจ า คิด รู้ พัฒนายิ่งขึ้นไปโดยให้ การรับ จ า คิด รู้ตัวรวมตัวเป็น



304 | Academic MCU Buri ram Journal  
          Vol. 8  No. 1 (2023) : January–April 

จุดเดียวกัน และหยุดนิ่งมั่นคงอยู่ในศูนย์กลางกายภาวนามีความมุ่งหมายเพ่ือก าจัดโมหะ
ความหลง และอวิชชาความไม่รู้ ให้สิ้นไปตามล าดับ ภาวนา เมื่อปฏิบัติแล้วย่อมได้บุญ                                     
มีความสุข ท าให้กิเลส คือ ความโลภ ความโกรธ ความหลง สงบลง และสามารถก าจัดอวิชชา
ความไม่รู้ซึ่งเป็นต้นเหตุแห่งกิเลสนั้น ๆ ได้ ภาวนา นับเป็นยอดของการท าความดีในชีวิต 
ภาวนานี้ในทางพุทธศาสนากล่าวว่ามีอานิสงส์ มีผลแห่งกุศลกรรม 5 ประการ คือ 1) ท าให้ใจ
สงบระงับ เย็นกาย เย็นใจ ไม่ฟุ้งซ่านไปตามอารมณ์ 2) มีความร่าเริงใจพร้อมที่จะท าการงาน
ในชีวิตประจ าวัน 3) ก าจัดความเห็นแก่ตัว เจ้าอารมณ์ และไร้เหตุผลลงได้ 4) มีการปฏิบัติตัว
ในชีวิตประจ าวันถูกต้องตามท านองคลองธรรม 5) ท าให้เกิดความรู้ความเห็นที่บริสุทธิ์หมด
ความสงสัยแคลงใจในเรื่องบุญ บาป คุณ โทษนรก สวรรค์ ชาตินี้ ชาติหน้า  
 วิธีรักษาจิตก่อนตายในพระพุทธศาสนาเถรวาทโดยใช้หลักบุญกิริยาวัตถุให้เป็น
วิถีชีวิตไม่ว่าจะเป็นการท าบุญให้ทาน รักษาศีลห้า และเจริญสมาธิภาวนา เพ่ือให้จิตก่อนตาม
ของผู้ปฏิบัติมีความสงบ สันติและครอบครัวมีความสุข  
 โยนิโสมนสิการ คือ เป็นความคิดที่สกัดกั้นอวิชชาตัณหา (อวิชชา คือ ความไม่รู้
ในสิ่งที่ควรรู้ และความรู้ในสิ่งที่ไม่ควรรู้ ตัณหา คือ ความทะยานอยาก ความใคร่ในกาม) 
กล่าวคือ เป็นการคิดอย่างมีเหตุและผล ไม่คิดตามความต้องการของตนที่ไร้ซึ่งเหตุและผล 
เพราะปุถุชน ทั่วไปมักคิดภายใต้พ้ืนฐานความต้องการของตน การด าเนินชีวิตตามหลักพุทธ
ธรรมด้วยวิธีรักษาจิตก่อนตายตามหลักโยนิโสมนสิการ ได้แก่  
 1. วิธีคิดแบบสืบสาวเหตุปัจจัย เป็นการพิจารณาปรากฏการณ์ที่เป็นผล 
เพ่ือให้รู้จักสภาพที่เป็นจริง หรือพิจารณาปัญหา เพ่ือหาทางแก้ไข ด้วยวิธีคิดแบบอิทัปปัจจยตา 
หรือวิธีคิดตามหลักปฏิจจสมุปบาท และคิดแบบสอบสวนตั้งค าถาม คิดแบบปัจจัยสัมพันธ์ 
เป็นการพิจารณามองย้อนและสืบสาวไปถึงปัจจัยต่าง ๆ ที่เข้ามาสัมพันธ์ และก่อให้เกิดผล
หรือปรากฏการณ์นั้น ๆ ขึ้น เช่น ที่พระพุทธเจ้าทรงตรัสสอนให้พระสาวกพิจารณาว่า                                     
“เมื่อสิ่งนั้นมี สิ่งนี้จึงมี เพราะสิ่งนั้นเกิดขึ้น สิ่งนี้จึงเกิดขึ้น เป็นต้น และคิดแบบสอบสวน                                    
หรือ ตั้งค าถาม คือการพิจารณา และตั้งค าถามแก่ตนว่าท าไม เพราะอะไร เช่นตัวอย่างที่
พระพุทธเจ้าทรงตั้งปัญหาถามพระองค์เองก่อนตรัสรู้ว่า “ตัณหาเกิดข้ึนเพราะอะไร อะไรเป็น
ปัจจัยให้เกิดตัณหา” เป็นต้น  
 2. วิธีคิดแบบแยกแยะส่วนประกอบ วิธีนี้เป็นการกระจายเนื้อหาให้มองตาม
สภาวะมุ่งเพ่ือให้เข้าใจสิ่งต่าง ๆ ตามสภาวะ ตามธรรมดา สิ่งทั้งหลายก็ดี ปรากฏการณ์ต่าง ๆ 
ก็ดี เรื่องราวต่าง ๆ ที่อุบัติขึ้นก็ดี เกิดจากส่วนประกอบย่อย ๆ มารวมกันเข้า เมื่อแยกแยะ
กระจายออกไปก็จะเห็นองค์ประกอบย่อย ๆ ต่าง ๆ ได้ แล้วจึงจะรู้จักสิ่งนั้น ๆ เรื่องราวนั้น ๆ 
ได้อย่างถูกต้องแท้จริง รู้จุดที่เป็นปัญหาได้ และสามารถแก้ปัญหาได้ ตัวอย่างของการคิดแบบ
นี้เช่นที่พระพุทธศาสนาแยกแยะชีวิตออกเป็นส่วนประกอบย่อยต่าง ๆ เช่น ขันธ์ 5 เป็นต้น  



  วารสารวิชาการ มจร บุรี รัมย์  | 305 
 ปีท่ี 8  ฉบับท่ี 1 (2566) : มกราคม - เมษายน 

 3. วิธีคิดแบบสามัญลักษณ์ เป็นการคิดแบบมองสถานการณ์ ของความ
เป็นไปในสิ่งทั้งหลาย ให้เข้าใจธรรมชาติ ว่าทุกสิ่งทุกอย่างนั้นเป็นไปตามเหตุตามปัจจัย                                  
เมื่อสิ่งทั้งหลายมีการเกิดขึ้นก็จะต้องมีการดับไป เป็นไปตามกฎแห่งธรรมชาติ เราหรือใคร ๆ 
ก็ไม่อาจจะบังคับบัญชาได้ เมื่อทราบเช่นนี้แล้ว เราจึงต้องยอมรับความจริงและวางใจต่อสิ่ง
ทั้งหลาย เพ่ือให้เกิดความสอดคล้องแห่งกฎธรรมชาติ และปฏิบัติให้สอดคล้องกับความเป็น
จริงของธรรมชาติ คือ รู้ว่าสิ่งทั้งหลายจะเป็นอย่างไรก็ย่อมเป็นไปตามเหตุปัจจัย โดยไม่ให้มัน
ขึ้นอยู่กับใจที่เราปรารถนา ไม่ให้ข้ึนต่อความอยากที่ใจของเรา ถ้าปฏิบัติได้อย่างนี้ใจของเราก็
จะเป็นอิสระผู้ป่วยมีความวิตกกังวลต่อความตาย ญาติของผู้ป่วยเองต่างก็มีภาวะความเครียด 
เมื่อต้องเผชิญกับความตายของผู้คนรอบข้าง ให้ยอมรับความตาย ว่าเป็นเรื่องธรรมดา เพื่อให้
ยอมรับว่า เมื่อมีเกิด มีแก่ มีเจ็บ ต้องมีตาย เพราะไม่มีแผ่นดินสักส่วนหนึ่งที่บุคคลยืนอยู่แล้ว 
จะไม่ถูกความตายครอบง าได ้ไม่ต้องทกุข์เพราะการฝืนกฎแห่งธรรมชาติ  
 วิธีรักษาจิตก่อนตายในพระพุทธศาสนาเถรวาทโดยใช้หลักโยนิโสมนสิการ เป็นวิธีคิด
ที่มีประโยชน์สามารถน ามาใช้ในชีวิตประจ าวัน สามารถรักษาจิตก่อนตาย และน าไป
ประยุกต์ใช้ในการจัดการเรียนรู้ให้กับผู้เรียนคิดแบบสืบสาวเหตุปัจจัย คิดแบบแยกแยะ
องค์ประกอบ คิดแบบสามัญลักษณ์หรือฝึกให้ผู้เรียนมองเห็นความสัมพันธ์อิงอาศัยของสรรพสิ่ง 
ฝึกให้ผู้เรียนรู้จัก คิดอย่างถูกวิธีคิดมีระบบและคิดเป็นกุศล จึงอาจกล่าวได้ว่าการประยุกต์ใช้
วิธีคิดแบบโยนิโสมสิการ เพ่ือพัฒนาตนเองและผู้เรียนให้รู้จักและผู้รักษาจิตก่อนตาย                                          
“คิดเป็น ก็เป็นสุข” 

4.3 แนวทางรักษาจิตก่อนตายที่เหมาะสมในสภาพการณ์ปัจจุบัน  
 แนวทางรักษาจิตก่อนตายที่เหมาะสมในสภาพการณ์ปัจจุบัน  คือ สันโดษ 
สันโดษ คือ ความยินดีในสมบัติที่มีอยู่ของตน จะมีน้อยมากเท่าไหร่ก็ให้ยินดีในของที่ตนมีอยู่ 
ถึงพร้อมด้วยความขยันหมั่นเพียร ถึงพร้อมด้วยการเก็บรักษาทรัพย์ที่แสวงหามาได้ด้วย
ความชอบธรรม ไม่จับจ่ายอย่างสุรุ่ยสุร่ายโดยไม่มีขอบเขต การจับจ่ายควรถือความจ าเป็น 
เป็นประมาณ ทรัพย์จะมีสถานที่จอดแวะบ้าง ไม่ไหลผ่านมือไปเสียทีเดียว ความรู้จัก
ประมาณในการเก็บรักษา และการจับจ่ายที่เป็นฝาปิดและเปิดทรัพย์ในคราวจ าเป็นที่ควรปิด
และควรเปิด แม้แต่บ้านเรือนก็ยังมีประตูเปิดปิด ที่เก็บทรัพย์ ก็ควรจะมีบ้าง ถึงคราวจ าเป็น 
เช่น เจ็บไข้ เป็นต้น ทรัพย์ก็จะมีทางช่วยเปลื้องทุกข์ได้เท่าที่ควร การเลี้ยงและรักษาตัวให้
เป็นไปพอประมาณ อย่าให้ถึงกับฟุ่มเฟือยหรือฝืดเคืองจนเกินไป ทั้ง ๆ ที่ทรัพย์เครื่องแก้ขัด
จนมีอยู่ แต่อย่าให้กลายไปว่า ทรัพย์เป็นเครื่องเสริมคนให้เสีย และเสริมคนให้ขี้เหนียวจนเข้า
กับใครไม่ได้ เหม็นฟุ้งไปหมดด้วยกลิ่นของความตระหนี่ถี่เหนียว และส่งกลิ่นฟุ้งไปไกลด้วย                                         
ทั้งตามลมและทวนลมจนหาที่หลบซ่อนจมูกไม่ได้เลย ความมีมิตรสหายที่ดีงาม การคบมิตร
เป็นสิ่งส าคัญมาก ควรเลือกเฟ้นด้วยดี แม้อาหารในถ้วยในจานซึ่ งเป็นสิ่งส าเร็จรูปมา
เรียบร้อยแล้ว ผู้รับประทานยังต้องเลือกเฟ้นทุกครั้ง เพราะในอาหารย่อมมีทั้งกระดูกทั้งก้าง 



306 | Academic MCU Buri ram Journal  
          Vol. 8  No. 1 (2023) : January–April 

ซึ่งเป็นภัยต่อร่างกายปะปนอยู่ และอาหารบางชนิดยังแสลงต่อโรค จ าต้องสังเกตด้วยดี 
ไม่เช่นนั้นอาจเป็นภัยต่อร่างกาย โดยอาศัย ปัญญา 3 ประการ คือ 1) สุตมยปัญญา คือ 
ปัญญาหรือความรู้อันเกิดจากการศึกษาเล่าเรียน 2) จินตามยปัญญา คือ ปัญญาหรือความรู้
อันเกิดจากการคิดวิเคราะห์ 3) ภาวนามยปัญญา คือ ปัญญาหรือความรู้อันเกิดจากฝึกฝน 
หรือ ลงมือปฏิบัติ คือ ความรู้ หรือ ความเข้าใจ ทั้งรู้ในตน รู้ในงาน รู้ในต ารา และรู้ ในคน                                      
อันเป็นสิ่งส าคัญส าหรับการด ารงชีพในชีวิตประจ าวัน ปฏิบัติตามหลักกุศลกรรมบถ 10 คือ
ทางแห่งกรรมดี อันจะน าไปสู่สุคติ มี 10 อย่าง คือ กายกรรม 3 ได้แก่ 1) เว้นจากการท าร้าย
ท าลายชีวิต 2) เว้นจากการถือเอาของที่เขามิได้ให้  3) เว้นจากการประพฤติผิดในกาม 
วจีกรรม 4 ได้แก่ 4)เว้นจากการพูดเท็จ 5) เว้นจากการพูดส่อเสียด 6) เว้นจากการพูดค า
หยาบ 7) เว้นจากการพูดเพ้อเจ้อ มโนกรรม 3 ได้แก่ 8) ไม่โลภคอยจ้องอยากได้ของเขา                                            
9) ไม่คิดร้ายเบียดเบียนเขา 10) มีสัมมาทิฏฐิ เห็นถูกต้องตามธรรม ในบรรดาหลักปฏิบัติทั้ง 
10 ข้อนี้ ข้อที่ 10 คือการมีสัมมาทิฏฐิเห็นถูกต้องตามธรรมนั้นเรียกได้ว่าเป็นข้อที่ส าคัญมาก
ที่สุด เพราะต่อเมื่อสัมมาทิฏฐิเกิดขึ้นแล้วเท่านั้น บุคคลจึงจะสามารถปฏิบัติตามหลักกุศล
กรรมบถ 10 ได้อย่างสมบูรณ์ มิฉะนั้นแล้วความเข้าใจที่ผิด ที่เป็นมิจฉาทิฏฐิก็จะท าให้ไม่
สามารถตัดสินได้ว่าอะไรควรท า อะไรควรเลี่ยง ที่ว่าการมีสัมมาทิฏฐิคือการเห็นถูกต้องตาม
ธรรมนั้นคืออะไร ก็คือการรู้และเข้าใจว่าอะไรคือบุญ อะไรคือบาป อะไรคือสิ่งที่ควรกระท า 
อะไรคือสิ่งที่ควรเว้น อะไรเป็นประโยชน์ อะไรเป็นโทษ ใครคือผู้ที่ควรเคารพ ฯลฯ ซึ่งความรู้
ที่ถูกต้องนี้จะเกิดขึ้นก็ต่อเมื่อมีการสดับค าของพระพุทธเจ้าอยู่เนือง ๆ แล้วพิจารณาตาม
จนกระทั่งเกิดปัญญา เกิดความเข้าใจที่ถูกต้องขึ้นในจิตใจ เข้าถึงแนวทางรักษาจิตก่อนตายที่
เหมาะสมในสภาพการณ์ปัจจุบัน 
 
5 ข้อเสนอแนะ 

 5.1 ข้อเสนอแนะเชิงนโยบาย 
 จากการศึกษาเรื่องแนวทางรักษาจิตก่อนตายในพระพุทธศาสนาเถรวาท นั้นเรา
สามารถน ามาบูรณาการและประยุกต์ใช้ให้เกิดประโยชน์ในสภาพการณ์สังคมปัจจุบันได้ไม่
มากก็น้อย เช่นการเตรียมตัวรักษาจิตเสียก่อนตาย อย่างจริงจัง ตั้งแต่ปัจจุบันขณะจิตเรามี
ศักยภาพเกิดการตระหนักรู้เรื่องความเป็นไปของชีวิตตามความเป็นจริง และตระหนักรู้เรื่อง
จิตก่อนตาย เพ่ือการด าเนินชีวิตอย่างไม่ประมาท ประพฤติปฏิบัติตนให้กายและวาจาอยู่ใน
ศีล มีธรรมประจ าใจ ฝึกจิตให้มีความ เมตตา กรุณา มุทิตา และอุเบกขา อยู่ในวิถีชีวิตที่มั่นคง 
การฝึกรักษาจิตให้ปราศจากเครื่องเศร้าหมองคือความโลภโกรธหลงเป็นเป็นประจ า  จนจิตมี
ความเข้มแข็ง จะสามารถรักษาจิตที่ดีไว้ได้ จนจิตเบาสบายและใสสว่าง  อันจะเป็นผลให้เกิด
ปัญญารู้แจ้งความเป็นจริงของชีวิตว่าสิ่งทั้งหลายทั้งปวงไม่เที่ยง เป็นทุกข์ และเป็นอนัตตา 



  วารสารวิชาการ มจร บุรี รัมย์  | 307 
 ปีท่ี 8  ฉบับท่ี 1 (2566) : มกราคม - เมษายน 

ชีวิตคนเราเกิดขึ้นแล้วตั้งอยู่และดับไป ชีวิตมีแก่ มีเจ็บและตาย ร่างกายนี้ไม่ใช่ตัว ไม่ใช่ตน 
ไม่ใช่ของเรา ไม่ใช่ของเขา กายนี้ต้องเสื่อมโทรมและตายไปเป็นธรรมดา จิตก็จะไม่ยึดมั่นใน
รูปกาย ในความเจ็บ ความแก่และการตายได้ ด้วยจิตที่ผ่องใสไม่เศร้าหมองอย่างมั่นคง  
 5.2 ข้อเสนอแนะในการท าวิจัยครั้งต่อไป 
 ในการท าวิจัย ครั้งต่อไป ผู้วิจัยขอเสนอแนะการท าวิจัยครั้งต่อไป ดังนี้ 
 1. ควรศึกษาเรื่องสภาวะจิตผู้ใกล้ตาย 
 2. ควรศึกษาเรื่องวิบากกรรมและการบูรณาการ  
 3. ควรศึกษาเรื่องสวรรค์และนรก ภพภูมิที่เก่ียวข้องหลังความตาย  
 

เอกสารอ้างอิง 
พระไพศาล วิสาโล. (2556). การช่วยเหลือผู้ป่วยระยะสุดท้ายด้วยวิธีแบบพุทธ. พิมพ์ครั้งที่ 20. 

กรุงเทพมหานคร: เครือข่ายพุทธิกา. 
พระธรรมปิฎก (ป.อ. ปยุตฺโต). (2539). ระลึกถึงความตายและวิธีปฏิบัติให้ถูกต้องต่อความตาย. 

กรุงเทพมหานคร: ธรรมสภา. 
พุทธชาด แผนสมบุญ, นิรนาท แสนสา และลัดดาวรรณ ณ ระนอง. (2021). ประสบการณ์

การเยียวยาจิตผู้ป่วยของพระสงฆ์จิตอาสาคิลานธรรม. Journal of MCU 
Humanities Revieew, 7(1), 103-120. 

มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2532). อรรถกถาภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาอรรถกถา. 
กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬา
ลงกรณราชวิทยาลัย. กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์ (ป.อ. ปยุตฺโต). (2559). พจนานุกรมพุทธศาสน์ ฉบับประมวลศัพท์. 
พิมพ์ครั้งที่ 30. กรุงเทพมหานคร:มูลนิธิการศึกษาเพ่ือสันติภาพ.  


