
222 | Academic MCU Buri ram Journal  

         Vol. 8  No. 2 (2023) : May–August 

ศึกษาวิเคราะห์การปฏิบัติหลักภิกขุอปริหานิยธรรม 
ของพระสงฆ์ในคัมภีร์พระพุทธศาสนา 

An Analytical Study of the Practice Bhikhu Aparihaniyadhamma 
of Buddhist Monks in Buddhist Scriptures 

พระรุ่ง ติสฺสวโร (นิมขุนทด) 
Phra Rung Tissawaro (Nimkhunthod) 

วิทยาลัยสงฆ์ชัยภูมิ มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
Chaiyaphum Buddhist college, Mahachulalongkornrajavidyalaya University 

E-mail: tissawarop@gmail.com 
 

บทคัดย่อ 
การวิจัยนี้ มีวัตถุประสงค์เพ่ือ 1) ศึกษาการปฏิบัติหลักภิกขุอปริหานิยธรรมของ

คณะสงฆ์ในคัมภีร์พระพุทธศาสนา 2) วิเคราะห์การประยุกต์ใช้หลักภิกขุอปริหานิยธรรมของ
พระสงฆ์ในสังคมไทย งานวิจัยนี้เป็นการวิจัยเชิงคุณภาพ โดยศึกษาจากพระไตรปิฎก คัมภีร์
พระพุทธศาสนา เอกสารวิชาการทางพระพุทธศาสนา พร้อมเอกสารวิชาการเกี่ยวกับอปริหานิยธรรม 
และงานวิจัยที่เกี่ยวข้อง โดยวิธีวิเคราะห์เชิงพรรณนา 

ผลการวิจัยพบว่า 
1. การปฏิบัติหลักภิกขุอปริหานิยธรรมของคณะสงฆ์ในคัมภีร์พระพุทธศาสนา                                             

เป็นธรรมะเพ่ือความเจริญอย่างเดียว ส่งเสริมการรวมตัวร่วมคิดร่วมท าให้เกิดขึ้นในคณะสงฆ์  
ไม่ว่าจะเรื่องประชุม เลิกประชุม ต้องพร้อมเพียงกัน เพราะการงานในพระพุทธศาสนาจะต้อง
รับผิดชอบด้วยกันช่วยกันคิดช่วยกันท าในสิ่งที่ถูกตอง จะตองพรอมเพรียงกันกระท าให้อยู่ใน
ระเบียบวาระประชุม ไม่บัญญัติสิ่งที่พระพุทธเจ้าไม่บัญญัติขึ้น หลักการปฏิบัติทาง
พระพุทธศาสนาก็คือค าสั่งสอนของพระพุทธเจา ไม่มีการบัญญัติเพ่ิมเติม ไม่มีการแกไข 
เพราะเป็นบัญญัติที่ออกมาด้วยพระญาณหยั่งรู้ ปัจจุบัน อดีต และอนาคต ตามหลักของการ
ปฏิบัติของพระพุทธเจ้า  

2. วิเคราะห์การประยุกต์ใช้หลักภิกขุอปริหานิยธรรมของพระสงฆ์ในสังคมไทย                                                  
การเชื่อฟังในเรื่องที่ถูกต้องตามกรอบพระธรรมวินัยนั้น มีความเคารพ อ่อนน้อมถ่อมตน                               
นับถือภิกษุ ผู้เป็นใหญ่ ถ้าพระภิกษุผู้อยู่ใต้บังคับบัญชาไม่เห็นด้วยในประเด็นที่ประชุมก็
สามารถอธิบายเชิงปรึกษาหารือตามหลักเหตุผลได้ ไม่ลุอ านาจแก่ความอยากที่เกิดขึ้น มีศีล
ค่อยตรวจสอบกาย วาจา ให้ระวังสิ่งที่มายั่วยุ จากอายตนะภายใน อายตนะภายนอก สมาธิ
และปัญญาเป็นภูมิคุ้มกัน ไม่ให้ความอยากมาครอบง า และอยู่ในเสนาสนะป่าเป็นสิ่งแวดล้อม

ได้รับบทความ: 11 พฤษภาคม 2566; แก้ไขบทความ: 19 พฤษภาคม 2566; ตอบรับตีพิมพ์: 22 พฤษภาคม 2566 
Received: May 11, 2023; Revised: May 19, 2023; Accepted: May 22, 2023 

 



วารสารวิชาการ มจร บุรี รัมย์  | 223 
 ปีท่ี 8  ฉบับท่ี 2 (2566) : พฤษภาคม – สิงหาคม 

ที่สนับสนุนให้เกิดความสงบ อากาศบริสุทธิ์ สุขภาพแข็งแรง ถาหากวามีเสียงรบกวนมาก                                    
ก็อย่าไปใสใจ ปล่อยวาง หนักแน่นมีสติและปัญญา ไตร่ตรองในเรื่องนั้นก็จะพบความสุขทั้ง
กายและใจในการด าเนินชีวิตของพระสงฆ์ พร้อมต้อนรับภิกษุสามเณร ที่ยังไม่มาขอให้มา 
ที่มาแล้วขอให้อยู่เป็นสุข พระภิกษุสามเณรทุกรูปที่บวชมาถูกตองตามพระธรรมวินัย มีศีล
เสมอกัน  ปฏิบัติตามกฎระเบียบเหมือนกัน การไมเห็นแกตัว เปิดใจกว้าง ๆ ความไม่หวงที่อยู่
ไม่มีอิจฉาริษยา เอ้ือเฟ้ือแบ่งปันกัน อยู่ร่วมกันอย่างมีความสุข 

ค าส าคัญ: การปฏิบัติ, ภิกขุอปริหานิยธรรม, พระพุทธศาสนา 
 

Abstract 
 The purposes of this research were:  1)  to study the practice of 
Bhikkhu Aparihaniyadhamma of Buddhist monks in Buddhist scriptures and 2) 
to analyze the application of Bhikkhu Aparihaniyadhamma principles in Thai 
society.  This research is a qualitative research by studying from the Tripitaka 
other Buddhist scriptures, academic documents on Buddhism and other 
academic documents on the Bhikkhu Aparihaniyadhamma and related research 
by descriptive analysis method.    

The research result found that: 
1.  The practice of Bhikkhu Aparihaniyadhamma of Buddhist monks in 

Buddhist scriptures is the Dhamma for prosperity only.  It supports the 
cooperation in thinking and doing of Buddhist monks. Even for the meeting the 
monks have to start and finish the meeting altogether because they have to 
take joint responsibility for Buddhist affaires, giving right opinions and 
controlling the meeting to run according to the agenda. They must not regulate 
the rules that the Buddha did not.  The principles of Buddhist practice are the 
Buddha’ s teachings without additions and amendment because they were 
regulated through insight knowing and seeing about present, past and future 
according to the Buddha’s practices.  
 2.  An analysis of the application of Bhikkhu Aparihaniyadhamma 
principles in Thai society as for obedience to the right matters according to the 
discipline, there are respect, humbleness and respect to senior monks, if some 
junior monks do not agree to the matters in the meeting, the senior monks can 
reasonably explain and give discussion.  Precepts or moralities are used to 



224 | Academic MCU Buri ram Journal  

         Vol. 8  No. 2 (2023) : May–August 

inspect and control body and speech. There should be awareness of instigation 
from sense- organs and sense- objects.  Meditation and wisdom are used to 
prevent the overpower by desires.  Living in forestry dwelling causes quiet, 
fleshy air and strong health. In case of much noise, do not mind, ignore it and 
have mindfulness and wisdom to consider it clearly so that there will be 
physical and mental happiness in living the monkhood. All monks and novices 
are welcome to join and live peacefully and happily.  All the monks and the 
novices, who were ordained righteously, have equal moralities and practice the 
same principles, are selfless, generous, not jealous of dwelling, not envious and 
have charities, live together happily. 

Keywords: Practice, Parihaniyadhamma, Buddhism 
 
1. บทน า 

การปกครองคณะสงฆ์ในพุทธกาล ใช้หลักปฏิบัติภิกขุอปริหานิยธรรมมาปกครอง
คณะสงฆ์ เมื่อพระสัมมาสัมพุทธเจ้าเสด็จดับขันธ์ปรินิพพานแล้ว (พระครูปริยัติวิสุทธิคุณ, 
2562: 89) เกิดความไม่สงบมีปัญหาในหมู่พระสงฆ์ การปฏิบัติตามหลักภิกขุอปริหานิยธรรม
เริ่มย่อหย่อนลง จึงได้มีการท าปฐมสังคายนาขึ้นที่เมืองราชคฤห์  โดยมีพระมหากัสสปะ                                     
เป็นประธาน ท าให้หมู่คณะสงฆ์มีความสงบปกครองอย่างมีความสุข ต่อมาในภายหลังก็มีลัทธิ
เกิดขึ้นมากมาย สอนธรรมะผิดเพ้ียนไปตามที่ตนเองเข้าใจ จึงท าให้หลักการปฏิบัติไม่ถูกต้อง 
และในทุกครั้งที่พระพุทธศาสนา ได้เผชิญหน้ากับวิกฤติการณ์ มักจะกันพ้ืนที่ของวิกฤติการณ์
นั้น ๆ ให้แก่ศาสดาและศาสนธรรมอยู่เสมอ แต่องค์ประกอบส่วนหนึ่งซึ่งมักจะได้รับการตั้ง
ข้อสังเกตหลักที่จะประยุกต์ใช้หรือที่เกี่ยวข้องกับการท างาน และการบริหารที่มีอยู่ใน
พระไตรปิฎก เช่น อปริหานิยธรรม โดยเฉพาะหลักธรรมที่เกี่ยวกับการบริหารคณะสงฆ์                                
เพ่ือท าให้องค์กรมีการพัฒนาอย่างมีคุณภาพเร็วขึ้น จึงควรน าหลักธรรมไปใช้ในการ
บริหารงานหลักอปริหานิยธรรม คือ ธรรมไม่ให้ความเสื่อม มีความเจริญอย่างเดียว มี 7 ประการ 
คือ (พระขจรศักดิ์ กิตฺติวุฑโฒ, 2556: 18)  1) หมั่นประชุมกันบ่อย ๆ  2) ประชุมพร้อมกัน 
เลิกพร้อมกัน พร้อมเพรียงกัน ท ากิจที่พึงท า  3) ไม่บัญญัติในสิ่งที่พระพุทธเจ้าไม่อนุญาต                                 
4) เชื่อฟัง เคารพนับถือภิกษุ ผู้เป็นใหญ่เป็นประธานสงฆ์  5) ไม่ลุอ านาจแก่ความอยากที่
เกิดขึ้น  6) ยินดีในเสนาสนะป่า  7) ต้อนรับภิกษุสามเณรที่ยังไม่มาขอให้มา ที่มาแล้วขอให้
อยู่เป็นสุข เป็นหลักธรรมที่น าไปประยุกต์ใช้ขับเคลื่อนกระบวนการบริหารงานในองค์กรให้มี
คุณภาพควบคู่กันไป การอยู่ร่วมกันในลักษณะสังคมของบรรพชิตที่เรียกว่า สังฆะ หมายถึง 
หมู่หรือกลุ่มบุคคลที่มีจ านวนสมาชิกตั้งแต่ 2 คน ขึ้นไป ซึ่งจะพบว่าระบบสังฆะนี้เองที่เป็น



วารสารวิชาการ มจร บุรี รัมย์  | 225 
 ปีท่ี 8  ฉบับท่ี 2 (2566) : พฤษภาคม – สิงหาคม 

บ่อเกิดของพระวินัย คือ ระเบียบ กฎเกณฑ์ที่สังคมสังฆะพึงยอมรับ และการประพฤติปฏิบัติ
ร่วมกันทั้งในส่วนข้อห้ามและข้ออนุญาต โดยค าว่า สังฆะ นั้นยังมีความหมายอีกนัยหนึ่งก็คือ 
พระสงฆ์จ านวน 4 รูปขึ้นไป (พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต), 2550: 1) ธรรมที่ไม่เป็นไป
เพ่ือความเสื่อมเพ่ือให้ทราบธรรมชาติของชีวิต เป็นธรรมในการปกครอง ถ้าบุคคลใด หมู่ใด 
คณะใด สถาบันใด ปฏิบัติตามหลักธรรมนี้บุคคลนั้น หมู่นั้น คณะนั้น สถาบันนั้น จะมีแต่
ความเจริญก้าวหน้า ไม่มีความเสื่อม ไม่มีความเสียหาย มี  7 ประการคือ (กนก จันทร์ขจร, 
2549: 651-652) เป็นเหตุให้เกิดความสามัคคี ในพระธรรม ภาษิตว่า อรติ โลกนาสิกา ความ
ริษยา ท าโลกให้ฉิบหาย แต่ตรงกันข้าม ถ้ามีเมตตาต่อกัน ก็ย่อมจะค้ าประกันโลกไว้ให้เจริญ
สืบไปได้ ผู้อยู่ร่วมหมู่คณะต้องมีเมตตาทั้งทางกาย ทางวาจาและทางใจต่อกัน ความสามัคคี
อันจะเป็นเหตุน าความสงบสุข ความเจริญรุ่งเรื่องตามมาได้ (พระครูโสภณปริยัติสุธี 
(ศรีบรรดร ถิรธมฺโม), รัฐศาสตร์ใน พระไตรปฎก, 2552: 47) 

จากความส าคัญที่กล่าวมาข้างต้น ผู้วิจัยจึงมีความสนใจศึกษาวิเคราะห์การ
ปฏิบัติหลักภิกขุอปริหานิยธรรมของพระสงฆ์ในคัมภีร์พระพุทธศาสนา โดยน าหลักอปริหานิยธรรม 
มาควบคุมหมู่คณะสงฆ์นั้น ๆ ให้อยู่ร่วมกันอย่างสงบสุข และปรับใช้ให้เกิดประโยชน์สืบไป 

 
2. วัตถุประสงค์ของการวิจัย 

1. เพ่ือศึกษาการปฏิบัติตามหลักภิกขุอปริหานิยธรรมของพระสงฆ์ในคัมภีร์
พระพุทธศาสนา 

2. เพ่ือวิเคราะห์การปฏิบัติตามหลักภิกขุอปริหานิยธรรมของพระสงฆ์ในคัมภีร์
พระพุทธศาสนา 

 
3. วิธีด าเนินการวิจัย 

การศึกษาครั้งนี้ เป็นการศึกษาเชิงเอกสาร ที่ปรากฏในคัมภีร์พระพุทธศาสนาเถรวาท 
ได้แก ่พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย พ.ศ. 2539 อรรถกถาภาษาบาลี 
ฉบับจุฬาอฏฐกถา พ.ศ. 2532 อรรถกถาภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย                                         
พ.ศ. 2553 ศึกษาค้นคว้าข้อมูลจากต ารา หนังสือ บทความ เอกสาร วารสาร วิทยานิพนธ์ 
ผลงานวิจัยต่าง ๆ ของนักวิชาการทางพระพุทธศาสนา รวมทั้งเว็ปไซต์ทางอินเตอร์เน็ต 
รวบรวมข้อมูลชั้นปฐมภูมิและทุติยภูมิ น าเสนออาจารย์ที่ปรึกษา หากเนื้อหาไม่สมบูรณ์                                           
จึงท าการปรับปรุงแก้ไข ให้เกิดความสมบูรณ์มากขึ้น แล้วน ามาใช้วิธีการวิเคราะห์เอกสาร 
เนื้อหา (Content Analysis) และน าเสนอสรุปข้อมูลด้วยวิธีการพรรณนา 

ขอบเขตการวิจัย 
การศึกษาวิจัยครั้งนี้ได้ก าหนดขอบเขตของการวิจัยไว้ดังนี้ ขอบเขตด้านเนื้อหา 

การปฏิบัติตามหลักภิกขุอปริหานิยธรรมของพระสงฆ์ในคัมภีร์พระพุทธศาสนาและวิเคราะห์



226 | Academic MCU Buri ram Journal  

         Vol. 8  No. 2 (2023) : May–August 

การปฏิบัติตามหลักภิกขุอปริหานิยธรรมของพระสงฆ์ในคัมภีร์พระพุทธศาสนา ขอบเขตด้าน
เอกสาร แหล่งปฐมภูมิ (Primary Source) ศึกษาจากพระไตรปิฎกภาษาบาลี ฉบับมหาจุฬา
เตปิฎก  พ.ศ. 2500 พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย พุทธศักราช 
2539 อรรถกถาภาษาบาลี ฉบับมหาจุฬาอฏฺฐกถา พ.ศ. 2532 อรรถกถาภาษาไทย ฉบับมหา
จุฬาลงกรณราชวิทยาลัย พ.ศ. 2553 แหล่งทุติยภูมิ (Secondary Source) ศึกษาข้อมูลจาก
ต ารา หนังสือวิทยานิพนธ์ ผลงานวิจัยต่าง ๆ บทความ เอกสาร วารสาร และงานวิชาการอ่ืน ๆ 
ที่เก่ียวข้อง 

 
4. สรุปผลการวิจัย 
 การวิจัยเรื่อง “ศึกษาวิเคราะห์การปฏิบัติหลักภิกขุอปริหานิยธรรมของพระสงฆ์
ในคัมภีร์พระพุทธศาสนา” สรุปผลการวิจัยได้ ดังนี้ 

4.1 ศึกษาการปฏิบัติตามหลักภิกขุอปริหานิยธรรมของพระสงฆ์ในคัมภีร์
พระพุทธศาสนา 

หลักการบริหารงานคณะสงฆ์ในพระพุทธศาสนาพระภิกษุทุกรูปอยู่ภายใต้                                    
อปริหานิยธรรม มีสาระความส าคัญ คือภิกษุทั้งหลายหรือชนทั้งหลายบางพวก ในอดีตหรือ
ในอนาคตหรือในปัจจุบันไม่เสื่อมจากกุศลธรรมทั้งหลาย เพราะอปริหานิยธรรมความเป็นผู้ไม่
ชอบการงาน ความเป็นผู้ไม่ชอบการพูดคุย ในสิ่งที่ไม่มีประโยชน์ ความเป็นผู้ไม่ชอบการนอน
หลับ เพราะการชอบนอนหลับน ามาซึ่งความเกียจคร้านในการประพฤติปฏิบัติธรรม ความเป็นผู้
ไม่ชอบการคลุกคลีด้วยหมู่ความเป็นผู้ว่าง่าย และความเป็นผู้มีกัลยาณมิตร 

ประเภทของอปริหานิยธรรม อปริหานิยธรรมมีอยู่ 2 ประเภท 1) ราชอปริหานิยธรรม 
พระผู้มีพระภาครับสั่งกับวัสสการพราหมณ์มหาอ ามาตย์แคว้นมคธว่า พราหมณ์ สมัยหนึ่งเรา
อยู่ที่สารันทเจดีย์ เขตกรุงเวสาลี ได้แสดงอปริหานิยธรรมแก่พวกเจ้าวัชชี พวกเจ้าวัชชีพึงหวัง
ได้แต่ความเจริญอย่างเดียว ตั้งอยู่ในความดี ด ารงอยู่ในหลักค าสอนมีความตั้งมั่นในศีลธรรม 
ไม่มีความเสื่อมเลยตราบเท่าที่พวกเจ้าวัชชียังมีอปริหานิยธรรมทั้ง 7 ประการนี้อยู่และมีความ
เลื่อมใสอยู่ เมื่อพระผู้มีพระภาคตรัสอย่างนี้ วัสสการพราหมณ์มหาอ ามาตย์แคว้นมคธได้
กราบทูลดังนี้ว่า “ข้าแต่ท่านพระโคดม พวกเจ้าวัชชีมีอปริหานิยธรรมแม้เพียงข้อเดียวก็พึง
หวังได้แต่ความเจริญอย่างเดียวไม่มีความเสื่อมเลย ไม่จ าต้องกล่าวว่ามีครบทั้ง 7 ประการ                                        
ข้าแต่ท่านพระโคดม พระราชาแห่งแคว้นมคธพระนามว่าอชาตศัตรู เวเทหิบุตร  ไม่ควรท า
สงครามกับพวกเจ้าวัชชี นอกจากจะใช้วิธีปรองดองทางการทูต หรือไม่ก็ท าให้แตกสามัคคีกัน 
ไม่เข้าใจกันและกัน ข้าแต่ท่านพระโคดม ถ้าอย่างนั้นบัดนี้ ข้าพระองค์ขอทูลลากลับ เพราะมี
กิจมาก มีหน้าที่ที่จะต้องท าอีกมากมายพระพุทธเจ้าข้า” พระผู้มีพระภาคตรัสว่า “พราหมณ์ 
ขอท่านจงก าหนดเวลาที่สมควร ณ บัดนี้เถิด” จากนั้นวัสสการพราหมณ์ มหาอ ามาตย์แคว้นมคธ
มีใจยินดีชื่นชมในพระด ารัสของพระผู้มีพระภาคแล้วลุกจากที่นั่งจากไป ราชอปริหานิยธรรม



วารสารวิชาการ มจร บุรี รัมย์  | 227 
 ปีท่ี 8  ฉบับท่ี 2 (2566) : พฤษภาคม – สิงหาคม 

เป็นหลักใหญ่  เป็นหลักในการปกครองอย่างมั่นคง  อยู่ เย็นเป็นสุขในแคว้นนั้น  ๆ                                   
หลักอปริหานิยธรรมนี้ เป็นหลักทีน่ ามาใช้ประยุกต์ใช้ ปรับใช้ ดัดแปลง ในการปกครองอย่าง
เที่ยงธรรม 

ภิกขุอปริหานิยธรรม พระผู้มีพระภาคทรงลุกจากพุทธอาสนะ เสด็จเขาไปยังหอ
ฉันประทับนั่ งบนพุทธ  อาสนะที่ปูลาดไว้แล้ วรับสั่ ง เรียกภิกษุทั้ งหลายมาตรัสว่า                                     
“ภิกษุทั้งหลาย เราจะแสดงอปริหานิยธรรมแก่เธอทั้งหลายเธอทั้งหลายจงฟังจงใส่ใจให้ดีเรา
จักกล่าว” ภิกษุเหล่านั้นทูลรับสนองพระด ารัส แล้วพระผู้มีพระภาคจึงได้ตรัส ความว่า “ภิกษุ
ทั้งหลาย 1) ภิกษุพึงหวังได้แต่ความเจริญอย่างเดียว ไม่มีความเสื่อมเลยตราบเท่าที่ภิกษุยัง
หมั่นประชุมกันเนืองนิตย์ ประชุมกันมากครั้ง 2) ภิกษุพึงหวังได้แต่ความเจริญอย่างเดียว ไม่มี
ความเสื่อมเลย ตราบเท่าที่ภิกษุยังพร้อมเพรียงกันประชุม พร้อมเพรียงกันเลิก ประชุม และ
พร้อมเพรียงกันท ากิจที่สงฆ์จะพึงท า 3) ภิกษุพึงหวังได้แต่ความเจริญอย่างเดียว ไม่มีความ
เสื่อมเลย ตราบเท่าที่ภิกษุยังไม่บัญญัติสิ่งที่เรามิได้บัญญัติไว้ ไม่ล้มล้างสิ่งที่เราได้บัญญัติไว้
แล้วถือปฏิบัติมั่นตามสิกขาบทที่เราบัญญัติไว้แล้ว 4) ภิกษุพึงหวังได้แต่ความเจริญอย่างเดียว 
ไม่มีความเสื่อมเลยตราบเท่าที่ภิกษุยังสักการะ เคารพ นับถือ บูชาภิกษุผู้เป็นเถระ เป็น
รัตตัญญู บวชมานาน ส าคัญถ้อยค าของท่านเหล่านั้นว่าเป็นสิ่งควรรับฟัง 5) ภิกษุพึงหวังได้
แต่ความเจริญอย่างเดียว ไม่มีความเสื่อมเลย ตราบเท่าที่ภิกษุยังไม่ตกอยู่ในอ านาจแห่งตัณหา
ก่อให้เกิดภพใหม่ ที่เกิดขึ้นแล้ว 6) ภิกษุพึงหวังได้แต่ความเจริญอย่างเดียว ไม่มีความเสื่อม
เลย ตราบเท่าที่ภิกษุยังเป็นผู้มุ่งหวังเสนาสนะป่า 7) ภิกษุพึงหวังได้แต่ความเจริญอย่างเดียว 
ไม่มีความเสื่อมเลย ตราบเท่าที่ภิกษุยังตั้งสติไว้ในภายในว่า ท าอย่างไรเพ่ือนพรหมจารี
ทั้งหลายผู้มีศีลงามที่ยังไม่มา พึงมา ท่านที่มาแล้ว พึงอยู่อย่างผาสุก ไม่บัญญัติในสิ่งที่
พระพุทธเจ้าไม่อนุญาตซึ่งผิดต่อหลักค าสอนพระพุทธองค์ มีความเคารพพระมหาเถรต่อ
ผู้ปกครองระดับพระสังฆาธิการ พร้อมไม่ตกในอ านาจของกิเลสทั้งหลายมีอกุศลมูลเป็นต้นมี
สติและปัญญาค่อยประคับประครองจิตใจ ให้มีเกาะมีภูมิคุมกันทางด้านจิตใจ เพ่ือไม่ให้ตก
เป็นทาสแก่กิเลสตัณหา อยู่ในเสนาสนะที่เหมาะสม มีบรรยากาศที่เย็นสบาย ปลูกต้นไม้ให้
เยอะ ๆ ภายในบริเวณวัดจะได้เพ่ิมอากาศที่บริสุทธิ์  ส่งเสริมสุขภาพกายและใจให้บริบูรณ์
ยิ่งขึ้น และมีจิตใจที่เสียสละต้อนรับสหธรรมมิตรที่มา เยือนดูแลความเรียบร้อย เป็นกันเองให้
ความสะดวกแก่เพ่ือนสหธรรมมิตร ไม่ถือทิฐิมานะ อ่อนน้อมถ่อมตน ท าให้การปกครองของ
คณะสงฆ์เกิดความสามัคคีมีความสุข ตามหลักอปริหานิยธรรม 

ภิกษุทั้งหลาย ภิกษุพึงหวังได้แต่ความเจริญอย่างเดียว ไม่มีความเสื่อมเลยตราบ
เท่าที่ภิกษุยังมีอปริหานิยธรรมทั้ง 7 ประการนี้อยู่ และใส่ใจอปริหานิยธรรมทั้ง 7 ประการนี้
อยู่ จะท าให้หมู่สงฆ์ คณะสงฆ์ มีความกลมเกลียวกัน สามัคคีกัน มีความคิดไปในทิศทาง
เดียวกัน ไม่ว่าจะเป็นเรื่องวาระการประชุม ในเรื่องต่าง ๆ ประชุมพร้อมกัน เลิกพร้อมกัน 



228 | Academic MCU Buri ram Journal  

         Vol. 8  No. 2 (2023) : May–August 

การปกครองคณะสงฆ์ตามแบบพระธรรมวินัย การปกครองคณะสงฆ์กระจายกัน
อยู่ในส านักในวาทะหรือนิกายนั้น ๆ ทางรัฐยังไม่เข้ามาเกี่ยวข้องภายในคณะสงฆ์ แต่ก็ให้
อุปถัมภ์ในบางคราว ในวาทะหรือนิกายที่พระราชาผู้ทรงเป็นประมุขแห่งรัฐนั้น ๆ นับถือ เช่น 
พระเจ้าอโศกมหาราช ทรงอุปถัมภ์ฝ่ายเถรวาท มีพระโมคคัลลีบุตรติสสเถระเป็นหัวหน้า                                      
ในสมัยสังคายนาของฝ่ายเถรวาท ครั้งที่ 3 ส่วนพระเจ้ากนิษฐกะ ทรงอุปถัมภ์ฝ่ายอาจริยวาท 
ในสมัยสังคายนาฝ่ายนั้น 

หลักอปริหานิยธรรม เป็นหลักเกณฑ์พ้ืนฐานในการประชุม ปรึกษาในวาระเรื่อง
ประชุมครบถ้วนในเรื่องให้สมบูรณ์ อยู่ในหลักอปริหานิยธรรมมีการประชุมพร้อมกัน และเลิก
ประชุมพร้อมกัน ในกรณีการยกเลิกประชุม (สังฆกรรม) มีอยู่ด้วยกัน 10 ประการ ดังนี้ คือ 
1) อันตรายแต่พระราชา 2) อันตรายแต่โจร 3) อันตรายแต่ไฟ 4) อันตรายแต่น้ า 5) อันตราย
แต่มนุษย์ 6) อันตรายแต่อมนุษย์ 7) อันตรายแต่สัตว์ร้าย 8) อันตรายแต่สัตว์เลื้อยคลาน                                          
9) อันตรายต่อชีวิต 10) อันตรายต่อพรหมจรรย์ ถ้าเหตุการณ์ อย่างใด อย่างหนึ่งเกิดขึ้น                                       
พึงหยุดท าสังฆกรรมทันทีเพราะเกรงต่อภัยอันตรายที่จะเกิดข้ึน 

4.2 วิเคราะห์การประยุกต์ใช้หลักภิกขุอปริหานิยธรรมของพระสงฆ์ในสังคมไทย 
การปฏิบัติหลักภิกขุอปริหานิยธรรม แต่ละข้อเป็นเหตุให้เกิดความสมานสามัคคี

ในหมู่ คณะ ส่งเสริมคุณภาพในการบริหารปกครอง และท าให้เกิดความสุขความเจริญใน
หลาย ๆ ด้าน ดังที่ พระพุทธเจ้าตรัสไว้ว่า ความสามัคคีแห่งสงฆ์ เป็นเหตุให้เกิดสุข และ
บุคคลผู้อนุเคราะห์สงฆ์ผู้สามัคคีกันแล้ว ผู้ยินดีในความสามัคคีกัน ตั้งอยู่ในธรรม ย่อมไม่
พลาดจากธรรมอันเป็นแดนเกษมจากโยคะ ย่อมบันเทิงในสวรรค์ตลอดกัป เพราะสมานสงฆ์
ให้สามัคคีกัน หลักภิกขุอปริหานิธรรม 7 ประการนี้ จึงเป็นธรรมอันเป็นที่ตั้งแห่งความเจริญ
อย่างเดียว ไม่น าไปสู่ความเสื่อมเลย น ามาซึ่งความสุขแก่คณะสงฆ์ 

การปฏิบัติหลักภิกขุอปริหานิยธรรมในการปกครองสงฆ์ การน าแนวคิดหลักภิกขุ
อปริหานิยธรรม 7 มาปกครองคณะสงฆ์ มาประยุกต์ใช้ในการปกครองคณะสงฆ์และองค์กร
คณะสงฆ์ในสมัยปัจจุบัน เป็นการน ามาใช้โดยจ าแนกตามลักษณะของงานที่มีการด าเนินการ
อยู่ในปัจจุบัน ซึ่งสามารถแบ่งได้เป็น 6 ด้าน คือ ด้านการปกครอง การศาสนศึกษา การศึกษา
สงเคราะห์ การเผยแผ่ การสาธาราณูปการ และการสาธารณสงเคราะห์ 1) ด้านการปกครอง
คณะสงฆ์ เป็นการน าแนวคิดมาประยุกต์ใช้เพ่ือให้การจัดการปกครองคณะสงฆ์ เช่น ประชุม
พร้อมกันเลิกพร้อมกัน ท าอย่างนี้เป็นประจ า จะท าให้หลักอปริหานิธรรมมีบทบาทในการ
บริหารคณะสงฆ์ และเป็นการปรับสภาพที่เอ้ือประโยชน์ต่อการด าเนินกิจการขององค์กร
คณะสงฆ์ในด้านต่าง ๆ จะต้องประชุมกันบ่อย ๆ 2) ด้านการศาสนศึกษาของสงฆ์ เป็นการน า
แนวคิดมาปรับใช้เพ่ือแก้ไขปัญหารวมไปถึงบริบทสิ่งแวดล้อมสถานศึกษาด้วย  จะต้อง
จัดระบบระเบียบให้น่าเรียนน่าศึกษา การศึกษาของคณะสงฆ์ที่ก าลังประสบอยู่ในหลาย ๆ ด้าน 
ได้มีการแก้ไขอย่างถูกต้องตามสภาพการ ของปัญหานั้น ๆ เพ่ือที่จะใช้การศึกษาของคณะ



วารสารวิชาการ มจร บุรี รัมย์  | 229 
 ปีท่ี 8  ฉบับท่ี 2 (2566) : พฤษภาคม – สิงหาคม 

สงฆ์เป็นหลักเชื่อมโยงในการแก้ไขปัญหาในส่วนอ่ืน ๆ  ของคณะสงฆ์ 3) ด้านการศึกษา
สงเคราะห์ของคณะสงฆ์ เป็นการน าแนวคิดมาปรับใช้เพ่ือให้การจัด การศึกษาสงเคราะห์ที่มี
การด าเนินการอยู่ในปัจจุบัน เป็นไปอย่างถูกต้องเหมาะสม ตรงตามหลักการของพระพุทธศาสนา 
4) ด้านการเผยแผ่พระศาสนาของคณะสงฆ์ เป็นการน าแนวคิดมาปรับใช้เพ่ือให้การเผยแผ่
พระศาสนาเป็นไปอย่างมีจุดมุ่งหมาย และมีผู้รับผิดชอบในการจัดการเผยแผ่อย่า งแท้จริง                                       
5) ด้านการสาธารณูปการของคณะสงฆ์ เป็นการน าแนวคิดมาปรับใช้ด้วยการยึดหลักการ
จัดการสาธารณูปการของคณะสงฆ์ เพ่ือให้สนองตอบต่องานด้านการศึกษา และการเผยแผ่
พระศาสนาเป็นการส าคัญ 6) ด้านการสาธารณสงเคราะห์ของสงฆ์ เป็นการน าแนวคิดมาปรับ
ใช้เพ่ือให้การจัดการสงเคราะห์เป็นไปอย่างถูกต้องตรงตามหลักการของพระพุทธศาสนา คือ 
มุ่งเน้นการสงเคราะห์ด้าน จิตใจหรือหลักธรรม 

การประยุกต์ใช้แนวคิดการปกครองสงฆ์ด้วยหลักภิกขุอปริหานิยธรรม 7 ประการนี้ 
สามารถแบ่งเป็น 3 ประเภท คือองค์กรทางเศรษฐกิจ สังคม และการเมืองการปกครอง                                        
ด้วยการน าหลักศาสนธรรมทางพระพุทธศาสนา ที่เป็นเนื้อหาสาระส าคัญของการจัดองค์
คณะสงฆ์มาปรับใช้กับ สภาพสังคมในปัจจุบัน อย่างไรก็ดีหลักภิกขุอปริหานิยธรรม 7 
ประการนั้น ต้องน ามาพัฒนาตัวบุคคลเป็นส าคัญ เพราะทั้งหลายทั้งปวงตัวบุคคลนั่นเอง                                     
ที่เป็นเครื่องมือเป็นกลไกส าคัญในการขับเคลื่อนให้ได้มาเพ่ือความสามัคคี  ซึ่งหากมีการ
ด าเนินการอย่างจริงจังแล้ว เชื่อได้แน่ว่าสังคมทั่วไปย่อมได้รับประโยชน์อย่ างมหาศาล                                     
เพราะเป็นการใช้รูปแบบหลักการและวิธีการขององค์กรที่ประสบความส าเร็จมาแล้วด้วยดี 
สามารถน ามาเป็นแนวทางในการบริหารงาน เพ่ือให้เกิดความสามัคคีปรองดองลดปัญหา
ความขัดแย้งให้ความเคารพนับถือซึ่งกันและกัน น าความสุขความเจริญมาสู่หมู่คณะ 

การน าหลักอปริหานิยธรรม คือ การประชุมกัน ปรึกษากันลดทิฐิมานะลง  
เอาปัญหาที่เกิดขึ้นมีอยู่น ามาเข้าสู่วาระ และโดยเฉพาะอย่างยิ่งการหันหน้าเข้าหากัน 
สนทนากัน ร่วมกันหาแนวทาง ร่วมกันในการแก้ไขปัญหาภายใต้กรอบอันเป็นกติกาของ                                      
พระธรรมวินัยเหมือนกับพระสัมมาสัมพุทธเจ้าที่พระองค์เวลามีปัญหาอะไรเกี่ยวกับสงฆ์ 
คณะสงฆ์ พระองค์จะเลือกประชุม ซึ่งการกระท าดังกล่าวแท้ที่จริงแล้วก็คือ หลักการอันเป็น
เนื้อหาสาระของภิกขุอปริหานิยธรรมนั่นเอง ในทุกที่หากมีความขัดแย้งกัน ให้น าเอาหลัก
ภิกขุอปริหานิยธรรมมาประยุกต์รวมกับหลักธรรมค าสอน ซึ่งเป็นหลักการปกครองคณะสงฆ์
ที่ส่งเสริมสนับสนุนด้านคุณธรรม และจริยธรรมของภิกษุสงฆ์ผู้ประพฤติปฏิบัติตาม                                          
บนพื้นฐานของหลักอปริหานิยธรรม 

การปฏิบัติเพ่ือความเจริญในฐานะเป็นภิกษุหลักธรรมอันไม่เป็นที่ตั้งแห่งความ
เสื่อม เป็นไปเพ่ือความเจริญฝ่ายเดียว ส าหรับภิกษุทั้งหลาย มี 7 ประการ ดังนี้ 

1) หมั่นประชุมกันเนืองนิตย์ ท าปฏิทินไว้ เพ่ือกันลืม ประชุมทุกเดือน                                   
บางวัดทุกอาทิตย์ เช่น คณะสงฆ์ในการจัดวาระประชุมบางครั้งเกี่ยวกับทางบ้านเมืองก็มี                                     



230 | Academic MCU Buri ram Journal  

         Vol. 8  No. 2 (2023) : May–August 

ทางเกี่ยวกับมหาเถรสมาคมก็มี หรือเรื่องที่เกิดขึ้นโดยตรงต่อคณะสงฆ์นั้น ๆ ก็ต้องประชุม 
วาระประชุมเร่งด่วนก็มี ในฐานะเป็นลูกวัดผู้อยู่ใต้บังคับบัญชาก็ให้ความร่วมมือ เพ่ือความ
มั่นคงแก่พระพุทธศาสนา เกิดความดีงามแก่คณะสงฆ์ ไปในทางที่ดี เชื่อฟังพระเถระผู้ใหญ่ 
เข้าประชุมพร้อมกัน จะได้รับรู้เหมือนกัน ตั้งใจฟังในที่ประชุม เข้าใจตรงกัน ไม่เข้าใจตรงไหน
ก็สามารถแสดงความคิดเห็นได้ ตามเนื้อหาประเด็นนั้น ๆ อันดับแรกในการประชุมจะต้อง
ตรงต่อเวลาเพราะบางครั้งวาระประชุมมีหลายเรื่อง จะต้องท าเวลาท าตามก าหนดการที่ได้
วางเอาไว้ ถ้าตามเวลาที่ก าหนดไว้ก็ท าให้การประชุมได้ความละเอียดชัดเจน ทุกท่านรู้เรื่อง
เพราะมาประชุมพร้อมเพียงกัน ปฏิบัติตามมติท่ีประชุม  

2) ประชุมพร้อมกัน เลิกประชุมพร้อมเพียงกัน ห้ามเลิกก่อนเวลา เพราะ
ท่านที่เลิกก่อนเวลา อาจจะมีกิจธุระที่จ าเป็นจริง ๆ ก็บอกให้เลขาที่จดบันทึกน าบอกที่หลังก็ได้ 
แต่ถ้าไม่มีกิจธุระ ออกก่อนเวลาเลิกประชุม ท าให้เราไม่รู้เรื่องในแต่ละประเด็นว่ามี สรุปมติว่า
อย่างไร การสื่อสารที่เราฟังไม่จบอาจจะคลาดเคลื่อนได้  

3) ไม่บัญญัติสิ่งที่พระพุทธเจ้าไม่บัญญัติขึ้น ค าสั่งสอนของพระพุทธเจ้าเป็น
สิ่งที่ดีอยู่แล้ว เป็นมาตรฐาน เป็นสูตรส าเสร็จ เป็นแนวทางที่ดี ใครปฏิบัติตามแล้วย่อม
ประสบความส าเร็จในชีวิต ไม่ว่าจะเป็นชีวิตพระสงฆ์ ชีวิตของคฤหัสถ์ ต้องมีความเชื่อใน
ค าสั่งสอนของพระพุทธองค์ เชื่อว่าท าดีย่อมได้ดี ท าชั่วย่อมได้ความชั่ว พระพุทธเจ้าให้มี
ศรัทธาเสียก่อนเป็นเบื้องต้นในการกระท ากิจต่าง ๆ ที่ประกอบด้วยกุศลทั้งหลาย และสุดท้าย
ต้องมีปัญญาประกอบด้วยจึงจะสมบูรณ์ในการด าเนินชีวิต บางส านักในทางพระพุทธศาสนา 
เวลาสอนหลักธรรมของพระพุทธเจ้า สอนไปตามกิเลสตนเองความโลภ โกรธ หลง สอนอะไร
ก็ได้จะได้ลาภ ยศ สรรเสริญ ให้มันเกิดขึ้นแก่ตนเอง หรือเรียกว่า สัทธรรมปฏิรูป สิ่งที่
พระพุทธเจ้าไม่ทรงตรัสสอน ไม่เคยแนะน าสอนในสิ่งที่ดีงามมีเหตุมีผล ตามหลักของ
พระพุทธศาสนา แต่ทุกวันนี้บางส านักบางท่านหากินกับสัทธรรมปฏิรูป ท าให้ค าสั่งสอนของ
พระพุทธเจ้าผิดเพี้ยนไป ผู้คนได้ฟังแล้วปฏิบัติตามแล้วยังไม่เข้าถึงหลักธรรมอันแท้จริง ดังนั้น
ทุกวัดทุกส านักควรรักษาค าสั่งสอนแบบดั้งเดิม ที่เป็นหลักธรรมอันบริสุทธิ์อยู่แล้วมีปริยัติ 
ปฏิบัติ และเกิดปฏิเวธอยู่ในตัวอยู่แล้ว ใครศึกษาค้นคว้าแล้วน ามาปฏิบัติ ก็จะเกิดปฏิเวธ                                    
ในการด าเนินชีวิตที่ดีงาม ตามกรอบพระพุทธศาสนา  

4) เชื่อฟัง เคารพนับถือภิกษุ ผู้เป็นใหญ่เป็นประธานสงฆ์ การเชื่อฟังเคารพ
นับถือ เป็นสิ่งที่ส าคัญ ถือว่าเป็นการอ่อนน้อมต่อพระมหาเถร ผู้อาวุโส เกิดก่อนบวชก่อน                                              
เพราะผู้บวชก่อน บวชมานานจะมีประสบการณ์มีโอกาสค้นหาศึกษาเล่าเรียนมาก แล้วน ามา
ปฏิบัติตามค าสั่ งสอนของพระพุทธเจ้า ถือว่าเป็นแนวทางน ามาประยุกต์ใช้ ในชีวิต                                       
เป็นแบบอย่างที่ดีงามแก่พระภิกษุที่เกิดในภายหลัง บวชทีหลัง ถือว่าเป็นพระผู้น้อย มีความ
อ่อนน้อมถ่อมตน มีความเชื่อฟังในสิ่งที่ครูบาอาจารย์ได้แนะน าค าสั่งสอนและปฏิบัติตามด้วย
และเป็นแบบอย่างในการปฏิบัติตามค าสั่งสอนของสมเด็จพระสัมมาสัมพุทธเจ้า การอ่อนน้อม



วารสารวิชาการ มจร บุรี รัมย์  | 231 
 ปีท่ี 8  ฉบับท่ี 2 (2566) : พฤษภาคม – สิงหาคม 

ถ่อมตนเป็นสิ่งที่ผู้คนสรรเสริญ ให้เกียรติ ให้ความเคารพนับถือภิกษุ ผู้เป็นใหญ่เป็นประธานสงฆ์ 
ท าให้พระภิกษุมีแต่ความเจริญประสบความส าเร็จในชีวิตพระอย่างแน่นอนเพราะมีความเชื่อฟัง 
มีความเคารพนับถือภิกษุ ผู้เป็นใหญ่เป็นประธานสงฆ์  

5) ไม่ลุอ านาจแก่ความอยากที่เกิดขึ้น อันดับแรกต้องมีสติ มีความยับยั้งชั่ง
ใจ ความอยากเกิดขึ้นก็ให้มีสติให้มีความระลึก รู้เท่าทันในอารมณ์ที่เกิดขึ้น นึกถึงผลเสียที่จะ
ตามมาทีหลัง มันท าให้เกิดความทุกข์ มากกว่าที่จะเกิดสุข ถ้าผิดพลาดไปแล้ว ก็สามารถ
ปรับปรุงแก้ไข พัฒนาตนเองไปในทางที่ถูก ต้องค่อยเฝ้าระวังความอยากในสิ่งที่ไม่ดีที่จะ
เกิดขึ้น การเฝ้าระวังนั่นก็คือให้มีสติอยู่ทุกเมื่อก็ต้องส ารวม ตา หู จมูก ลิ้น กายและจิตใจ                                                     
ตาเห็นรูป หูได้ยินเสียง จมูกได้กลิ่น ลิ้นรสชาติ กายสัมผัสจิตใจความรู้สึกดีและไม่ดี สิ่งเหล่านี้
จะต้องมีสติอยู่ตลอดเวลา ถ้ามันผิดพลาดไปแล้วหลงไปแล้ว จะท าให้เกิดความทุกข์อย่าง
แน่นอน ดังนั้น มีสติและปัญญาพิจารณาในขณะความอยากที่จะเกิดขึ้น คิดวิเคราะห์ 
สังเคราะห์ และหักห้ามอย่างมีสติและปัญญาพร้อมความอดทนเข้ามาช่วย ก็จะท าให้เราไม่ลุ
อ านาจแก่ความอยากท่ีเกิดข้ึนได้อย่างแน่นอน  

6) ยินดีในเสนาสนะป่า พระภิกษุทุกรูปทุกวัด ในปัจจุบันภายในบริเวณวัด
ส่วนมากมีแต่ต้นไม้ที่อยู่รอบกุฏิบ้างศาลาบ้าง มองดูแล้ว ท าให้บรรยากาศภายในวัดสดชื่น                               
มีต้นไม้เยอะ มีการปลูกหญ้าเพ่ิม ปลูกต้นไม้เพ่ิมก็ยิ่งดีจะได้เพ่ิมอากาศที่สดใส ดึงประชาชน
เข้าวัด เขา้หาพระ และเป็นสถานที่พักผ่อนได้ฟังธรรมะและอยู่ในสิ่งแวดล้อมที่ดี ตลอดถึงจะ
เป็นที่สัปปายะในการปฏิบัติธรรมของพระภิกษุอีกด้วย อากาศดี เหมาะในการปฏิบัติธรรม 
เข้าถึงธรรมได้ง่าย สภาวธรรมเกิดขึ้นได้ง่าย เพราะมียินดีเสนาสนะป่า ดังในครั้งพุทธกาลใน
การประชุมกันส่วนมากก็ประชุมใต้ต้นไม้มีป่าไม้เต็มไปหมด และวันประสูติ ตรัสรู้                                     
และปรินิพพานก็อยู่ใต้ต้นไม้ อยู่ในป่า เป็นต้น  

7) ต้อนรับภิกษุสามเณร ที่ยังไม่มาขอให้มา ที่มาแล้วขอให้อยู่เป็นสุข                                         
การต้อนรับปฏิสันถารเป็นสิ่งที่จ าเป็น อ านวยความสะดวกแก่พระภิกษุสามเณรผู้มาเยือน 
เป็นกันเอง สนทนาปราศรัย การพูดด้วยไมตรีจิต การแสดงไมตรีต่อกันระหว่างผู้ใหญ่ต่อ
ผู้น้อย หรือผู้ที่เสมอกัน ถือว่าเรามีสมเด็จพ่อองค์เดียวกันนั้นก็คือ พระสัมมาสัมพุทธเจ้า                                   
การต้อนรับก็ถือว่าเป็นพ่ีเป็นน้องกัน ครอบครัวเดียวกัน ดูแลกัน หลังจากที่พระพุทธเจ้าไ ด้
เสด็จดับขันธปรินิพพานไปแล้ว สิ่ งที่ เหลือมีแต่พระธรรมวินัยเท่านั้นที่ เป็นตัวแทน
พระพุทธเจ้า ดังนั้น เหล่าสาวกทั้งหลายจะต้องช่วยเหลือกัน ต้อนรับอย่างเต็มที่ ท าให้
พระพุทธศาสนาและคณะสงฆ์มีแต่ความเจริญไม่มีทางเสื่อมอย่างแน่นอน 

การปฏิบัติเพ่ือความเจริญความส าเร็จในฐานะเป็นผู้สั่งสอน คุณธรรม 7 ประการนี้ 
พระพุทธองค์ตรัสสอนให้ผู้ที่จะเป็นครูหรือผู้สอนคนอ่ืนเป็นตัวอย่างได้ และตระหนักถึง
ภาระหน้าที่ที่หนักยิ่ง แต่เป็นการบ าเพ็ญคุณประโยชน์อันยิ่งใหญ่ เพราะการเป็นครู ถือว่า 
เป็นผู้ให้สิ่งที่เป็นประโยชน์ ท าคนให้เป็นคน ท าคนชั่วให้เป็นคนดี ท าให้คนมืดบอดให้สว่างไสว 



232 | Academic MCU Buri ram Journal  

         Vol. 8  No. 2 (2023) : May–August 

ชื่อว่าเป็นการให้ธรรมเป็นทาน เพราะทานในพระพุทธศาสนานั้น ได้ก าหนดหลักใหญ่ไว้ 2 อย่าง 
คือ อามิสทาน การให้สิ่งของเป็นทาน และธรรมทาน การให้ธรรมเป็นทาน การสั่งสอนคนอ่ืน 
การแนะน าคนอ่ืนในสิ่งที่เป็นประโยชน์ แนะน าในสิ่งที่ดีงาม ก็ถือว่าเป็นการให้อย่างหนึ่ง                                        
คือ เป็นธรรมทาน ซึ่งพระพุทธองค์ทรงสรรเสริญยิ่งนักว่าเป็นการให้อันสูงสุด 

ข้อบัญญัติและจารีตในหลักภิกขุอปริหานิยธรรม 
พระพุทธองค์ทรงให้เคารพ กันตามอายุพรรษา แทนการเคารพกันเพราะชนชั้น

วรรณะหรือฐานะทางสังคม เพ่ือพระสงฆ์สาวกจะ ได้อยู่ร่วมกันอย่างสงบสุขและเป็นระเบียบ
เรียบร้อย นอกจากความเสมอภาคกันในฐานะเป็นพระสงฆ์ สาวกแล้ว ยังมีความเสมอภาค
กันในเรื่องการตัดสินใจด าเนินการกิจกรรมส าคัญ ๆ มีสังฆกรรมต่าง ๆ เป็นต้น ก็ให้โอกาสทุก
คนอย่างเท่าเทียมกันในการพิจารณาตรวจสอบและการลงมติตัดสินใจ เพ่ือร่วมกันรับผิดชอบ
ในการปกครองดูแลกันเองของคณะสงฆ์เนื่องจากภิกษุสงฆ์ร่วมกันด าเนินกิจกรรมต่าง ๆ 
ภายใต้กรอบแห่งพระธรรมวินัยตามที่พระพุทธเจ้าทรงแสดงและบัญญัติไว้ และรากฐาน
ส าคัญ ของการปกครองสงฆ์ก็คือการร่วมมือร่วมใจกันด ารงและรักษาหลักการปกครองต่าง ๆ ไว้ 

 

หลักภิกขุอปริหานิยธรรม 
 

     
 
 
 
 
   
 
 
 
 

 
5. อภิปรายผลการวิจัย 

5.1 การปฏิบัติหลักภิกขุอปริหานิยธรรม พระพุทธเจ้าตรัสสอนให้พระสงฆ์
ปฏิบัติตามหลักพระธรรมวินัย ท าให้คณะสงฆ์และพระพุทธศาสนา มีแต่ความเจริญ 
สอดคล้องกับหลักภิกขุอปริหานิยธรรม (มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539: 
ที.ม. (ไทย) 10/137/83-84) ซึ่งเป็นหลักธรรมอีกหมวดหนึ่งที่ท าให้มีแต่ความเจริญฝ่ายเดียว 
อาทิเช่น หิริ ความละอายใจต่อการท าความชั่ว โอตตัปปะ ความเกรงกลัวต่อความชั่ว                                        
เป็นพหูสูต รู้หลักพระธรรมวินัย สติตั้งมั่น เป็นอยู่อย่างไม่ประมาท ปัญญา ความเข้าใจถ่อง

หมั่นประชุมกัน

เนืองนิตย์ 
เชื่อฟัง เคารพนับถือภิกษุ ผู้เป็นใหญ่เนืองนิตย ์

ไม่ลุอ านาจแก่ความอยากท่ีเกิดขึ้น  ประชุม เลิกประชุม พร้อมกัน

เพียงกันเนืองนิตย์ 

ไม่บัญญัติสิ่งพระพุทธเจ้าไม่บัญญัติขึ้น
เนืองนิตย์ 

ยินดีในเสนาสนะป่าเนืองนิตย ์

ต้อนรับภิกษุ ที่ยังไมม่าขอให้มา ทีม่าแล้วขอให้อยู่เป็นสุข      
เนืองนิตย์ 

หลักภิกขุ 
อปริหานิยธรรม 

ความเจริญอย่างเดียว 



วารสารวิชาการ มจร บุรี รัมย์  | 233 
 ปีท่ี 8  ฉบับท่ี 2 (2566) : พฤษภาคม – สิงหาคม 

แท้ในเหตุผล การปฏิบัติเพ่ือความเจริญในฐานะเป็นสมาชิกแห่งสงฆ์ อีกอย่างก็คือ เมตตา
มโนกรรม คือ ภิกษุพึงระลึกในจิตที่มีเมตตา ได้แก่ การตั้งความรู้สึกในคนและสัตว์ทั้งหลายว่า 
(พระมหาประกอบ กิตฺติญาโณ (อ่ิมจิตร) และจรัส ลีกา, 2564: 47) ชีวิตแต่ละชีวิตไม่ต้องการ
ความทุกข์ แต่ต้องการความสุขฉันใด เพราะฉะนั้นขอให้บุคคลนั้น ๆ ด ารงชีวิตอยู่ด้วยความ
ไม่มีเวร ไม่เบียดเบียนกัน ให้แต่ละคนอยู่ดีมีสุขตามสมควรแก่ฐานะของตน ให้คิดถึงกันด้วย
เมตตา และพร้อมที่จะแสดงออกทางกาย ทางวาจา ทั้งต่อหน้า และลับหลัง  เหมือนกับ
พระไตรปิฎกที่กล่าวว่า (มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539: องฺ.ทสก. (ไทย) 
24/69/125) กถาวัตถุเป็นถ้อยค าที่เป็นจริงเมื่อพูดแล้ว ย่อมยังให้ผู้ที่พูดและได้ฟัง ย่อมขัด
เกลากิเลสในใจของผู้พูดและผู้ฟัง และย่อมท าให้ปัญญาเจริญขึ้น ละความไม่รู้ เมื่อละกิเลส
เป็นล าดับ ย่อมถึงความสิ้นแห่งกิเลสทั้งหลาย เป็นไปเพ่ือละสละกิเลสจริง ๆ เช่น เรื่องความ
ไม่คลุกคลีหมู่คณะ ซึ่งพระอุปัชฌาย์อาจารย์ได้อบรมสั่งสอน พระที่อยู่ใต้บังคับบัญชา ต้องมี
ความเชื่อฟัง มีความเคารพ สอดคล้องกับพระไตรปิฎก (มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราช
วิทยาลัย, 2539: องฺ.ทสก. (ไทย) 24/17/31-33) ที่ว่า โสวจัสสตา ความเป็นผู้ว่าง่ายสอนง่าย 
รับฟังเหตุผล ซึ่งเป็นหลักธรรมที่  ยังประโยชน์ตนและประโยชน์ผู้ อ่ืนให้ส าเร็จได้อย่าง
กว้างขวางไพบูลย์ 

5.2 วิเคราะห์การประยุกต์ใช้หลักภิกขุอปริหานิยธรรมของพระสงฆ์ใน
สังคมไทย ทั้ง 7 ข้อ คือ 1) การประชุมพร้อมกัน 2) เลิกพร้อมกัน 3) ไม่บัญญัติสิ่งที่
พระพุทธเจ้าไม่บัญญัติขึ้น 4) เชื่อฟัง เคารพนับถือภิกษุ ผู้เป็นใหญ่เป็นประธานสงฆ์ 5) ไม่ลุ
อ านาจแก่ความอยากที่เกิดขึ้น 6) ยินดีในเสนาสนะป่า 7) ต้อนรับภิกษุ ที่ยังไม่มาขอให้มา 
ที่มาแล้วขอให้อยู่เป็นสุข ในที่นี้ผู้เขียนจะน าเสนอเกี่ยวกับค าพูดเกี่ยวกับการประชุม การ
สื่อสารด้วยค าพูด เช่น หมั่นประชุมกันเนืองนิตย์ การประชุมกันอยู่บ่อย ๆ เป็นเหตุน ามาซึ่ง
ความสุขในหมู่คณะ ซึ่งพระพุทธองค์ก็ใช้วาจาตรัสค าสั่งสอนไปในแนวทางที่ดี ไม่ว่าจะเรื่อง
โอวาทปาฎิโมกข์ พระองค์ใช้ภาษาสื่อสารด้วยเหตุผลอันประกอบด้วยปัญญา ใช้ภาษาที่ง่าย
ฟังแล้วเข้าใจ พระองค์จะตรัสในสิ่งที่เป็นประโยชน์จะไม่ตรัสมาก พูดมาก เพราะการพูดมาก
ก็ท าให้เกิดโทษ ดังที่พระผู้มีพระภาคตรัสไว้ว่า (มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย , 
2539: องฺ.สตฺตก. (ไทย) 23/61/72) “โมคคัลลานะ เมื่อมีถ้อยค าแก่งแย่ง ก็พึงหวังการต้อง
พูดกันมาก เมื่อมีการพูดกันมาก ก็พึงหวังความฟุ้งซ่าน คนฟุ้งซ่านก็มีความไม่ส ารวม จิตของ
ผู้ไม่ส ารวมก็ห่างไกลจากสมาธิ” ในห้องประชุม ภิกษุต้องประชุมกันเนื่องนิตย์เพ่ือท ากิจ
เหล่านี้คือ (ส.รัตนรติ, 2552: 158)  1) ประชุมการท าอุโบสถกรรมทุกกึ่งเดือน 2) ประชุมกัน
สวดมนต์ท าวัตรเช้าและท าวัตรเย็น 3) ประชุมกันศึกษาพระธรรมวินัย การพูดในห้องประชุม
มันไม่ยากอย่างที่คิด ต้องเตรียมตัวพูด เปิดโอกาสให้พระสังฆาธิการได้แสดงออกถึงความคิด
สร้างสรรค์ได้อย่างเต็มที่ การสื่อสารที่ดีเริ่มจากเราเข้าใจและอยากจะสื่อออกไปให้คนอ่ืนได้
เข้าใจด้วย (พระธรรมปิฎก (ป.อ. ปยุตฺโต) , 2538: 7) กล่าวว่า “การสื่อสารท าให้มนุษย์



234 | Academic MCU Buri ram Journal  

         Vol. 8  No. 2 (2023) : May–August 

สามารถท าสิ่งที่อินทรีย์ธรรมดาของมนุษย์ท าไม่ได้ให้ท าได้มากขึ้น อินทรีย์ คือ อวัยวะที่เป็น
เจ้าหน้าที่ท างานต่าง ๆ เช่น ตาเป็นเจ้าหน้าที่ดู หูเป็นเจ้าหน้าที่ฟัง มือเป็นเจ้าหน้าที่จับยึด
ฉวยไว้ เท้าเป็นเจ้าหน้าที่ในการเหยียบการเดินจนกระทั่งสมองเป็นเจ้าหน้าที่ในความคิด” 
ในทางพระพุทธศาสนามีธรรมที่จะเป็นตัวปรับให้ทันกับการสื่อสาร ข้อมูลข่าวสารต่าง ๆ  

การสื่อสารในที่ประชุมจะต้องเตรียมข้อมูลมาเป็นอย่างดี พูดภาษาดอกไม้                                      
พูดหรือสื่อสารให้ผู้ฟังได้เข้าใจในสิ่งที่ก าลังจะพูด ดังนั้นขอแค่มีใจที่จะพูดและตั้งใจพูด                              
เชื่อว่าเป็นนักพูดอย่างมีความมั่นใจ อย่างเช่น การท าสังฆกรรม กรรมอันสงฆ์พึงท ากิจกรรม
ทางพระวินัยที่ภิกษุจ านวน 4 รูปขึ้นไป อาศัยการพูดคุย หรือสื่อสารให้ผู้อ่ืนได้เข้าใจ ผู้พูด
และผู้ฟังจะต้องมีความตั้งใจพูดและตั้งใจฟังในสิ่งที่จะสื่อสารกัน จึงท าให้เกิดความเข้าใจซึ่ง
กันและกัน ถือว่าปฏิบัติตามหลักภิกขุอปริหานิยธรรม ธรรมที่ปฏิบัติตามแล้วมีแต่ความเจริญ
แก่คณะสงฆ์และพระพุทธศาสนาสืบไป 
 
6. ข้อเสนอแนะ 

จากการศึกษาวิเคราะห์การปฏิบัติหลักภิกขุอปริหานิยธรรมของคณะสงฆ์ใน
คัมภีร์พระพุทธศาสนา ผู้วิจัยเห็นประเด็นที่สมควรจะท าการศึกษาวิเคราะห์ต่อไปดังนี้ 

1. การศึกษาวิเคราะห์หลักธรรมที่ปรากฏในอปริหานิยธรรม 
2. การศึกษาเปรียบเทียบหลักอปริหานิยธรรมส าหรับพระสงฆ์กับคฤหัสถ์ใน

คัมภีร์พุทธศาสนา 
3. ศึกษาการประยุกต์ใช้สติกับอปริหานิยธรรมตามแนวทางพระพุทธศาสนา 

 
7. องค์ความรู้ที่ได้รับ 

การปฏิบัติหลักภิกขุอปริหานิยธรรมของคณะสงฆ์ในคัมภีร์พระพุทธศาสนา                                             
เป็นหลักธรรมะเพ่ือความเจริญอย่างเดียว  เป็นหลักธรรมที่รักษาไว้ ตามหลักของ
พระพุทธศาสนา ซึ่งเป็นหลักธรรมคงเดิม แต่ยังทันสมัยอยู่เสมอ หลักภิกขุอปริหานิยธรรมนี้ 
ช่วยในการส่งเสริมการรวมตัว ร่วมคิด ร่วมท า ให้เกิดความสามัคคีในคณะสงฆ์  ไม่ว่าจะเรื่อง
ประชุม เลิกประชุม ต้องพร้อมเพียงกัน เพราะการงานในพระพุทธศาสนาจะต้องรับผิดชอบ
ด้วยกัน วิเคราะห์การประยุกต์ใช้หลักภิกขุอปริหานิยธรรมของพระสงฆ์ในสังคมไทย การมี
ความเคารพ อ่อนน้อมถ่อมตน นับถือภิกษุ ผู้เป็นใหญ่ถือว่า มีสัมมาคารวะ เชื่อฟังค าสั่งสอน
ของผู้เป็นใหญ่ การมีความอ่อนน้อมถ่อมตน ท าให้มีแต่คนรัก ตกน้ าไม่ไหล ตกไฟไม่ ไหม้ 
เพราะเชื่อฟังค าสั่งสอนของผู้เป็นใหญ่ พร้อมมีสติและปัญญา ไตร่ตรองในเรื่องนั้น ๆ ก็จะพบ
ความสุขทั้งกายและใจในการด าเนินชีวิตของพระสงฆ์ การปฏิบัติตามกฎระเบียบเหมือนกัน 
การไม่เห็นแกตัว มีความเอ้ือเฟ้ือแบ่งปันกัน อยู่ร่วมกันอย่างมีความสุข ท าให้เกิดความเจริญ
ให้แก่หมู่คณะสงฆ์สืบไป 



วารสารวิชาการ มจร บุรี รัมย์  | 235 
 ปีท่ี 8  ฉบับท่ี 2 (2566) : พฤษภาคม – สิงหาคม 

เอกสารอ้างอิง 
กนก จันทร์ขจร. (2549). ธรรมเพื่อชีวิต. กรุงเทพมหานคร: หจก.จิรรัชการพิมพ์. 
พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต). (2550). พจนานุกรมพุทธศาสน์ ฉบับประมวลศัพท์.                             

พิมพ์ครั้งที่ 19. กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลยั. 
พระครูโสภณปริยัติสุธี  (ศรีบรรดร ถิรธมฺโม) . (2552). รัฐศาสตร์ในพระไตรปิฎก . 

กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
พระธรรมปิฎก (ป.อ. ปยุตฺโต). (2538). ไอทีภายใต้วัฒนธรรมแห่งปัญญา. กรุงเทพมหานคร: 

โรงพิมพ์สหธรรมิก. 
พระครูปริยัติวิสุทธิคุณ. (2562). การปกครองคณะสงฆ์ไทยในยุคปฏิรูปไทยแลนด์ 4.0. 

วารสารวิชาการ มจรบุรีรัมย์, 4(2), 87-103. 
พระขจรศักดิ์ กิตฺติวุฑโฒ. (2562). การบริหารงานตามหลักอปริหานิยธรรมของเทศบาลนครตรัง 

จังหวัดตรัง. วารสารการบริหารและสังคมศาสตร์ปริทรรศน์, 2(2), 17-24. 
พระมหาประกอบ กิตฺติญาโณ (อ่ิมจิตร) และจรัส ลีกา. (2564). การพัฒนาสังคมในทัศนะ

พุทธปรัชญาเถรวาท. วารสารบัณฑิตศึกษามหาจุฬาขอนแก่น, 8(2), 47. 
มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปิฎกภาษาไทยฉบับมหาจุฬา

ลงกรณราชวิทยาลัย. กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
ส.รัตนรติ. (2522). หลักธรรมส าคัญส าหรับชาวพุทธ ภิกษุ สามเณร อุบาสก อุบาสิกา และ

ประชาชน. กรุงเทพมหานคร: ธรรมสภา. 


