
วารสารวิชาการ มจร บุรี รัมย์  | 343 
 ปีท่ี 8  ฉบับท่ี 2 (2566) : พฤษภาคม – สิงหาคม 

การวิเคราะห์ความเชื่อเรื่องกรรมของคนไทยในยุคปัจจุบัน 
ตามหลักพุทธปรัชญาเถรวาท 

An Analysis of Beliefs in Karma of Thai People in Modern Times 
according to Theravada Buddhist Philosophy 

พระปรเมษฐ์ กิตฺติคุโณ (ค าหงษา) 
Phraparamet Kittikuno (Khamhongsa) 

พระครูสีลสราธิคุณ, สงวน หล้าโพนทัน 
Phrakhru Silasarathikun, Sanguan Laphonthan 

มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย วิทยาเขตร้อยเอ็ด 
Mahamakut Buddhist University Roi Et Campus 

E-mail: Silanacornsanghin@gmail.com 
 

บทคัดย่อ 
การวิจัยนี้ มีวัตถุประสงค์เพ่ือ 1) ศึกษาสภาพปัญหาความเชื่อเรื่องกรรมของคน

ไทยในยุคปัจจุบัน 2) ศึกษากรรมในพุทธปรัชญาเถรวาท และ 3) วิเคราะห์ความเชื่อเรื่อง
กรรมของคนไทยในยุคปัจจุบันตามหลักพุทธปรัชญาเถรวาทวาท เป็นการวิจัยเชิง เอกสาร 
โดยศึกษาจากพระไตรปิฎก เป็นต้นแล้วน าเสนอผลการวิจัยด้วยวิธีการวิเคราะห์เชิงพรรณนา  

ผลการวิจัยพบว่า  
1. คนไทยในยุคปัจจุบันได้มีความเชื่อเรื่องกรรมมีนัยต่าง ๆ ที่ผิดไปจากค าสอน

หลักเรื่องกรรมในพระพุทธศาสนา เช่น คนไทยบางกลุ่มในสมัยปัจจุบันมีความคิดและความ
เชื่อว่า บาป บุญ คุณ โทษ หรือบุญคุณไม่มี เป็นต้น นอกจากนี้ยังมีว่ากรรมที่ท าแล้วไม่มีผล
ติดตัวไปในภพหน้าชาติหน้า โดยเชื่อว่าสิ่งที่ท าแล้วทั้งดีและชั่วก็เป็นอันจบกันไปหลังจากได้
กระท าเสร็จไปแล้ว  

2. หลักกรรมในพระพุทธศาสนาสอนว่า กรรมคือการกระท าของแต่ละบุคคล                                   
ทั้งที่เป็นกุศลคือกรรมดี และอกุศลคือกรรมชั่ว ไม่ว่ากรรมนั้นจะดีหรือชั่ว ผู้ท ากรรมย่อม
ได้ผลของกรรมนั้น เมื่อมีความเชื่อเรื่องกรรมแล้ว ไม่ว่ากรรมที่ท านั้นจะไปเป็นกรรมดีหรือไม่
ดีก็ตามย่อมให้ผลตามมาทั้งนั้น ถ้าท ากรรมดีจะไปเกิดในสวรรค์ แต่ถ้าท ากรรมชั่วจะไปเกิด
ในนรกเช่นกัน  

3. การวิเคราะห์ความเชื่อเรื่องกรรมของคนไทยในปัจจุบันช่วยให้ทราบว่า                               
คนไทยในสมัยปัจจุบันจะมีความเข้าใจในหลักแห่งความดีความชั่วหรือสิ่งดีสิ่งไม่ดีที่ตรงตาม
หลักกรรมในทางพระพุทธศาสนาได้กระจ่างชัดขึ้น มีความเชื่อเก่ียวกับผลแห่งการกระท าของ 
แต่ละบุคคลที่ได้กระท าอะไรลงไปทั้งดีชั่วและสิ่งดีสิ่งไม่ดีว่ าจะมีผลสะท้อนย้อนกลับ 

ได้รับบทความ: 6 มิถุนายน 2566; แก้ไขบทความ: 16 มิถุนายน 2566; ตอบรับตีพิมพ์: 19 มิถุนายน 2566 
Received: June 6, 2023; Revised: June 16, 2023; Accepted: June 19, 2023 

 



344 | Academic MCU Buri ram Journal  

         Vol. 8  No. 2 (2023) : May–August 

ถึงกระท าอย่างแน่นอน ไม่มีใครสามารถหลีกหนีผลกรรมที่แต่ละคนกระท าไปได้อย่าง
เด็ดขาด  

ค าส าคัญ: ความเชื่อ, กรรม, คนไทยในยุคปัจจุบัน 
 

Abstract 
The purpose of this research were: 1) to study the problematic belief 

in Karma of Thai people in modern times, 2) to study Karma in Theravada 
Buddhist philosophy and 3) to analyze the belief in Karma of Thai people in 
modern times according to Theravada Buddhist philosophy. It is a documentary 
research by studying from Tripitaka etc. The results of research were then 
presented using a descriptive analysis method. 

The research results found that: 
1. Thai people in modern times have believed in Karma that has 

various implications that is different from the doctrine of Karma in Buddhism, 
for example, some groups of Thai people in modern times have the idea and 
belief that there is no sin, merit, goodness, badness or there is no merit etc. 
There is also the fact that Karma that has been done has no effect on the next 
life by believing that what has been done, both good and evil, will end after it 
has been done. 

2. The principle of Karma in Buddhism teaches that Karma is an 
individual action, even if it's charity, it's good Karma and unwholesomeness is 
evil whether the karma is good or bad. The one who does Karma will get the 
result of that Karma, when there is a belief in Karma regardless of whether the 
karma that is done will lead to good or bad karma, there will always be 
consequences. If person do good deeds, he will be born in heaven, but if doing 
bad deeds, he also will be born in hell.  

3. To analyze the beliefs about the karma of Thai people today lets 
us know that Thai people nowadays will have a clearer understanding of the 
principles of good and evil or good and bad things that are consistent with the 
principles of Karma in Buddhism. There is a belief about the effects of individual 
actions that have been done, both good-evil, and good things-bad things that 
will definitely reflect back on the action. No one can completely escape the 
consequences of each person's actions.  

Keywords: Belief in Karma, Belief in Karma of Thai People, Thai People in Modern Times 



วารสารวิชาการ มจร บุรี รัมย์  | 345 
 ปีท่ี 8  ฉบับท่ี 2 (2566) : พฤษภาคม – สิงหาคม 

 
1. บทน า 

พุทธศาสนาเป็นศาสนากรรมวาที เน้นสอนเรื่องกรรมหรือการกระท าเป็นพิเศษ 
กล่าวคือสอนให้เชื่อเรื่องกรรมหรือการกระท า เป็นศาสนาว่าด้วยเหตุและผล ผู้ที่มีศรัทธา
สามารถน าไปสู่การพัฒนาให้เกิดปัญญาได้ ความเชื่อเป็นสิ่งที่อยู่ในสามัญส านึกของมนุษย์  
ทุกคน และมีความสัมพันธ์กับพฤติกรรมที่แสดงออกมา ความเชื่อเป็นสิ่งดลบันดาลให้มนุษย์
แสดงพฤติกรรมออกมาให้รูปแบบต่าง ๆ ที่จะน าไปถึงจุดหมายที่วางไว้ ความเชื่อจึงมีอิทธิพล
ต่อการด าเนินชีวิตของทุกคนเป็นอย่างยิ่ ง พฤติกรรมที่แสดงออกมาลักษณะนี้ทาง
พระพุทธศาสนาเรียกว่า กรรม กรรมจึงเกิดจากศรัทธาเป็นพ้ืนฐาน พฤติกรรมที่แสดงออกมา
จึงน าไปสู่การก าหนดค่านิยมและวิถีชีวิตของคนในสังคม ท าให้คนในสังคมอยู่ร่วมกันได้อย่าง
ปกติสุข ซึ่งมีหลักความเชื่อที่ว่า บุคคลท ากรรมดีย่อมได้รับผลที่ดี หรือท ากรรมชั่ว ย่อมได้รับ
ผลที่ชั่วตอบแทนเช่นเดียวกัน ดังเช่นพระพุทธพจน์ที่ “บุคคลหว่านพืชเช่นใด ย่อมได้รับผล
เช่นนั้น ผู้ท ากรรมดี ย่อมได้รับผลดี ผู้ท ากรรมชั่ว ย่อมได้รับผลชั่ว” (มหาวิทยาลัยมหาจุฬา
ลงกรณราชวิทยาลัย, 2539: องฺ.ติก. (ไทย) 27/114/103) 

ค าว่า กรรมนั้น เป็นค ากลาง ๆ ไม่ดี ไม่ชั่ว เป็นเพียงการกระท าที่ประกอบด้วย
เจตนา ดังเช่นพระพุทธพจน์ที่ว่า “เจตนาห  ภิกฺขเว กมฺม  วทามิ” แปลความว่า ภิกษุทั้งหลาย 
เรากล่าวเจตนาว่าเป็นกรรม (มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539: องฺ.ติก. 
(ไทย) 22/63/395) บุคคลจงใจแล้ว จึงกระท า ด้วยกาย ด้วยวาจา ด้วยใจ แสดงออกมาทาง
กาย ทางวาจาและทางใจ การกระท าทางใจส าคัญที่สุด เพราะไม่มีใจหรือเจตนาแล้วนั้น กาย
และวาจาไม่อาจท าได้ เนื่องจากใจหรือเจตนาเป็นตัวสั่งการให้ท า ซึ่งกรรมไม่ได้หมายเอา
เฉพาะกรรมชั่วที่ท าไว้ในอดีต แต่หมายเอากรรมดีและกรรมชั่วที่ท าไว้ในปัจจุบันและที่จะ
เกิดขึ้นในอนาคตด้วย แต่ถ้าเป็นการกระท า จะท าเมื่อไรหรือเวลาไหน ไม่ว่าจะเป็นอดีต 
ปัจจุบันหรืออนาคตก็ตาม การกระท านั้นก็จัดเป็นกรรมทั้งสิ้น (พระธรรมปิฎก, (ประยุทธ์ 
ปยุตฺโต), 2549: 46) 

พระธรรมปิฎก (ป.อ. ปยุตฺตโต) (2544: 7) ได้กล่าวถึงความเชื่อเรื่องกรรมไว้ใน
หนังสือเรื่องกรรมของชาวพุทธ “ปฏิบัติธรรมให้ถูกทาง” พอสรุปได้ว่า ถ้าชาวพุทธตั้งอยู่ใน
หลักท่ีถูกต้องแล้ว ก็จะเชื่อในเรื่องกรรมหวังผลจากกรรม คือหวังผลจากการกระท าด้วยความ
เพียรพยายามของตนโดยใช้สติปัญญาพิจารณาตามเหตุตามผล ซึ่งจะท าให้เราสามารถพัฒนา
ตนเองได้ไม่มัวมาตื่นข่าวมงคล ท าให้ต้องเสียเวลาซึ่งหาประโยชน์อันใดมิได้ เสียเวลาพัฒนา
ตนเองไปกันการหวังพ่ึงปัจจัยจากภายนอก ความเชื่อเรื่องกรรมจึงเป็นเรื่องที่ส าคัญมาก
ส าหรับความเป็นชาวพุทธ หากเราจะเชื่ออะไรเป็นพิเศษออกไปโดยไม่มีความหนักแน่นใน
การท าความดี โดยนั่งคอยนอนคอยโชค หวังผลจากการดลบันดาลเท่านั้น ก็เป็นอันว่าขัดต่อ
ความเชื่อในเรื่องกรรม ซึ่งหมายถึงการกระท า เมื่อไม่ได้ผลดังที่รอ การคอย ก็คือการสูญเปล่า
นั่นเอง  



346 | Academic MCU Buri ram Journal  

         Vol. 8  No. 2 (2023) : May–August 

 ค าสอนในพระพุทธศาสนาสามารถอธิบายเรื่องกรรมและความเชื่อเรื่องกรรมได้ 
มีระบบความเชื่อที่ประกอบด้วยปัญญา กล่าวคือเชื่อด้วยการใช้ปัญญาพิจารณาหาเหตุผล  
จึงเป็นเหตุให้พุทธศาสนาแตกต่างจากศาสนาอ่ืน สามารถน าไปเป็นหลักในการด าเนินชีวิตได้
เป็นอย่างดี และที่ส าคัญกรรมเป็นเรื่องส่วนบุคคล ใครท ากรรมใดไว้ย่อมได้รับของกรรมนั้น 
กล่าวคือไม่สามารถหลีกหนีจากกรรมนั้นได้ เนื่องจากทุกคนเกิดมาล้วนมีกรรม (การกระท า) 
เป็นของตัวเอง ดังเช่นพระพุทธพจน์ที่ว่า  
 “กมฺมสฺสโกมฺหิ กมฺมทายาโท กมฺมโยนิ กมฺมพนฺธุ กมฺมปฏิสรโณ 

ย  กมฺม  กริสฺสามิ กลฺยาณ  วา ปาปก  วา  ตสฺส ทายาโท ภวสิฺสามีติ.” 
แปลว่า เรามีกรรมเป็นของตน เป็นผู้รับผลของกรรม มีกรรมเป็นก าเนิด มีกรรมเป็น

เผ่าพันธุ์ มีกรรมเป็นที่พ่ึงอาศัย เราท ากรรมใดไว้จะเป็นกรรมดีหรือกรรมชั่วก็ตาม ย่อมเป็น
ผู้รับผลของกรรมนั้น” (มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539: องฺ.ปญฺจก. (ไทย) 
22/57/100)  

กฎแห่งกรรม หรือกรรมนิยาม เป็นกฎข้อหนึ่งของกฎธรรมชาติที่เกี่ยวข้องกับ
พฤติกรรมของมนุษย์กล่าวคือ กฎแห่งกรรม หมายถึง กระบวนการก่อกรรม และการให้ผล
ของกรรมอย่างเป็นเหตุเป็นผล ซึ่งกระบวนการก่อกรรมนั้นต้องประกอบด้วยเจตนา (พระเทพ
เวที (ประยุทธ์ ปยุตฺโต), 2513: 12) ค าว่า กรรมนั้น แปลว่า การกระท าซึ่งเป็นค ากลาง ๆ ถ้า
หากเป็นการกระท าดี เรียกว่า กุศลกรรม ถ้าหากเป็นการกระท าชั่ว เรียกว่าอกุศลกรรม แต่
ถ้าจ าแนกตามการแสดงออกของกรรม แบ่งออกเป็น 3 ทาง คือ กายกรรม วจีกรรมและ 
มโนกรรมโดยมีพุทธศาสนาสุภาษิตเกี่ยวกับอ านาจของกรรมคือ “วโส อิสฺสริย  โลเก.” อ านาจ
ของกรรม เป็ น ใหญ่ ใน โลกและ ไม่ มี อ านาจ ใด เสมออ านาจของกรรม  (สม เด็ จ                                        
พระญาณสังวร สมเด็จพระสังฆราช สกลมหาสังฆปริณายก (เจริญ สุวฑฺฒโน), 2550: 19)                                       

ความเชื่อในพุทธศาสนาจัดว่าเป็นความเชื่อที่ได้รับการยอมรับว่ามีเหตุมีผล 
เพราะหลักธรรมค าสอนในพุทธศาสนาเน้นเรื่อง ความจริงอันประเสริฐและสามารถพิสูจน์ได้
ซึ่งนักวิชาการทางศาสนาหลายท่านได้ให้ความหมายและแนวคิดต่าง ๆ ไว้ เช่น “ความเชื่อ” 
ในพุทธศาสนาที่ตรงกับภาษาบาลีว่า “สัทธา” และตรงกับ ภาษาสันสกฤตว่า “ศรัทธา” ไว้ว่า 
เชื่อในสิ่งที่ควรเชื่อ ความเชื่อที่ประกอบด้วยเหตุผล ความมั่นใจ ในความจริง ความดี สิ่งดีงาม 
และในการท าความดี ซึ่งประกอบด้วย 4 อย่างคือพระพุทธศาสนาเป็นศาสนาแห่งเหตุผล                                    
มีระบบความเชื่อความศรัทธา ที่ตั้งอยู่บนรากฐานแห่งปัญญา ผู้ที่มีความเชื่อตามค าสอนใน
พระพุทธศาสนา สามารถน าไปปฏิบัติในการด าเนินชีวิตได้ดังนั้นพระพุทธศาสนาจึงหมายถึง 
วิถีแห่งชีวิต อันเป็นระบบแห่งการด าเนินชีวิต จึงท าให้พระพุทธศาสนาแตกต่างจากศาสนา
อ่ืน เนื่องจากพระพุทธศาสนาได้กล่าวถึงหลักความเชื่อไว้ดังนี้ 
 1. กัมมสัทธา คือ ความเชื่อกรรม เชื่อกฎแห่งกรรม เชื่อว่ากรรมมีอยู่จริง 
คือ เชื่อว่าเมื่อท าอะไรโดยมีเจตนา คือ จงใจท าทั้งรู้ย่อมเป็นกรรม คือ เป็นความชั่วความดีมี



วารสารวิชาการ มจร บุรี รัมย์  | 347 
 ปีท่ี 8  ฉบับท่ี 2 (2566) : พฤษภาคม – สิงหาคม 

ขึ้นในตนเป็นเหตุปัจจัยก่อให้เกิดผลดีผลร้ายสืบเนื่องต่อไป การกระท าไม่ว่างเปล่าและเชื่อว่า
ผลที่ต้องการจะส าเร็จได้ด้วยการกระท า มิใช่ด้วยอ้อนวอนหรือนอนคอยโชค เป็นต้น 
 2. วิปากสัทธา คือ เชื่อวิบาก เชื่อผลของกรรม เชื่อว่าผลของกรรมมีจริง                                              
คือว่ากรรมท่ีท าแล้วต้องมีผล และผลต้องมีเหตุผลดีจากกรรมดีผลชั่วเกิดจากกรรมชั่ว 
 3. กัมมัสสกตาสัทธา คือ เชื่อความที่สัตว์มีกรรมเป็นของของตน เชื่อว่าแต่
ละคนเป็นเจ้าของกรรมจะต้องรับผิดชอบเสวยวิบากเป็นไปตามกรรมของตน  
 4. ตถาคตโพธิ์สัทธา คือ เชื่อความตรัสรู้ของพระพุทธเจ้า มั่นใจในองค์ 
พระตถาคตว่าทรงเป็นพระสัมมาสัมพุทธะ ทรงพระคุณทั้ง 9 ประการ ตรัสธรรม บัญญัติวินัย
ไว้ด้วยดีทรงเป็นผู้น าทางที่แสดงให้เห็นว่า มนุษย์คือเราทุกคนนี้ หากฝึกตนด้วยดีก็สามารถ
เข้าถึงภูมิธรรมสูงสุด บริสุทธิ์หลุดพ้นได้ดังที่พระองค์ได้ทรงบ าเพ็ญไว้เป็นแบบอย่าง                                   
(พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตโต), 2559: 140) 

ผู้วิจัยได้ตั้งข้อสังเกตว่าในปัจจุบันสภาพของสังคมไทยเปลี่ยนแปลงไปมาก                                   
ทั้งด้านวัตถุและด้านจิตใจ อันเป็นผลสืบเนื่องมาจาก การรับความเจริญ ความก้าวหน้ าทาง
วิทยาศาสตร์และเทคโนโลยีรวมทั้งการน าวัฒนธรรมของชาวตะวันตกเข้ามาอย่างขาดการ
กลั่นกรอง และไม่มีขีดจ ากัดจึงท าให้วัตถุเจริญก้าวหน้าอย่างรวดเร็ว แต่ในทางตรงข้าม
สภาวะจิตใจของประชาชนในชาติเสื่อมถอย ตกต่ า ขาดคุณธรรม ขาดจริยธรรม ไม่มีความ
เกรงกลัวต่อการท าชั่ว ทั้งที่คนไทยส่วนมากนับถือพระพุทธศาสนา แต่ผู้ที่น าหลักธรรมมาใช้
จริง ๆ น้อยลงทุกที วันเวลาผ่านไปจ านวนคนไทยที่นับถือพระพุทธศาสนาแต่ในทะเบียนบ้าน
มีมากขึ้นทุกที ท าให้แนวทางในการด าเนินชีวิตเปลี่ยนไป ความเชื่อเรื่องการแก้กรรม       
ของมนุษย์ในคัมภีร์พุทธศาสนาเถรวาท เพราะความเชื่อ และกรรมเป็นเรื่องที่มีผลคาบเกี่ยว
ไป ถึงชาติที่แล้ว ปัจจุบัน และชาติหน้าจนกว่าจะเข้าสู่นิพพาน ซึ่งความเชื่อเรื่องการแก้กรรม
นี้จึงเป็นเรื่องที่บุคคลพึงพิจารณา เพราะเป็นเรื่องส าคัญประการหนึ่ งที่ เกี่ยวข้อง               
กับชีวิตประจ าวันของมนุษย์และอยู่ใกล้ชิดมากที่สุด ดังนั้น การศึกษานี้เพ่ือความรู้ความ
เข้าใจในสิ่งที่มีหลักฐานปรากฏ เช่น พระไตรปิฎก เป็นต้น ย่อมจะมีประโยชน์ในเชิงวิชาการ
แก่ผู้ที่สนใจในค าสอนทางพระพุทธศาสนาต่อไป  
 
2. วัตถุประสงค์ของการวิจัย 

1. เพ่ือศึกษาสภาพปัญหาความเชื่อเรื่องกรรมของคนไทยในยุคปัจจุบัน 
2. เพ่ือศึกษากรรมในพุทธปรัชญาเถรวาท 
3. เพ่ือวิเคราะห์ความเชื่อเรื่องกรรมของคนไทยในยุคปัจจุบันตามหลักพุทธ

ปรัชญาเถรวาทวาท 
 
 

 



348 | Academic MCU Buri ram Journal  

         Vol. 8  No. 2 (2023) : May–August 

3. วิธีด าเนินการวิจัย 
การวิจัย เรื่ องนี้  ผู้ วิ จั ย ได้ ใช้ วิ ธีด า เนินการวิจัย  โดยการศึกษาเอกสาร 

(Documentary research) ดังต่อไปนี้ 
3.1 รวบรวมข้อมูลชั้นปฐมภูมิ   
การศึกษาวิจัยครั้งนี้เป็นการวิจัยเชิงคุณภาพ (Qualitative Research) เน้นการ

วิจัยเอกสาร โดยการรวบรวมข้อมูลจากต าราวิชาการ บทความ และงานแปลตลอดจน
แหล่งข้อมูลเอกสารอ่ืน ๆ ได้แก่ 1) ชั้นปฐมภูมิ ได้แก่ พระไตรปิฎกฉบับภาษาไทยฉบับ
มหาวิทยาลัยมหาจุฬา-ลงกรณราชวิทยาลัย และคัมภีร์อรรถกถา 2) ชั้นทุติยภูมิ ได้แก่ ต ารา
ทางวิชาการ ที่เกี่ยวข้องกับ เกี่ยวกับวิธีการสอน หลักการบรรยาย และเอกสารงานวิจัยที่
เกี่ยวข้อง 

3.2 ขั้นรวบรวมข้อมูล 
1. รวบรวมข้อมูลที่เป็นปฐมภูมิ มีพระไตรปิฎก เป็นต้น 
2. รวบรวมข้อมูลที่เป็นทุติยภูมิ มีอรรถกถา เป็นต้น 
3. รวบรวมข้อมูลที่เป็นเอกสารวิชาการทางพระพุทธศาสนา เอกสารที่

เกี่ยวข้องทั่วไป และงานวิจัยวิจัยที่เกี่ยวข้อง ทั้งในประเทศและต่างประเทศ 
3.3 ขั้นวิเคราะห์ข้อมูล  

1. ศึกษาสภาพปัญหาความเชื่อเรื่องกรรมของคนไทยในยุคปัจจุบัน  
2. ศึกษากรรมในพุทธปรัชญาเถรวาท  
3. วิเคราะห์ความเชื่อเรื่องกรรมของคนไทยในยุคปัจจุบันตามหลักพุทธ

ปรัชญาเถรวาทวาท 
3.4 ขั้นน าเสนอข้อมูล 
ผู้วิจัยจะน าเสนอผลการศึกษาวิจัยในรูปแบบพรรณนาวิเคราะห์ (Descriptive 

Analysis) และสรุปผลการวิจัยพร้อมข้อเสนอแนะ 
 
4. สรุปผลการวิจัย 

ผู้วิจัยได้ศึกษาวิจัยเรื่อง การวิเคราะห์ความเชื่อเรื่องกรรมของคนไทยยุคปัจจุบัน
ตามหลักพุทธปรัชญาเถรวาท ตามระเบียบวิธีวิจัยอย่างครบถ้วนแล้ว ผู้วิจัยสามารถสรุป
ผลการวิจัยตามวัตถุประสงค์ ดังนี้ 

4.1 การศึกษาสภาพปัญหาความเชื่อเรื่องกรรมของคนไทยในยุคปัจจุบัน 
พบว่า การกระท าที่เรียกว่า “กรรม” ที่เรียกว่า “ท าดีได้ดี ท าชั่วได้ชั่ว” ต้องการมุ่งให้บุคคล
ท า แต่ ค ว ามดี หลี กหนี ค วามชั่ ว  รู้ จั ก พ่ึ ง ตน เอง  ขยั นท า กิ จ กา ร  ไม่ เ กี ย จคร้ าน                                              
ไม่ผัดวันประกันพรุ่ง ไม่สร้างวิมานในอากาศ ประสงค์สิ่งใดก็ลงมือท า เพ่ือให้เป็นจริงตาม
ปรารถนา เมื่อมีอุปสรรคเกิดขึ้นก็ไม่ย่อท้อ พยายามหาทางแก้ไขและต่อสู้จนประสบ



วารสารวิชาการ มจร บุรี รัมย์  | 349 
 ปีท่ี 8  ฉบับท่ี 2 (2566) : พฤษภาคม – สิงหาคม 

ความส าเร็จ คนประเภทนี้แม้จะเกิดมายากจน เพราะอ านาจของกรรมชั่วที่ท า ไว้ในอดีต                              
ก็มักจะสามารถสร้างตัวจนมีฐานะความเป็นอยู่ดีข้ึนด้วยอ านาจกรรมดีที่ท าในปัจจุบัน 

การท า “กรรม” ไม่ว่าดีหรือชั่วตัวของบุคคลแต่ละคนนั้นจะเป็นผู้รับผลแห่งการ
กระท าของตน และไม่สามารถตัดกรรม หรือว่าสะเดาะเคราะห์ให้หมดหรือหายไปได้  
เนื่องจากกรรม แปลตามศัพท์ว่า การงานหรือการกระท า แต่ในทางธรรมต้องจ ากัด
ความจ าเพาะลงไปว่า หมายถึง การกระท าที่ประกอบด้วยเจตนาหรือการกระท าที่เป็นไปด้วย
ความจงใจ ถ้าเป็นการกระท าที่ไม่มีเจตนา ก็ไม่เรียกว่า เป็นกรรมในความหมายทางธรรม 
เห็นได้ว่าจะเป็นกรรมหรือไม่นั้น ขึ้นอยู่กับเจตนาเป็นส าคัญ พระพุทธศาสนาจึงมุ่งให้ศาสนิก
หรือมนุษย์ทุกคนได้ตระหนักรู้ และขวนขวายหมั่นท าความดีทั้งในที่แจ้งและในที่ลับ เป็น  
ผู้ละอายชั่วเกรงกลัวต่อบาป ให้ตั้งกุศลจิตในกรรมดีอยู่เป็นนิจ “กรรม” จึงเป็นประดุจเงา
ติดตามตัวบุคคล อย่างไม่มีที่สิ้นสุดแม้แต่จะสิ้นกิเลสแล้วก็ตาม ฉะนั้น ในพุทธศาสนาจึงมุ่งให้
มนุษย์สร้างแต่กรรมดี ไม่เห็นกรรมชั่วว่าเป็นสิ่งน้อยนิด เมื่อท าแล้วว่าไม่เป็นไร และเห็นกรรม
ดีว่านิดหน่อยแล้วไม่ท า เพราะกรรมนั้นล้วนส่งเป็นวิบากอย่างต่อเนื่องและตลอดเวลา ข้าม
พ้นสติปัญญา วิสัยของมนุษย์ที่จะเข้าใจได้ เว้นเสียแต่พุทธวิสัย ดังนั้น จ าเป็นต้องมีความรู้
ความเข้าใจในเรื่องกรรม หรือการกระท าอย่างถูกต้อง จึงจะสามารถน าไปสู่การแก้ปัญหา
ความเชื่อเรื่องกรรมเกี่ยวกับการตัดกรรม แก้กรรม และการสะเดาเคราะห์กรรมของคนไทย
ในยุคปัจจุบันได้  

4.2 การศึกษากรรมให้พุทธปรัชญาเถรวาท  พบว่า กรรมนั้น หมายถึง                                           
การกระท าที่ประกอบด้วยเจตนา ดังเช่นพระพุทธพจน์ที่ว่า “ภิกษุทั้งหลาย เพราะอาศัยเหตุ
นี้ว่า เรากล่าวว่าเจตนาเป็นตัวกรรม บุคคลคิดแล้วจึงกระท าด้วยกาย วาจา และใจ” 
(มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539: องฺ. ฉกฺก. (ไทย) 22/63/577) เห็นได้ว่า 
การให้ผลของกรรมหรือผลที่เกิดจากการกระท ากรรมและกฎแห่งกรรมจึงไม่สามารถแยก
ออกจากกันได้ เพราะเม่ือมีการกระท าคือกรรม ย่อมมีผลแห่งการกระท าด้วย ตามหลักกรรม
หรือกฎแห่งกรรมในทางพระพุทธศาสนาเป็นสัจธรรมความจริง ซึ่งมีเพียงองค์สมเด็จพระ
สัมมาสัมพุทธเจ้าเพียงพระองค์เดียวที่ทรงค้นพบสัจธรรมตามความจริงแล้ว ทรงน ามาแสดง
เปิดเผยให้แก่เวไนยสัตว์ กรรมจึงเป็นเรื่องท่ีไม่มีผู้ใดสามารถตัด หรือแก้ไขได้ ตัวผู้กระท าเป็น
ผู้รับกรรมหรือผลแห่งกรรมนั้นโดยแท้ กรรมมีหลายชื่อหลายความหมาย กรรมบางอย่างมี
หลายชื่อตามกาล หน้าที่และความหนักเบา เหมือนบุคคลคนเดียวมีหลายชื่อตามหน้าที่และ
ลักษณะงาน เช่น เป็นบิดา เป็นนักมวย ข้อนี้ฉันใด เรื่องกรรมก็เหมือนกัน สังเกตตัวอย่างการฆ่า
บิดา จัดเป็นครุกรรม จัดเป็นทิฏฐธรรมเวทนียกรรม เพราะได้รับผลกรรมทันตาเห็น จัดเป็น
อุปปัชชเวทนียกรรม เพราะชาติหน้าจะต้องไปตกนรกทุคติวินิบาต จัดเป็น อปราปรเวทนียก
รรม เพราะชาติต่อ ๆ ไปกรรมนั้นยังให้ผลอยู่ ต้องเดือดร้อน เพราะกรรมนั้นอีกซ้ า ๆ ซาก ๆ 
จัดเป็นอโหสิกรรม เพราะเมื่อได้รับผลกรรมจนเหมาะสมแก่กรรมแล้วหลายชาติ มีการท า
ความดี เพิ่มพูนคุณธรรมสูงสุดได้บรรลุเป็นพระอรหันต ์ 



350 | Academic MCU Buri ram Journal  

         Vol. 8  No. 2 (2023) : May–August 

แต่กรรมชนิดเดียวอาจให้ผลหลายครั้ง เพราะเป็นกรรมแรง ผู้ท ากรรมชั่ว ไม่พึงดี
ใจว่าได้รับโทษทัณฑ์ในชาตินี้แล้วก็หมดเรื่องหมดเวรกรรมแล้ว กรรมที่ยังไม่ให้ผลอาจท าให้
ผู้ท ากรรมเขา้ใจว่าหมดกรรมแล้ว แตแ่ท้จริงยังไม่หมดกรรมนั้นซ่อนพลังความชั่วหรือความดี
อยู่ได้ คือ กรรมสั่งสมอยู่ในจิตใจของตน เมื่อสั่งสมมาก ๆ เขาถึงเวลาก็ให้ผลเสียทีหนึ่ง                                       
ถ้าเป็นกรรมชั่ว วิบากชั่วที่มีอยู่ในสันดาน จะเป็นสิ่งบันดาลใจให้บุคคลนั้น พูดคิดหรือท าสิ่ง
ใดสิ่งหนึ่ง อันน าพาให้เกิดผลร้ายเป็นภัยอันตรายแก่ผู้ท ากรรมนั้น ๆ บางทีวิบากกรรมส่ง
ความตายมาให ้ดังที่เรียกว่า ยมทูต ดลจิตใจให้ประสบวิบัติในรูปลักษณ์ต่าง ๆ โดยไม่รู้ตัว  

พระพุทธศาสนานอกจากจะสอนให้คนเชื่อเรื่องสังสารวัฏฏ เพราะเป็นความจริง
ตามธรรมชาติแล้ว ยังสอนเพ่ือให้คนได้กลัวบาปกรรมด้วย เพราะตราบใดที่ยังเวียนตายเวียน
เกิดก็ต้องมีทุกข์อยู่ร่ าไป ส่วนจะทุกข์มากทุกข์น้อยก็ขึ้นอยู่กับว่าจะไปเกิดในภพภูมิอะไร                           
ถ้าไปเกิดในสวรรค์ก็มีความสุขมากกว่าความทุกข์ ถ้าไปเกิดเป็นมนุษย์ก็จะมีทั้งสุขและทุกข์ 
แต่ถ้าไปเกิดในอบายภูมิ คือ สัตว์เดรัจฉาน อสุรกาย เปรต และสัตว์นรก ก็จะมีความทุกข์
มากขึ้นเป็นล าดับไปจนถึงมีแต่ความทุกข์โดยสิ้นเชิง ไม่มีความสุขเลย และความทุกข์ในนรก 
ก็จะทุกข์ขนาดหนักจนไม่อาจน ามาเปรียบกับความทุกข์ในโลกมนุษย์ได้ พุทธศาสนาจึงมุ่งสอน
ให้คนพ้นจากทุกข์โดยสิ้นเชิง ตราบใดที่ยังเกิดอยู่ ตราบนั้นก็ยังคงมีความทุกข์อยู่ร่ าไป แม้ว่า
อาจจะมีภพชาติใดที่อาจไปเสวยสุขอย่างเดียวในสวรรค์ ไปเป็นพรหม มีอายุยาวนาน แต่ก็ไม่
ใช้ของจีรัง เพราะว่ายังคงอยู่ในสังสารวัฏฏ สุดท้ายก็ต้องกลับมาเกิดใหม่ ซึ่งก็ไม่แน่ว่าจะได้
ไปอยูใ่นภพภูมิใด ตราบใดที่ยังปฏิบัติไม่ถึงข้ันพระอริยบุคคล ก็ไม่มีเครื่องยืนยันแน่นอนว่าจะ
พ้นจากอบายภูมิ ขึ้นกับกรรมของสัตว์นั้น ๆ ดังนั้นการที่จะพ้นทุกข์โดยสิ้นเชิง คือจะต้อง
หลุดพ้นไปจากสังสารวัฏฏ ไม่ต้องมาเกิดอีก พระพุทธศาสนาสอนไว้ว่า กระดูกของคน ๆ 
เดียวที่เวียนว่ายตายเกิดในสังสารวัฏฏ ถ้ามีคนรวบรวมมากองไว้ไม่ให้สูญหายไป ก็จะมีขนาด
ใหญ่โตเท่าภูเขาเวปุลละ ทรงแสดงว่าการเวียนว่ายตายเกิดในสังสารวัฏฏนั้นเป็นความทุกข์ 
บุคคลจะพ้นทุกข์ หยุดเวียนว่ายตายเกิดได ้ก็ตอ่เมื่อเห็นอริยสัจ 4 เป็นโสดาบันขึ้นไป หากจะ
เวียนว่ายตายเกิดอีกก็ไม่เกิน 7 ชาติ 

พระพุทธศาสนาจึงสอนเน้นเรื่องการปฏิบัติติให้เข้าถึงภาวะ ที่เรียกว่า นิพพาน 
เป็นการปฏิบัติเพ่ือละเหตุแหงทุกข์ให้ได้ นั่นคือ เพ่ือดับตัณหา 3 คือ กามตัณหา ภวตัณหา 
และวิภวตัณหา เมื่อเหตุแห่งทุกข์ดับ คือตัณหาดับ ทุกข์ก็ถูกขจัดไป ภาวะที่ตัณหาดับสิ้นไปนี้ 
เป็นภาวะที่เขาถึงเมื่อก าจัดอวิชชา ส ารอกตัณหาสิ้นแลว ไม่ติดขอ้ง หลุดพ้น สงบ ปลอดโปร่ง 
เป็นอิสระ คือ นิพพาน เมื่อสังสารวัฏฏถูกท าลาย การเวียนตายเวียนเกิดจึงไม่มีอีกตอ่ไป   

สาเหตุที่ท าให้เกิดกรรม มาจากกิเลสที่เป็นตัวการส าคัญคือ โลภะ โทสะ โมหะ 
หรือตัณหา ในอดีตปัจจุบันและอนาคตเมื่อมีเหตุให้เกิดกรรม ย่อมต้องได้รับผลของกรรม
ตามมาอย่างหลีกเลี่ยงไม่ได้ ซึ่งการให้ผลของกรรมนั้นจะเป็นอย่างไร ขึ้นกับเหตุปัจจัยหลาย
อย่าง เป็นเรื่องที่ซับซ้อน และเป็นเรื่องที่ต้องศึกษาในหัวข้อต่อไป ดังนั้นเมื่อมีความเชื่อเรื่อง
กรรมแล้ว ไม่ว่ากรรมที่ท านั้นจะไปเป็นกรรมดีหรือไม่ดีก็ตามย่อมให้ผลตามมาทั้งนั้น ถ้าท า



วารสารวิชาการ มจร บุรี รัมย์  | 351 
 ปีท่ี 8  ฉบับท่ี 2 (2566) : พฤษภาคม – สิงหาคม 

กรรมดีย่อมส่งผลให้ไปเกิดในสุคติ โลก สวรรค์ แต่ถ้าท ากรรมชั่วย่อมส่งผลให้ไปเกิดในทุคติ 
วินิบาต นรก เป็นต้น เพราะทุกคนล้วนมีกรรมเป็นของ ๆ ตน ท ากรรมเช่นไร ย่อมได้รับผล
กรรมเช่นนั้น หรือท าดีได้ดี ท าชั่วได้ชั่วนั่นเอง 

4.3 การศึกษาวิเคราะห์ความเชื่อเรื่องกรรมของคนไทยในยุคปัจจุบันตามหลัก
พุทธปรัชญาเถรวาท พบว่า 1) ความเชื่อเรื่องกรรมเพ่ือการสร้างความศรัทธา อันเกิดจาก
สาเหตุในการหลงผิด หรือด าเนินชีวิตที่ผิดจากท านองคลองธรรม บิดเบือนหลักธรรมค าสอน
โดยไม่ยึดมั่นในหลักพระศาสนา ผิดศีลธรรม เพราะการหลงมัวเมาจากกิเลสตัณหา                                                   
ผลตามมาก็คือได้กระท าผิดอันเกิดจากการปฏิบัติตน ไม่มีความละอาย ผลกรรมย่อมเกิด
ความเสื่อมเสียชื่อเสียง แล้วยังได้รับผลกรรมนั้น ๆ ที่กระท าอยู่  ซึ่งแนวทางแก้ไขก็ต้องยึด
หมั่นในหลักศรัทธาเพ่ือผลกระท าคือผลแห่งกรรมที่จะเกิดขึ้น โดยการรักษาศีล 5 ด้วยการ
สัมปัตตวิรัติ การเว้นสิ่งประจวบเฉพาะหน้า  สมาทานวิรัติ การเว้นจากการสมาทานศีล และ
สมุจเฉทวิรัติ เว้นได้โดยเด็ดขาด 2) ความเชื่อเรื่องกรรมเพ่ือมีศีลธรรม หลักเมตตาธรรมที่
ปรากฏเป็นคุณธรรม มี 3 ประการ คือ (1) การมีเมตตากายกรรม ได้แก่ การประพฤติสุจริต
ทางกาย (2) การมีเมตตาวจีกรรม ได้แก่ การประพฤติสุจริตทางวาจา (3) การมีเมตตา
มโนกรรม ได้แก่ การประพฤติสุจริตทางใจการประพฤติสุจริตธรรมทั้ง 3  ประการนี้                                       
เป็นหลักธรรมที่ก่อให้เกิดเมตตาในจิตใจและถือว่าเป็นการสร้างระดับเมตตาบารมีให้สูงขึ้นไป
ตามล าดับ 2.ส่งเสริมสนับสนุนให้มีกิจกรรมหน่วยงานที่เกี่ยวข้อง เพ่ือรู้และป้องกันปัญหา
การท าแท้งที่จะเกิดข้ึน 3) ความเชื่อเรื่องกรรมการมีสัมมาทิฏฐิ การน าหลักโยนิโสมนสิการมา
ปฏิบัติเป็นการคิดเพ่ือพัฒนาปัญญาโดยผ่านกระบวนการต่าง ๆ ด้วยตนเองตามล าดับขั้นตอน
ของการคิด หรือการคิดแบบโยนิโสมนสิการนั้นเป็นการคิดแบบถูกวิธี คิดอย่างมีเหตุผล                                   
คิดเร้ากุศล คิดอย่างมีระเบียบขั้นตอน พร้อมทั้งรู้จักวิเคราะห์ อย่างลึกซึ้ง ซึ่งเป็นลักษณะการ
คิดของวิถีแห่งปัญญา เมื่อบุคคลมีปัญญาแล้วจะสามารถแยกแยะความถูกต้องไม่กระท าผิด
ในสังคมและสามารถมีปัญญาในความเชื่อถูกต้องในประเด็นของการกระท าดีหรือชั่วแล้วใช้
ความคิดท่ีถูกของชาวพุทธไทย 4) ความเชื่อเรื่องกรรมการด าเนินชีวิต การด าเนินชีวิตที่ดีงาม
ต้องใช้หลักสติสัมปชัญญะในการแยกแยะความดี ความชั่วเกี่ยวกับการประกอบอาชีพที่สุจริต
ด้วยหลักการของสัมมาอาชีวะ ด้วยการเลี้ยงชีพชอบทางกาย ทาง วาจาและทางใจ ก็คือการ
ดาเนินชีวิตตามหลักกุศลกรรมบถนั้นเอง หรือเรียกอีกอยางหนึ่ง การด าเนินชีวิตสุจริตทาง
กาย ทางวาจาและทางใจ ความเชื่อเรื่องกรรมทั้ง 3 ประการดังกล่าวนั้น มีความสอดคล้อง
กับงานวิจัยของพระอุทัย จิรธมฺโม (เอกสะพัง) ได้ศึกษาเรื่อง “ทัศนะเรื่องกรรมใน
พระพุทธศาสนาเถรวาท และปัญหาเรื่องกรรมในสังคมชาวพุทธไทยปัจจุบัน” พอสรุปได้ว่า 
ความแน่นอนของกรรม นักศึกษาธรรมะที่กล่าวว่า เป็นกฎธรรมชาตินั้น มักน าไปเทียบกับ
ความแน่นอนของพืช กล่าวคือ พืชพันธุ์ใดก็ตามเมื่อปลูกลงไปในดินแล้ว ก็จะผลิตดอกออก
ผลมาเป็นพันธุ์เดิมของตน โดยสิ่งแวดล้อมไม่สามารถจะเปลี่ยนแปลงไปเป็นพันธุ์อ่ืนไปได้
กรรมก็เช่นเดียวกัน เมื่อท าไปแล้วทั้งดีและชั่ว สิ่งแวดล้อมหรือกาลเวลา ไม่สามารถเปลี่ยน



352 | Academic MCU Buri ram Journal  

         Vol. 8  No. 2 (2023) : May–August 

กรรมดีให้เป็นกรรมชั่ว และกรรมชั่วให้เป็นกรรมดีได้ (พระอุทัย จิรธมฺโม (เอกสะพัง), 2543: 
121) เห็นได้ว่า บุคคลท าแล้วกรรมใดไม่ว่าจะดีหรือชั่ว กรรมนั้นย่อมให้ผลแน่นอน                                    
ซึ่งกาลเวลาไม่สามารถเปลี่ยนแปลงกรรมได้ 

 
5. อภิปรายผลการวิจัย 

 การอภิปรายผลการวิจัยเรื่อง “วิเคราะห์ความเชื่อเรื่องกรรมของคนไทยในยุค
ปัจจุบันตามหลักพุทธปรัชญาเถรวาทวาท” ไดส้รุปประเด็นดังนี้  

5.1 สภาพปัญหาความเชื่อเรื่องกรรมของคนไทยในยุคปัจจุบัน  มีดังนี้                                           
1) ความเชื่อในพระพุทธศาสนา เป็นการยอมรับและน้อมเอามาปฏิบัติตามหลัก
พระพุทธศาสนา เชื่อเรื่องกรรม บุญบาป ท าดีได้ดี ท าชั่วได้ชั่ว ความเชื่อเรื่องตายแล้วเกิด
ใหม่ ความเชื่อเรื่องกฎแห่งกรรม ความเชื่อเรื่อนรกสวรรค์ และความเชื่อเรื่องกฎธรรมชาติ                              
2) ความเชื่อเรื่องกับวิทยาคมของสังคมไทยนั้นยังอยู่คู่คนไทยที่ยังมีความนิยมและมีความเชื่อ
เกี่ยวกับอาคมต่าง ๆ เพ่ือส่งผลดลบันดาลให้โชคให้ชัย และมีความเชื่อของอาคมหรือ
เครื่องรางของคลังต่าง ๆ นั้นสามารถปกป้องคุ้มครองให้แคล้วคลาดปลอดภัยได้ด้วย 3) ความ
เชื่อเรื่องสิ่งศักดิ์สิทธิ์ เกิดจากความรู้สึกว่า ไม่ปลอดภัยจากอ านาจเหนือธรรมชาติ เมื่อเกิด
เหตุการณ์ทางธรรมชาติที่ทาอันตรายต่อชีวิตและทรัพย์สินของมนุษย์ 4) ความเชื่อเรืองผีสาง
เทวดา ยังเป็นความเชื่อที่ยึดติดมาตั้งแต่อดีตจนถึงปัจจุบัน หรือความเชื่อดั้งเดิม เชื่อว่ า
อ านาจของผีสางเทวดาจะช่วยคุ้มครอง ให้แคล้วคลาดปลอดภัย ดลบันดาลให้เกิดความสุขได้ 
และ 5) ความเชื่อในโหราศาสตร์ได้รับอิทธิพลมาจากโหราศาสตร์อินเดียซึ่งสาขาหนึ่งที่
พระพุทธเจ้าเคยเรียนเมื่อครั้งเป็นพระราชกุมาร โหราศาสตร์กับสังคมไทยนั้น แยกจากกันไม่ออก 
ในสมัยโบราณ การด าเนินชีวิตของบุคคลหรือเหตุการณ์บ้านเมือง โหราศาสตร์จะน ามาใช้
อย่างเข้มงวดกวดขัน โดยแสดงออกในรูปของพิธีกรรม ความเชื่อและวัฒนธรรมประเพณี 
ตั้งแต่การเกิด การมีคู่ครอง การท าบุญอายุ เป็นต้น มีความสอดคล้องกับพระมหาประศักดิ์ 
อคฺคปญฺโญ (ชั่งแสง) (2541: 100-101) ได้ศึกษาเรื่อง “ความเชื่อเรื่องโหราศาสตร์กับกฎแห่ง
กรรมของชาวพุทธไทยในปัจจุบัน” พบว่า ชาวพุทธไทยในปัจจุบันเชื่อเรื่องกรรมตามหลักของ
ศาสนาที่ว่า “ผู้ท ากรรมดี ย่อมได้ผลดี ผู้ท ากรรมชั่ว ย่อมได้ผลชั่ว” แต่ก็ยังไม่ทราบว่าจะ
ได้ผลดี หรือผลชั่วที่ไหน เวลาใด ในลักษณะอย่างไร จึงต้องอาศัยโหราศาสตร์พยากรณ์โดย
อาศัยจุดก าเนิดคนกับการโคจรของดวงดาวบนท้องฟ้า มาเป็นเป็นเครื่องบ่งชี้ให้ทราบดาวศุภ
เคราะห์ จะบอกผลกรรมดี ดาวบาปเคราะห์ จะบอกผลกรรมชั่ว เมื่อทราบแล้วจะได้เตรียม
ตัวเตรียมใจให้ถูกต้องกับการที่จะต้องเผชิญกับเหตุดีและเหตุร้าย เห็นได้ว่า โหราศาสตร์กับ
กฎแห่งกรรมจัดเป็นสภาพปัญหาความเชื่อเรื่องกรรมของคนไทยในยุคปัจจุบัน 

5.2 กรรมในพุทธปรัชญาเถรวาท มีดังนี้ 1) กรรม กล่าวคือการกระท าที่
ประกอบด้วยเจตนา เป็นกระบวนการให้ผลของกรรมหรือผลที่เกิดจากการกระท า กรรมและ
กฎแห่งกรรมจึงไม่สามารถแยกออกจากกันได้ เพราะเม่ือมีการกระท าคือกรรม ย่อมมีผลแห่ง



วารสารวิชาการ มจร บุรี รัมย์  | 353 
 ปีท่ี 8  ฉบับท่ี 2 (2566) : พฤษภาคม – สิงหาคม 

การกระท าด้วย ตามหลักกรรมหรือกฎแห่งกรรมในทางพระพุทธศาสนาเป็นสัจธรรมความ
จริง ซึ่งมีเพียงองค์สมเด็จพระสัมมาสัมพุทธเจ้าเพียงพระองค์เดียว เท่านั้นที่ทรงค้นพบ                                    
สัจธรรมตามความจริงแล้ว ทรงน ามาแสดงเปิดเผยให้แก่เวไนยสัตว์ กรรมจึงเป็นเรื่องที่ไม่มี
ผู้ใดสามารถตัดหรือแก้ไขได้ ตัวผู้กระท าเป็นผู้รับกรรมหรือผลแห่งกรรมนั้นโดยแท้ จะเห็นได้ว่า 
กรรมมีหลายชื่อหลายความหมาย กรรมบางอย่างมีหลายชื่อตามกาล ตามหนาที่และตาม
ความหนักเบา เหมือนบุคคลคนเดียวมีหลายชื่อตามหน้าที่และลักษณะงาน ข้อนี้ฉันใด                                
เรื่องกรรมก็เหมือนกัน ยกตัวอย่างเช่น การฆ่าบิดา-มารดา จัดเป็นครุกรรม จัดเป็นทิฏฐธรรม
เวทนียกรรม เพราะได้รับผลกรรมทันตาเห็น จัดเป็นอุปปชชเวทนียกรรมเพราะชาติหน้า
จะตอ้งไปตกนรกทุคติวินิบาต จัดเป็นอปราปรเวทนียกรรม เพราะชาติต่อ ๆ ไปกรรมนั้นยังให้
ผลอยู่ต้องเดือดร้อนเพราะกรรมนั้นอีก จัดเป็นอโหสิกรรม เพราะเมื่อได้รับผลกรรมจน
เหมาะสมแก่กรรมแล้วหลายชาติ มีการท าความดี เพ่ิมพูนคุณธรรมสูงสุดได้บรรลุเป็น                                
พระอรหันต์ เป็นต้น แตก่รรมชนิดเดียว อาจให้ผลหลายครั้ง เพราะเป็นกรรมหนัก ผู้ท ากรรมชั่ว 
ไม่พึงดีใจว่า ได้รับโทษทัณฑ์ในชาตินี้แล้วก็หมดเรื่องหมดเวรกรรมแล้ว กรรมที่ยังไม่ให้ผล 
อาจท าใหผู้ท ากรรมเข้าใจว่า หมดกรรมแล้ว แต่แท้จริงยังไม่หมด กรรมนั้นซ่อนพลังความชั่ว
หรือความดีอยู่ได้ คือ กรรมสั่งสมอยูในจิตใจของตน เมื่อสั่งสมมาก ๆ เข้าถึงเวลาก็ให้ผลเสีย
ทีหนึ่ง ถ้าเป็นกรรมชั่ว วิบากชั่วที่มีอยู่ในสันดาน จะเป็นสิ่งบันดาลใจให้บุคคลนั้น พูดคิดหรือ
ท าสิ่งใดสิ่งหนึ่ง อันน าพาให้เกิดผลร้ายเป็นภัยอันตรายแก่ผู้ท ากรรมนั้น ๆ บางทีวิบากกรรม
ส่งความตายมาให้  ดังที่ เรียกว่า ยมทูต ดลจิตใจให้ประสบวิบัติ ในรูปลักษณ์ ต่าง ๆ                         
โดยไม่รู้ตัว พระพุทธศาสนานอกจากจะสอนให้คนเชื่อเรื่องสังสารวัฏฏ เพราะเป็นความจริง
ตามธรรมชาติแล้ว ยังสอนเพ่ือให้คนได้กลัวบาปกรรมด้วย เพราะตราบใดที่ยังเวียนตายเวียนเกิด 
ก็ต้องมีทุกข์อยู่ร่ าไป ส่วนจะทุกข์มากทุกข์น้อย ก็ขึ้นอยู่กับว่าจะไปเกิดในภพภูมิอะไร ถ้าไป
เกิดในสวรรค์ ก็มีความสุขมากกว่าความทุกข์ ถ้าไปเกิดเป็นมนุษย์ก็จะมีทั้งสุขและทุกข์ แตถ้่า
ไปเกิดในอบายภูมิ คือ สัตว์เดรัจฉาน อสุรกาย เปรต และสัตว์นรก ก็จะมีความทุกข์มากขึ้น
เป็นล าดับไปจนถึงมีแต่ความทุกขโดยสิ้นเชิง ไม่มีความสุขเลย 2) พระพุทธศาสนาสอนเน้น
เรื่องการปฏิบัติให้เข้าถึงภาวะที่เรียกวา นิพพาน เป็นการปฏิบัติเพ่ือละเหตุแหงทุกข์ใหได้นั่น
คือ เพ่ือดับตัณหา 3 คือ กามตัณหา ภวตัณหา และวิภวตัณหา เมื่อเหตุแห งทุกขดับ                                
คือตัณหาดับทุกขก็ถูกขจัดไป ภาวะที่ตัณหาดับสิ้นไปนี้ เป็นภาวะที่เข้าถึงเมื่อก าจัดอวิชชา 
ส ารอกตัณหาสิ้นแล้ว ไม่ติดข้อง หลุดพ้น สงบ ปลอด โปร่ง เป็นอิสระ คือ นิพพาน                                     
เมื่อสังสารวัฏฏถูกท าลาย การเวียนตายเวียนเกิดจึงไม่มีอีกต่อไป และ 3) สาเหตุที่ท าให้เกิดกรรม 
มาจากกิเลสที่เป็นตัวการส าคัญคือ โลภะ โทสะ โมหะ หรือ ตัณหาในอดีต ในปัจจุบันและใน
อนาคต เมื่อมีเหตุให้เกิดกรรม ย่อมต้องได้รับผลของกรรมตามมาอย่างหลีกเลี่ยงไม่ได้ซึ่งการ
ให้ผลของกรรมนั้น จะเป็นอย่างไร ขึ้นกับเหตุปัจจัยหลายอย่าง เป็นเรื่องที่ซับซ้อน และเป็น
เรื่องที่ต้องศึกษาต่อไป ดังนั้น เมื่อมีความเชื่อเรื่องกรรมแล้ว ไม่ว่ากรรมที่ท านั้นจะไปเป็น
กรรมดีหรือไม่ดีก็ตามย่อมให้ผลตามมาทั้งนั้น ถ้าท ากรรมดีย่อมส่งผลให้ไปเกิดในสุคติ                                     



354 | Academic MCU Buri ram Journal  

         Vol. 8  No. 2 (2023) : May–August 

โลก สวรรค์ แต่ถ้าท ากรรมชั่วย่อมส่งผลให้ไปเกิดในทุคติ วินิบาต นรก เป็นต้น  เพราะทุกคน
ล้วนแต่มีกรรมเป็นของของตน ท ากรรมเช่นไร ย่อมได้รับผลกรรมเช่นนั้น หรือท าดีได้ดี ท าชั่ว
ได้ชั่ว มีความสอดคล้องกับพระสรณ์สิริ ปชฺชลิโต (2552: 101) ได้ศึกษาเรื่อง “ทัศนคติเรื่อง
กรรมในพระพุทธศาสนา: การศึกษาดารานักแสดงและนักร้องสถานีวิทยุโทรทัศน์ไทยทีวีสี
ช่อง 3” พบว่า สังคมไทยแต่เดิมได้มีการปลูกฝังค่านิยมเรื่องกรรมให้เชื่อในกฎแห่งกรรม จน
มีส านวนไทยว่า “ท าดีได้ดี ท าชั่วได้ชั่ว” เห็นได้ว่า ไม่ว่าชีวิตจริงและบทละครความเชื่อเรื่อง
กรรมกล่าวคือการท าดีได้ดี ท าชั่วได้ชั่ว ได้สะท้อนความเชื่อเรื่องกรรมในพุทธปรัชญาเถรวาท 
  5.3 ความเชื่อเรื่องกรรมของคนไทยในยุคปัจจุบันตามหลักพุทธปรัชญาเถรวาท 
มีดังนี้ 1) ความเชื่อเรื่องกรรมเพ่ือการสร้างความศรัทธา อันเกิดจากสาเหตุในการหลงผิด 
หรือด าเนินชีวิตที่ผิดจากท านองคลองธรรม บิดเบือนหลักธรรมคค าสอนโดยไม่ยึดมั่นในหลัก 
พระศาสนา ผิดศีลธรรม เพราะการหลงมั่วเมาจากกิเลสตัณหา ผลตามมาก็คือได้กระท าผิด
อันเกิดจากการปฏิบัติตน ไม่มีความละอาย ผลกรรมย่อมเกดิกความเสื่อมเสียชื่อเสียง แล้วยัง
ได้รับผลกรรมนั้น ๆ ที่กระท าอยู่ ซึ่งแนวทางแก้ไขก็ต้องยึดหมั่นในหลักศรัทธาเพ่ือผลกระท า
คือผลแห่งกรรมที่จะเกิดขึ้น โดยการรักษาศีล 5 ด้วยการสัมปัตตวิรัติ การเว้นสิ่งประจวบ
เฉพาะหน้า สมาทานวิรัติ การเว้นจากการสมาทานศีล และสมุจเฉทวิรัติ เว้นได้โดยเด็ดขาด, 
2) ความเชื่อเรื่องกรรมเพ่ือมีศีลธรรม 3) ความเชื่อเรื่องกรรมการมีสัมมาทิฏฐิ การน าหลัก
โยนิโสมนสิการมาปฏิบัติเป็นการคิดเพ่ือพัฒนาปัญญาโดยผ่านกระบวนการต่าง ๆ ด้วยตนเอง
ตามล าดับขั้นตอนของการคิด หรือการคิดแบบโยนิโสมนสิการนั้นเป็นการคิดแบบถูกวิธี                                        
คิดอย่างมีเหตุผล คิดเร้ากุศล คิดอย่างมีระเบียบขั้นตอน พร้อมทั้งรู้จักวิเคราะห์ อย่างลึกซึ้ง 
ซึ่งเป็นลักษณะการคิดของวิถีแห่งปัญญา เมื่อบุคคลมีปัญญาแล้วจะสามารถแยกแยะความ
ถูกต้องไม่กระท าผิดในสังคมและสามารถมีปัญญาในความเชื่อถูกต้องในประเด็นของการ
กระท าดีหรือชั่วแล้วใช้ความคิดที่ถูกของชาวพุทธไทย และ 4) ความเชื่อเรื่องกรรมการด าเนิน
ชีวิต การด าเนินชีวิตที่ดีงามต้องใช้หลักสติสัมปชัญญะในการแยกแยะความดี ความชั่ว
เกี่ยวกับการประกอบอาชีพที่สุจริตด้วยหลักการของสัมมาอาชีวะ ด้วยการเลี้ยงชีพชอบทาง
กาย ทางวาจาและทางใจ ก็คือการด าเนินชีวิตตามหลักกุศลกรรมบถนั้นเอง หรือเรียกอีก
อย่างหนึ่งว่าการด าเนินชีวิตสุจริตทางกาย ทางวาจาและทางใจ ซึ่งความเชื่อดังกล่าวมีความ
สอดคล้องกับพระมหาพิเชษฐ์ ธีรว โส (ดอกรัก) (2534: 134) ได้ศึกษาเรื่อง “การศึกษาเชิง
วิเคราะห์เรื่องกรรมและสังสารวัฏในพุทธปรัชญาเถรวาท ที่มีผลต่อการด าเนินชีวิตของ
พุทธศาสนิกชนไทยในปัจจุบัน” พอสรุปได้ว่า เรื่องบทบาทของกรรมที่มีต่อมวลมนุษยชาติ
เอาไว้เป็นข้อคิดว่า หลักค าสอนทางพระพุทธศาสนาสอดคล้องกับกฎแห่งเหตุผล และ
สอดคล้องกับกฎศีลธรรมตามหลักสากล ค าสอนของพระพุทธเจ้าล้วนเต็มไปด้วยเหตุผล
ทั้งหมด เรื่องกรรมและการให้ผลของกรรมเป็นเรื่องที่เร้นลับหรือสับสนยากที่จะเข้าใจได้
อย่างแจ่มแจ้งด้วยปัญญาชั้นโลกียะได้ จะต้องใช้ปัญญาอันสุขุมรอบคอบเป็นเครื่องพิจารณา
จึงจะเห็นได้ว่า ชีวิตของปวงสัตว์ทั้งมวลล้วนตกอยู่ใต้กฎแห่งกรรม ตั้งแต่เกิดจนกระทั่งตาย 



วารสารวิชาการ มจร บุรี รัมย์  | 355 
 ปีท่ี 8  ฉบับท่ี 2 (2566) : พฤษภาคม – สิงหาคม 

ชีวิตของสรรพสัตว์อยู่ภายใต้กรรมลิขิตของตนเอง กล่าวคือท าเช่นใดย่อมได้รับเช่นนั้น กรรม
เป็นของเฉพาะตน พระพุทธศาสนาจึงถูกขานนามว่า เป็นกรรมวาที ดังพระพุทธพจน์ที่ว่า 
“สัตว์ทั้งหลายมีกรรมเป็นของตน เป็นทายาทแห่งกรรม มีกรรมเป็นก าเนิด มีกรรมเป็น
เผ่าพันธุ์ มีกรรมเป็นที่พึ่งอาศัย กรรมย่อมจ าแนกสัตว์ให้เลยและประณีตได้” เห็นได้ว่า ความ
เชื่อเรื่องกรรมของคนไทยในยุคปัจจุบันตามหลักพุทธปรัชญาเถรวาทวาท เป็นความเชื่อ
ลักษณะที่ว่า เรื่องกรรมเป็นเรื่องเฉพาะตัวบุคคล บุคคลจะดีหรือชั่วขึ้นอยู่กับกรรม เพราะ
กรรมเป็นเครื่องจ าแนกสัตว์ให้แตกต่างกันโดยแท้ 
 
6. ข้อเสนอแนะ 

6.1 ข้อเสนอแนะในการน าผลวิจัยไปใช้ประโยชน์ 
ควรมีการวิ เคราะห์และรวบรวมข้อมูล เกี่ยวกับความเชื่อเรื่องกรรมใน

พระพุทธศาสนาเถรวาท โดยการบันทึกเป็นลายลักษณ์อักษรเพ่ือเป็นข้อมูล ในการศึกษา
ค้นคว้าแก่ผู้มีความสนใจจะศึกษาเรื่องความเชื่อเรื่องกรรมต่อไป 

6.2 ข้อเสนอแนะเพื่อการท าวิจัยต่อไป 
1. ควรมีการศึกษาเปรียบเทียบความเชื่อเรื่องกรรมในพระพุทธศาสนาเถร

วาทของคนไทยยุคปัจจุบันในแต่ละภาคว่า มีความเหมือนและต่างกันอย่างไร  
2. ควรมีการศึกษาความเชื่อเรื่องกรรมในพระพุทธศาสนาเถรวาทว่า มีผล

ท าให้สังคมเกิดความสันติสุขและวุ่นวายอย่างไร 
3. ควรมีการศึกษาความเชื่อเรื่องกรรมในพระพุทธศาสนาเถรวาทว่า มีผล

ท าให้คนเราเกิดในภพภูมิที่แตกต่างกันหรือไม่อย่างไร 
 

เอกสารอ้างอิง 
พระเทพเวที (ประยุทธ ปยุตฺโต). (2513). กรรมตามนัยแห่งพุทธธรรม. กรุงเทพมหานคร: 

อัมรินทร์พริ้นติ้ง กรุ๊พ จ ากัด.  
พระธรรมปิฎก (ประยุทธ์ ปยุตฺโต). (2544). ปฏิบัติธรรมให้ถูกทาง . พิมพ์ครั้งที่ 60. 

กรุงเทพมหานคร: มูลนิธิพุทธธรรม.  
พระธรรมปิฎก (ประยุทธ์ ปยุตฺโต). (2549). กรรมและนรกสวรรค์ส าหรับคนรุ่นใหม่. พิมพ์

ครั้งที่ 3. กรุงเทพมหานคร: สหธรรมิก.  
พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตโต). (2559). พจนานุกรมพุทธศาสตร์ฉบับประมวลธรรม. 

พิมพ์ครั้งที่ 36. กรุงเทพมหานคร: ส านักพิมพ์ ผลิธัมม์.  
พระมหาพิเชษฐ์ ธีรว โส (ดอกรัก). (2534). การศึกษาเชิงวิเคราะห์เรื่องกรรมและสังสารวัฏใน

พุทธปรัชญาเถรวาท ที่มีผลต่อการด าเนินชีวิตของพุทธศาสนิกชนไทยในปัจจุบัน. 
วิทยานิพนธ์พุทธศาสตรมหาบัณฑิต. บัณฑิตวิทยาลัย: มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลง
กรณราชวิทยาลัย.  



356 | Academic MCU Buri ram Journal  

         Vol. 8  No. 2 (2023) : May–August 

พระสรณ์สิริ ปชฺชลิโต (โททอง). (2552). ทัศนคติเรื่องกรรมในพระพุทธศาสนา: กรณีศึกษา
ดารานักแสดงและนักร้องสถานีวิทยุโทรทัศน์ทีวีสีช่อง 3 . วิทยานิพนธ์พุทธ
ศาสตรมหาบัณฑิต. บัณฑิตวิทยาลัย: มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

พระมหาประศักดิ์ อคฺคปญฺโญ (ชั่งแสง). (2541). ความเชื่อเรื่องโหราศาสตร์กับกฎ แห่งกรรม
ของชาวพุทธไทยในปัจจุบัน. วิทยานิพนธ์พุทธศาสตรมหาบัณฑิต . บัณฑิต
วิทยาลัย: มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.  

พระอุทัย จิรธมฺโม (เอกสะพัง). (2543). ทัศนะเรื่องกรรมในพระพุทธศาสนาเถรวาท และ
ปัญหาเรื่องกรรมในสังคมชาวพุทธไทยในปัจจุบัน. วิทยานิพนธ์พุทธศาสตร
มหาบัณฑิต. บัณฑิตวิทยาลัย: มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.  

มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬา
ลงกรณราชวิทยาลัย. กรุงเทพมหานคร: มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

สมเด็จพระญาณสังวร สมเด็จพระสังฆราช สกลมหาสังฆปริณายก (เจริญ สุวฑฺฒโน). (2550). 
อ านาจอันยิ่งใหญ่แห่งกรรม. กรุงเทพมหานคร: รุ่งเรืองวิริยะพัฒนา.  


