
               วารสารวิชาการ มจร บุรี รัมย์  | 267 

                         ปีท่ี 8  ฉบับท่ี 3 (2566) : กันยายน – ธันวาคม 

ศึกษาวิเคราะห์การเจริญมรณานุสติตามหลักพระพุทธศาสนาเถรวาท 
An Analyical study of Mindfulness of Death of  

according to Theravada Buddhism 
 

พระวีรยุทธ วีรยุทฺโธ, พระมหาสุพร รกฺขิตธมฺโม, เบญจมาศ สุวรรณวงศ์ 
Phraweerayut Weerayuttho, Phramaha Suporn Rakkhitadhammo, 

Benjamas Suwannawong 
มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาเขตนครราชสีมา 

Mahachulalongkornrajavidyalaya University, Nakhon Ratchasima Campus 
E-mail: Manman9105095@gmail.com 

 
บทคัดย่อ  

การวิจัยนี้ มีวัตถุประสงค์เพ่ือ 1) ศึกษามรณานุสติตามหลักพระพุทธศาสนา                                    
เถรวาท 2) ศึกษาการเจริญมรณานุสติตามหลักพระพุทธศาสนาเถรวาท และ 3) วิเคราะห์
การเจริญมรณานุสติตามหลักพระพุทธศาสนาเถรวาท  

ผลการวิจัยพบว่า 
1. มรณานุสติตามหลักพระพุทธศาสนาเถรวาท พระวินัยปิฎก คือ การไม่ยึดมั่นถือ

มั่นในขันธ์ 5 พระสุตตันตปิฎก คือ ความตายหรือมรณะว่าไม่มีใครสามารถพ้นไปได้เลย 
ร่างกายมีแตกดับไปเป็นธรรมดาอันเป็นสัจธรรมของชีวิต และพระอภิธรรมปิฎก คือ มรณานุ
สติที่เป็นปัจจัยต่อกัน การเกิดขึ้นของชีวิตก็คือการเกิดขึ้นแห่งความทุกข์ หลักมรณานุสติใน
คัมภีร์วิสุทธิมรรค มรณานุสติที่เกี่ยวเนื่องด้วยปัญญา คือ การใช้ปัญญาพิจารณาถึงความตาย
อันจะมีแก่ตนและคนอ่ืน มรณานุสติในคัมภีร์วิสุทธิมรรค คือการเอาสติระลึกถึงมรณะ ความ
ขาดไปแห่งชีวิตที่แตกดับสูญไปด้วยเหตุปัจจัยต่าง ๆ การเจริญมรณานุสติตามหลัก
พระพุทธศาสนาเถรวาท ท าให้จิตใจเกิดเป็นสมาธิได้เร็ว 

2. การเจริญมรณานุสติตามหลักพระพุทธศาสนาเถรวาท การปฏิบัติมรณานุสติ
ไปพิจารณาหรือระลึกถึงความตายต้องประกอบด้วยการมีความศรัทธา ด้วยความเพียร                                         
ด้วยความอดทน ด้วยสติปัญญา อานิสงส์การเจริญมรณานุสติหรือการฝึกสมาธิ คือ บรรลุนิพพาน 
บรรลุอภิญญา การเจริญพรหมวิหาร 4 การเจริญฌาน 4 การพัฒนาสุขภาพร่างกายและ
สุขภาพจิต มรณานุสติจะตรงกับการเจริญฌาน 4 เพ่ือการระลึกถึงความตาย ในคัมภีร์วิสุทธิมรรค 
อธิบายถึงการปฏิบัติสมาธิเพ่ือป้องกันความเสียหาย คือการมีอัปปนาโกศลมี 10 ประการ 
และจุดมุ่งหมายในคัมภีร์วิมุตติมรรค คือการอยู่เป็นสุขในปัจจุบัน การเสวยอารมณ์ทุกอย่าง
ด้วยความใคร่ครวญ การได้โลกิยอภิญญา และการบรรลุมรรคผล 

ได้รับบทความ: 19 สิงหาคม 2566; แก้ไขบทความ: 12 กันยายน 2566; ตอบรับตีพิมพ์: 22 กันยายน 2566 
Received: August 19, 2023; Revised: September 12, 2023; Accepted: September 22, 2023 



268 | Academic MCU Buri ram Journal  

           Vol. 8  No. 3 (2023) : September–December  

3. วิเคราะห์การเจริญมรณานุสติตามหลักพระพุทธศาสนาเถรวาท (1) การเจริญ
มรณานุสติเพ่ือความไม่ประมาท โดยการใช้สติสัมปชัญญะเพ่ือพิจารณาอิริยบถทั้ง 4 ในการ
ยืน เดิน นั่ง และนอน (2)การเจริญมรณานุสติในการก าหนดขันธ์ 5 เพ่ือไม่ยึดมั่นถือมั่นละ
อุปาทาน และเป็นการปฏิบัติธรรมโดยการพิจารณาเห็นด้วยปัญญาญาณ (3) การเจริญมรณา
นุสติเพ่ือความเป็นสมาธิจะต้องพิจารณาไปตามล าดับขั้น ความตรึกตรอง ความอ่ิมสุขใจ 
ความมีอารมณ์เดียว ไปตามล าดับขั้นทั้ง ฌาน 1 ฌาน 2 ฌาน 3 และฌาน 4 (4) การเจริญ
มรณานุสติเพ่ือความรอบรู้เมื่อปฏิบัติสมบูรณ์แล้ว จะสามารถท าให้เกิดสมาธิในปัจจุบัน คือ
การมีสติสัมปชัญญะ การระลึกได้ในขณะอารมณ์ที่เกิดขึ้น มีสมาธิในการควบคุมทั้งทาง
ร่างกายและทางจิตใจ และ (5) การเจริญมรณานุสติเพ่ือการดับทุกข์โดยก าหนดปฏิบัติตาม
หลักอริยมรรค คือ ทางอันประเสริฐ ซึ่งเป็นทางด าเนินของพระอริยะ มีหลักธรรมที่รวมเข้า
เป็นอริยมรรค 8 ประการ คือ สัมมาทิฏฐิ สัมมาสังกัปปะ สัมมาวาจา สัมมากัมมันตะ 
สัมมาอาชีวะ สัมมาวายามะ สัมมาสติ สัมมาสมาธิ 

ค าส าคัญ: การเจริญมรณานุสติ  
 

Abstract 
The purpose of this research were: 1) To study of mindfulness in 

Theravada Buddhism, 2) To study of of mindfulness Death According in 
Theravada Buddhism. and 3) A study Analycal of mindfulness of Death 
according in Theravada Buddhism. 

The research results found that: 
1. Death according to Theravada Buddhism It is the adherence to the 

Suttanta Piṭaka 5 supplications, which is death or death that no one can escape. 
The body is broken and extinguished, which is the truth of life. And the 
Abhidhamma Pitaka is the death that is a factor. The birth of life is the birth of 
suffering. The principle of death in the holy scriptures Death related to wisdom 
is the use of wisdom to consider the death that will happen to oneself and 
others. Death in the Holy Scriptures is to take mindfulness to remember death 
Lack of life that is lost due to various factors, the growth of death according to 
Theravada Buddhism principles. Makes the mind concentrate quickly. 

2. The development of death according to the principles of 
Theravada Buddhism the practice of death to contemplate or remember death 
must consist of having faith. With perseverance, with patience, with wisdom,                           
the virtue of the development of death or meditation is attaining Nirvana, 



               วารสารวิชาการ มจร บุรี รัมย์  | 269 

                         ปีท่ี 8  ฉบับท่ี 3 (2566) : กันยายน – ธันวาคม 

attaining Apinya, the development of four Brahmaviharas, the development of 
four meditations, and the development of physical and mental health. Death 
corresponds to meditation 4 for the remembrance of death. In the Holy 
Scriptures Explains the practice of meditation to prevent damage. It is the 
existence of the Ten Appanakosalas and the purpose of the Vimuttimagga 
Scripture. is to live happily in the present to enjoy every emotion with 
introspection acquiring supernatural powers and attainment. 

3. An analysis of the development of death according to Theravada 
Buddhism principles (1) The development of death for precaution by using 
mindfulness to consider the four noble ones in standing, walking, sitting and 
lying down and it is a Dhamma practice through contemplation with wisdom. 
singleness According to the hierarchy of Jhana 1, Jhana 2, Jhana 3, and Jhana 
4 (4) The development of death for knowledge when practice is complete. will 
be able to induce concentration in the present is to have consciousness 
Recalling the moment of emotion concentrate on controlling both the body 
and the mind, and which is the way of the Buddha There are the 8 Noble Paths 
which are the 8 Noble Paths: Right View, Right Sangkappa, Right Speech, Right 
Kammanta, Right Livelihood, Right Waya, Right Mindfulness and Right Samadhi. 

Keywords: Mindfulness of Death 
 
1. บทน า 
 ความทุกข์ทั้งหลายของสรรพสัตว์ล้วนเกิดจากตัณหา เป็นเหตุให้เวียนว่ายตาย
เกิดอย่างไม่มีที่สิ้นสุด ดังพุทธพจน์ “ภิกษุทั้งหลายข้อนี้แลเป็นทุกขอริยสัจ คือแม้ความเกิดก็
เป็นทุกข์ แม้ความแก่ก็เป็นทุกข์ แม้ความเจ็บไข้ก็เป็นทุกข์ แม้ความตายก็เป็นทุกข์                                       
ความประสบกับสิ่งอันไม่เป็นที่รักก็เป็นทุกข์ ความพลัดพรากจากสิ่งอันเป็นที่รักก็เป็นทุกข์ 
ความไม่ได้สิ่งที่ปรารถนาก็เป็นทุกข์” (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539: วิ.ม. (ไทย) 
4/14/21) ส่วนบุคคลใดเจริญมรณสติ ต่อไปในภายหน้า บุคคลนั้นจะไม่สะดุ้งกลัวความตาย 
เหมือนกับบุคคลที่เห็นงูพิษแต่ไกลจับท่อนไม้คอยระวังตัวอยู่ฉันนั้น เพราะเหตุนั้นท่าน
ทั้งหลายพึงเจริญมรณสติเถิด เมื่อพิจารณาความตายนั้นอยู่เนือง ๆ ย่อมละความมัวเมาใน
ชีวิตได้ หรือท าให้เบาบางลง พระพุทธเจ้าตรัสรับรองถึงการนึกถึงความตายทุก  ๆ วันว่า                                      
จะท าให้เป็นคนไม่มัวเมาในความเป็นหนุ่มสาว หรือไม่มัวเมาในชีวิต ท าให้เร่งขวนขวายท า
ความดีต่าง ๆ ท าให้ไม่ท าความชั่วทั้งทางกาย ทางวาจาและทางใจ เมื่อบ าเพ็ญมรณสติมาก ๆ เข้า 
มรรคก็จะเกิดขึ้น เมื่อเจริญมรรคมาก ๆ เข้า ก็สามารถละสังโยชน์ได้ และอนุสัยย่อมสิ้นไป                                          



270 | Academic MCU Buri ram Journal  

           Vol. 8  No. 3 (2023) : September–December  

ผู้เจริญมรณสตินี้อยู่เป็นประจ าจะเป็นผู้ไม่ประมาทได้ความไม่ยินดีในภพทั้งปวง เป็นคนไม่กลัว
ความตาย เป็นผู้ติเตียนการท าบาป ไม่มากไปด้วยการสะสม ปราศจากความตระหนี่ เป็นผู้ไม่
สะดุ้ง ไม่กลัวตาย ไม่หลงตาย ถ้ายังไม่ได้บรรลุธรรมในชาติปัจจุบันก็เป็นผู้มีสุคติเป็นที่ไปใน
เบื้องหน้า ผู้เจริญมรณสตินี้จะมีสติที่ประกอบไปด้วยความตายเป็นอารมณ์ ระงับเสียได้ซึ่ง
นิวรณ์ทั้งหลาย หลักมรณานุสติในคัมภีร์วิสุทธิมรรค คือยึดความตาย การบริกรรม และการ
พิจารณาสาเหตุที่ให้เกิดความตาย หลักทั้งสามเป็นสิ่งที่ตั้งของจิตใจ เพ่ือให้เกิดความสงบ 
เป็นสมาธิและมีชีวิตอยู่เป็นสุข (มหาวงศ์ ชาญบาลี, 2523: 345-348) การะลึกถึงความตาย
นั้นสอนให้ระลึกถึงความตายเรื่องเป็นเครื่องกระตุ้นเตือนใจตนเอง ว่าความตายเป็นเรื่อง
ธรรมดาของชีวิต มันจะต้องเกิดมีขึ้นแน่นอน เป็นเรื่องสืบต่อจากความเกิดในเมื่อมันเป็นเรื่อง
ธรรมดาก็ไม่ต้องไปกลัว แต่มีข้อที่น่าพิจารณาว่า ความตายนั้นเป็นของแน่นอน แต่จะมาถึง
เมื่อไรไม่แน่นอน ชีวิตของคนเราอาจจะสั้น หรืออาจจะยาว ไม่มีเครื่องก าหนดให้มองเห็นได้
ซัดเจนเพราะฉะนั้นจึงควรใช้ความตายเป็นเครื่องเร่งเร้าตนเองให้ตนเองไม่มีความประมาท 
ที่ว่าไม่ประมาทก็คือ ชีวิตมีกิจมีหน้าที่อะไรก็ควรเร่งรัดจัดท าชีวิตของตนจะมีค่าและมีความดี
งามอย่างไรก็ควรเร่งขวนขวายประกอบกรรมที่จะให้เป็นอย่างนั้น ให้ชีวิตของตนมีคุณค่า                                 
ให้อยู่อย่างมีประโยชน์ และตายไปก็มีคุณค่าเหลือทิ้งไว้เป็นประโยชน์แก่คนอ่ืนภายหลังด้วย 
และความตายเป็นสิ่งที่มีความหมายต่อชีวิต ไม่เฉพาะแต่ภายหลังเมื่อระบบชีวะในร่างกาย
หยุดการท างาน หรือเมื่อชีวิตสิ้นสุดลงเท่านั้น แต่ในฐานะที่มนุษย์เป็นสิ่งมีชีวิตที่มีความส านึก
ในการด ารงอยู่ และสามารถอนุมานถึงความสิ้นสุดการด ารงอยู่ของตนเองที่ต้องเกิดขึ้นอย่าง
แน่นอน เหมือนกันกับสิ่งมีชีวิตอ่ืน ๆ ทั้งหลาย ดังนั้นการเข้าใจความตายย่อมมีผลกระทบต่อ
ชีวิตตลอดการด ารงอยู่ที่เดียว  
 ดังนั้น ผู้วิจัยจึงมีความสนใจที่จะศึกษาวิเคราะห์การเจริญมรณานุสติตามหลัก
พระพุทธศาสนาเถรวาท เพ่ือเป็นหลักในการพิจารณา เป็นเครื่องเตือนสติ ครั้นเมื่อความ
เจ็บป่วย ความแก่ และเมื่อความตายมาถึงจะได้น าหลักธรรมค าสอนมาเป็นเครื่องบรรเทา
ความโศกเศร้าอาลัยร าพัน เพราะความตายเป็นสิ่งที่จริงแท้แน่นอนของมนุษย์ทุกชีวิตทุกชน
ชั้นวรรณะ แต่ในช่วงที่มนุษย์ยังมีชีวิตอยู่ต้องปฏิบัติตนอย่างไรก่อนถึงกาลมรณ จะได้เกิด
ความสังเวช ฉุกคิดหันกลับมาปฏิบัติตามหลักค าสอนในพระพุทธศาสนา เกิดความเข้าใจแก่น
แท้ของชีวิต ไม่หลงประมาทมัวเมาในชีวิต  
 
2. วัตถุประสงค์ของการวิจัย 

1. เพ่ือศึกษามรณานุสติตามหลักพระพุทธศาสนาเถรวาท 
2. เพื่อศึกษาการเจริญมรณานุสติตามหลักพระพุทธศาสนาเถรวาท 
3. เพ่ือศึกษาวิเคราะห์การเจริญมรณานุสติตามหลักพระพุทธศาสนาเถรวาท 
 



               วารสารวิชาการ มจร บุรี รัมย์  | 271 

                         ปีท่ี 8  ฉบับท่ี 3 (2566) : กันยายน – ธันวาคม 

3. วิธีด าเนินการวิจัย 
3.1 ขอบเขตการวิจัย 
การวิจัยครั้งนี้เป็นการวิจัยเชิงเอกสาร ผู้วิจัยมุ่งเน้นศึกษาเรื่องศึกษาวิเคราะห์

การเจริญมรณานุสติตามหลักพระพุทธศาสนาเถรวาท โดยมีขอบเขตการวิจัย ดังต่อไปนี้ 
1. ขอบเขตด้านเอกสาร  

1) เอกสารขั้นปฐมภูมิ คือ พระไตรปิฎกภาษาไทยฉบับเฉลิมพระเกียรติ
พระนางเจ้าสิริกิติ์ พุทธศักราช 2539  

2) เอกสารขั้นทุติยภูมิ คือ อรรถกถา รวมทั้งต าราเอกสารวิชาการและ
งานวิจัยที่เกี่ยวข้อง 

2. ขอบเขตด้านเนื้อหา 
การศึกษาวิเคราะห์การเจริญมรณานุสติตามหลักพระพุทธศาสนาเถรวาท 

ผู้วิจัยได้วางประเด็นขอบเขตด้านเนื้อหา ดังต่อไปนี้ 
1) ศึกษามรณานุสติตามหลักพระพุทธศาสนาเถรวาท 
2) ศึกษาการเจริญมรณานุสติตามหลักพระพุทธศาสนาเถรวาท 
3) ศึกษาวิเคราะห์การเจริญมรณานุสติตามหลักพระพุทธศาสนาเถรวาท 

 
4. สรุปผลการวิจัย 

4.1 มรณานุสติตามหลักพระพุทธศาสนาเถรวาท 
ปรากฏสาระด้วยพระพุทธพจน์ที่กล่าวถึงสาเหตุของความทุกข์ของสรรพสัตว์ว่า

เกิดจากตัณหา เป็นเหตุให้วนเวียนเกิด แก่ เจ็บ และตาย อย่างไม่มีที่สิ้นสุดว่า “ภิกษุทั้งหลาย 
ข้อนี้เป็นทุกข์สมุทัยอริสัจ คือตัณหาท าให้เกิดอีก ประกอบด้วยความเพลิดเพลิน และความ
ก าหนัด ด้วยมีปกติให้เพลิดเพลินในอารมณ์นั้น ๆ คือ กามตัณหา ภวตัณหาวิภวตัณหา                                      
เมื่อเกิดตัณหาความทะยานอยากในสิ่งต่าง ๆ แล้วก็เกิดการแสวงหาอยากได้มา ก็หลงยินดี 
มัวเมา หากไม่ได้ก็เป็นทุกข์คร่ าครวญ หลงลืมไปว่าตนมีอายุเพียงน้อยนิด ไม่สามารถอยู่ค้ า
ฟ้าเป็นอมตะได้ ซึ่งสรุปเป็นการยึดมั่นถือมั่นในอุปทานขันธ์ 5 ดังพุทธพจน์ว่า “ภิกษุทั้งหลาย
ข้อนี้แลเป็นทุกข์ อริยสัจคือแม้ความเกิดก็เป็นทุกข์ แม้ความแก่ก็เป็นทุกข์ แม้ความเจ็บไข้ก็
เป็นทุกข์ แม้ความตายก็เป็นทุกข์ ความประสบกับสิ่งอันไม่เป็นที่รักก็เป็นทุกข์ ความพลัด
พรากจากสิ่งอันเป็นที่รักก็เป็นทุกข์ ความไม่ได้สิ่งที่ปรารถนาก็เป็นทุกข์ โดยย่นย่ออุปทาน
ขันธ์ 5 ก็เป็นทุกข์ฯ” (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539: วิ.ม. (ไทย) 4/14/21) พระวินัยปิฎก 
แม้จะมิได้กล่าวตรง ๆ ถึงมรณานุสติ แต่แก่นหลักคิดคือพฤติกรรมต่าง ๆ ที่ดีและไม่ดีนั้น 
ล้วนเกิดจากความอยากความต้องการอยากมีอยากเป็นและอยากได้กลายเป็นว่าอยู่ในสภาพ
อยากหรือเต็มไปด้วยความต้องการนาน ๆ เป็นเหตุให้ประมาทประพฤติราวกับว่าตนไม่มีวัน
ตาย แต่เมื่อใกล้ตายก็ดิ้นรนไม่อยากตายสุดท้ายก็หนีไม่พ้นความตายเป็นกรรมที่ตนได้ก่อใน



272 | Academic MCU Buri ram Journal  

           Vol. 8  No. 3 (2023) : September–December  

พระสุตตันตปิฎกมีเนื้อความเกี่ยวกับมรณสติ มีพระพุทธพจน์ที่ตรัสถึงอานิสงส์การเจริญมรณ
สติว่ามีผลมาก ดังมีพุทธพจน์ว่า “ภิกษุทั้งหลายภิกษุรูปใดเจริญมรณสติว่าโอหนอเราพึง
เป็นอยู่ได้ตลอดคืนหนึ่งและวันหนึ่งเราพึงมนสิการถึงค าสอนของพระผู้มีพระภาคเราพึงท ากิจ
ให้มากหนอ ภิกษุรูปใดเจริญมรณานุสติอย่างนี้ว่าโอหนอเราพึงเป็นอยู่ได้ตลอดวันหนึ่งเราพึง
มนสิการถึงค าสอนของพระผู้มีพระภาคเราพึงท ากิจให้มากหนอ ภิกษุรูปใดเจริญมรณานุสติ
อย่างนี้ว่าโอหนอเราพึงเป็นอยู่ได้เพียงชั่วขณะฉันบิณฑบาตมื้อหนึ่งเราพึงมนสิการถึงค าสอน
ของพระผู้มีพระภาคเราพึงท ากิจให้มากหนอ ภิกษุรูปใดเจริญมรณานุสติอย่างนี้ว่าโอหนอเรา
พึงเป็นอยู่ได้เพียงชั่วขณะเคี้ยวกินค าข้าวสี่ถึงห้าค าเราพึงมนสิการถึงค าสอนของพระผู้มี 
พระภาค เราพึงท ากิจให้มากหนอ เรากล่าวว่าภิกษุเหล่านี้ยังเป็นผู้ประมาทอยู่ ยังเจริญมรณา
นุสติอย่างเพลาเพื่อความสิ้นอาสวะทั้งหลาย ส่วนภิกษุรูปใดเจริญมรณานุสติอย่างนี้ว่าโอหนอ
เราพึงเป็นอยู่ได้เพียงชั่วขณะเคี้ยวกินค าข้าวหนึ่งค า เราพึงมนสิการถึงค าสอนของพระผู้มี                             
พระภาค เราพึงทากิจให้มากหนอ และภิกษุรูปใดเจริญมรณานุสติอย่างนี้ว่าโอหนอเราพึง
เป็นอยู่ได้เพียงชั่วขณะลมหายใจเข้าหายใจออกหรือหายใจออกหายใจเข้าเราพึงมนสิการถึง
ค าสอนของพระผู้มีพระภาคเราพึงทากิจให้มากหนอ ภิกษุทั้งหลายเรากล่าวว่าภิกษุเหล่านี้
เป็นผู้ไม่ประมาทอยู่เจริญมรณานุสติอย่างแรงกล้าเพ่ือความสิ้นอาสวะทั้งหลาย เพราะเหตุ
นั้นแลเธอทั้งหลายพึงส าเหนียกอย่างนี้ว่า เราทั้งหลายจักเป็นผู้ไม่ประมาทอยู่ จักเจริญมรณา
นุสติอย่างแรงกล้าเพ่ือความสิ้นอาสวะทั้งหลาย ภิกษุทั้งหลายเธอทั้งหลายพึงส าเหนียกอย่าง
นี้แล” (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539: องฺ.ฉกฺก. (ไทย) 22/19/446) และส าหรับ                                
พระอภิธรรมปิฎก กล่าวถึง มรณานุสติที่เป็นปัจจัยต่อกัน  การเกิดขึ้นของชีวิตก็คือการเกิดขึ้น
แห่งความทุกข์ ชีวิตเกิดมาจากอวิชชา (ความไม่รู้จริง) หรือการรับรู้ที่ผิด ๆ แต่เมื่อชีวิตเกิดข้ึน
แล้วสรรพสัตว์มีศักยภาพมีความสามารถที่จะดับอวิชชาท าความรู้ความเห็นให้ตรงให้ถูกต้อง
ได้ ซึ่งมีผลเป็นความสุขอันประมาณมิได้ ดังพระพุทธพจน์ “เพราะอวิชชาเป็นปัจจัยสังขารจึง
มีเพราะสังขารเป็นปัจจัยวิญญาณจึงมี เพราะวิญญาณเป็นปัจจัยนามรูปจึงมี เพราะนามรูป
เป็นปัจจัยสฬายตนะจึงมี เพราะสฬายตนะเป็นปัจจัยผัสสะจึงมี เพราะผัสสะเป็นปัจจัยเวทนา
จึงมี เพราะเวทนาเป็นปัจจัยตัณหาจึงมี เพราะตัณหาเป็นปัจจัยอุปาทานจึงมี เพราะอุปาทาน
เป็นปัจจัยภพจึงมีเพราะภพเป็นปัจจัยชาติจึงมี เพราะชาติเป็นปัจจัยชรามรณะโสกะปริเทวะ
ทุกขะโทมนัสอุปายาสจึงมีกองทุกข์ทั้งมวลนี้มีการเกิดขึ้นด้วยอาการอย่างนี้ ” (มหาจุฬาลง
กรณราชวิทยาลัย, 2539: อภิ.วิ. (ไทย) 35/225/219) มรณานุสติในพระไตรปิฎก พระวินัยปิฎก 
คือ เป็นการยึดมั่นถือมั่นในอุปทานขันธ์ 5 หลักคิด คือ พฤติกรรมต่าง ๆ ที่ดีและไม่ดีนั้น                                   
ล้วนเกิดจากความอยากความต้องการอยากมีอยากเป็นและอยากได้กลายเป็นว่าอยู่ในสภาพ
อยากหรือเต็มไปด้วยความต้องการนาน ๆ เป็นเหตุให้ประมาท พระสุตตันตปิฎก คือ                                       
ความตายหรือมรณะว่าไม่มีใครสามารถพ้นไปได้เลย ร่างกายมีแตกดับไปเป็นธรรมดาอันเป็น
สัจธรรมของชีวิต และพระอภิธรรมปิฎก คือ มรณานุสติที่เป็นปัจจัยต่อกัน การเกิดขึ้นของ



               วารสารวิชาการ มจร บุรี รัมย์  | 273 

                         ปีท่ี 8  ฉบับท่ี 3 (2566) : กันยายน – ธันวาคม 

ชีวิตก็คือการเกิดขึ้นแห่งความทุกข์ ชีวิตเกิดมาจากอวิชชา (ความไม่รู้จริง) หรือการรับรู้ที่ผิด  
ๆมรณานุสติในคัมภีร์วิมุตติมรรค มีใจความว่า ความขาดแห่งชีวิตินทรีย์ นี้เรียกว่า มรณะ 
การระลึกถึงมรณะนี้เรียกว่า ปัจจุปัฏฐานของมรณานุสติ ความขาดไปของชีวิตแห่งบุคคลเป็น
ลักษณะของมรณานุสติ ความไม่น่าพอใจเป็นรสของมรณานุสติ ความสุขสบายเป็นปทัฏฐาน
ของมรณานุสติ มรณานุสติมีอยู่ 4 ประการ คือ (1) มรณานุสติที่เกี่ยวเนื่องด้วยทุกข์กังวล                                              
(2) เกี่ยวเนื่องด้วยความกลัว (3) เกี่ยวเนื่องด้วยอุเบกขา (4) เกี่ยวเนื่องด้วยปัญญา ความตาย 
(มรณะ) มีอยู่ 3 อย่าง ดังนี้ สมมุติมรณะ (ความตายที่ชาวโลกสมมติ  เช่น ต้นไม้ตาย)                                          
สมุทเฉทมรณะ (การตัดกิเลส คือพระอรหันต์ตัดกิเลสทั้งปวง) และขณิกมรณะ (ตายไปในแต่
ละขณะ คือความสิ้นไปในแต่ละขณะของสังขารทั้งปวง) อนึ่ง ความตายมี 2 อย่างคืออกาล
มรณะ (ตายก่อนเวลา เช่นความตายเพราะการฆ่าตัวตาย เพราะถูกฆ่า หรือเพราะเจ็บป่วย
เพราะถูกตัดช่วงเจริญวัยของชีวิตโดยไม่มีเหตุ)  และกาลมรณะ (ตายไปตามกาลเวลา                                 
ความตายเพราะสิ้นอายุ หรือเพราะความชรา)  (พระอุปติสสเถระ, 2557: 245-246)                                          
และมรณานุสติในคัมภีร์วิสุทธิมรรค คือการเอาสติระลึกถึงมรณะ ความขาดไปแห่งชีวิตที่
แตกดับสูญไปด้วยเหตุปัจจัยต่าง ๆ การแตกดับในที่นี้หมายถึงการแตกดับของสังขาร คือรูป
เวทนา สัญญา สังขาร และวิญญาณได้แตกดับลงหรือหยุดการทางาน ไม่มีการพัฒนาใด ๆ 
ดังนั้นการแตกดับแห่งสังขารนี้ในทางพุทธศาสนาจึงสมมติว่า “ตาย” เพ่ือไม่ให้ความตายมา
เป็นทุกข์จึงต้องรักษาจิตใจให้สงบด้วยการปฏิบัติมรณานุสติ คือการระลึกถึงความตายอยู่
เนือง ๆ เพ่ือให้เกิดความไม่ประมาทในกิจทั้งปวง แล้วจะได้สร้างบุญบารมีความดีใส่ตัวเอง
ก่อนความตาย หลักมรณานุสติในคัมภีร์วิสุทธิมรรค คือยึดความตาย การบริกรรม และการ
พิจารณาสาเหตุที่ให้เกิดความตาย หลักท้ังสามเป็นสิ่งที่ตั้งของจิตใจ เพ่ือให้เกิดความสงบ เป็น
สมาธิและมีชีวิตอยู่เป็นสุข (มหาวงศ์ ชาญบาลี, 2523: 345-348) การเจริญมรณานุสติตามหลัก
ค าสอนในพระพุทธศาสนา  ท าให้จิตใจเกิดเป็นสมาธิได้เร็ว เป็นผู้รู้เท่าทันความเปลี่ยนแปลง
ของสังขาร เป็นผู้ตระหนักรู้หลักความจริงในชีวิต เป็นผู้รู้จักเตรียมตัวก่อนตาย การเตรียมตัว
ตายด้านร่างกาย การเตรียมตัวตายด้านจิตใจ การเตรียมตัวตายด้านสังคม และเป็นการ
เตรียมตัวตายตามหลักพุทธธรรม 

4.2 การเจริญมรณานุสติตามหลักพระพุทธศาสนาเถรวาท 
มรณานุสติเมื่อนักปฏิบัติแล้วจะเข้าถึงสมาธิได้เพียงอุปจารสมาธิ และอย่างสูงสุด

เป็นพิเศษคือถึงขั้นปฐมฌานเท่านั้น และเมื่อจะเจริญมรณานุสติควรปลีกตัวออกไปอยู่ในที่
สงัด และส่งจิตไปจดจ่ออยู่กับอารมณ์นั้น โดยคิดถึงความตายที่จะเกิดขึ้นและชีวิตของเราจะ
จบสิ้นลงในการระลึกถึงความตาย ต้องให้มีสติก ากับตลอดเวลา ในขณะเดียวกันก็มีความสลดใจ 
และเข้าใจ โดยความตายที่ระลึกถึงนั้น ท่านกล่าวถึงลักษณะการระลึกถึงไว้ ดังนี้ 1) มรณานุสติ
ที่เกี่ยวเนื่องด้วยทุกกังวล เช่น ความโศกเศร้าที่เกิดแก่มารดา เพราะระลึกถึงความตายของ
บุตรอันเป็นที่รัก 2) มรณานุสติที่เกี่ยวเนื่องด้วยความกลัว เช่น การระลึกถึงความตายที่



274 | Academic MCU Buri ram Journal  

           Vol. 8  No. 3 (2023) : September–December  

เกิดขึ้นอย่างกะทันหันของบุตร 3) มรณานุสติที่เกี่ยวเนื่องด้วยอุเบกขา เช่น ก ารระลึกถึง
ความตายของสัปเหร่อที่เคยชินกับความตายจนวางเฉย ไม่รู้สึกสลดหรือสังเวชใจ 4) มรณานุ
สติที่เกี่ยวเนื่องด้วยปัญญา เช่น เมื่อระลึกถึงความตายแล้วเห็นว่าเป็นธรรมชาติของชีวิต เกิด
ความเบื่อหน่ายในการเวียนว่ายตายเกิด (พระมหาบุญก์หนา อภิปุญฺโญ (บุญศักดิ์), 2548: 86) 
การเจริญสมาธิในคัมภีร์วิมุตติมรรคท่านอุปติสสะกล่าวไว้สั้น ๆ กระชับจับใจความง่าย 
เพ่ือให้นักปฏิบัติได้เข้าใจในเนื้อหาเกี่ยวกับการเจริญสมาธิโดยได้อธิบายวิธีท าสมาธิให้เกิดขึ้น 
คือ ถ้าบุคคลปรารถนาจะท าสมาธิให้เกิดขึ้น ประการแรกทีเดียว เธอต้องเข้าหาผู้มีคุณธรรม
สูง ถ้าในครั้งแรกโยคีปรารถนาจะเจริญสมาธิอันยอดเยี่ยม แต่เธอไม่มีกัลยาณมิตร เธอจะ
ขาดความมุ่งมั่น เปรียบเหมือนบุคคลผู้เดินทางไกลตามล าพัง ไม่มีผู้น าทาง เมื่อเธอเดินทาง
สัญจรตามล าพัง ก็เสมือนช้างที่ไม่มีขอสับ ถ้าโยคีปฏิบัติได้รับฟังค าแนะน าและการตักเตือน
จากกัลยาณมิตร เธอย่อมสามารถรอดพ้นจากความยุ่งยากนานัปการและปฏิบัติให้ถูกวิธีได้ 
ถ้าเธอมีความเพียรอย่างไม่ท้อถอยและฝึกฝนตนเองอย่างเคร่งครัด เธอย่อมสามารถบรรลุ
สมาธิอันยอดเยี่ยมได้ (พระมหาบุญก์หนา อภิปุญฺโญ (บุญศักดิ์), 2548: 48) และการเจริญ
มรณานุสติในคัมภีร์วิสุทธิมรรค ก่อนที่ผู้จะเจริญหรือปฏิบัติจะต้องเข้าใจและมีศีลบริสุทธิ์ 
เพ่ือช าระให้เป็นปกติและเมื่อปฏิบัติแล้วจะต้องรับเอามาปฏิบัติเพ่ือให้เกิดสมาธิในการที่จะ
เจริญมรณานุสติสืบต่อไป การเจริญมราณานุสติพระพุทธโฆษาจารย์กล่าวถึง หมายถึง 
“อารมณ์กรรมฐานที่ท่านได้แสดงไว้ในหนังสือวิสุทธิมรรคเพ่ืออธิบายถึงอารมณ์และวิธีเจริญ
สมาธิ มี 40 อย่าง แบ่งออกเป็น 7 หมวด” (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539: วิสุทธิ, 
1/60-61) และมรณานุสติอยู่ในหมวด อนุสติ 10 ประการ คือ การระลึกถึงความตาย ซึ่งการ
เจริญสมาธิท าได้หลายวิธี การเจริญสมาธิหรือมรณานุสติอย่างเป็นแบบแผนในคัมภีร์วิสุทธิ
มรรคนั้นจะต้องปฏิบัติตามขั้นตอน 5 ประการ คือ 1) ตัดปลิโพธ  2) เข้าหากัลยาณมิตร                                   
3) รับหรือเรียนกรรมฐานที่เหมาะกับจริตของตน 4) อยู่ในวัดหรือวิหารที่เหมาะแก่การเจริญ
สมาธิ และ 5) ปฏิบัติตามวิธีเจริญสมาธิ เมื่อปฏิบัติตามขั้นตอนทั้ง 5 ประการนี้แล้ว จิตก็
ประณีตละเอียดขึ้นเป็นล าดับจนในที่สุดจะเข้าถึงสภาวะที่เรียกว่า ฌาน ฌานมี 8 ขั้น เรียกว่า 
สมาบัติ 8 อันเป็นขั้นสูงสุดของการเจริญสมาธิ แต่ส าหรับผู้ที่เป็นพระอนาคามีที่ได้สมาบัติ 8 
หรือพระอรหันต์ประเภทอุภโตภาควิมุตตะจะก้าวขึ้นสูงไปอีกขั้นหนึ่งคือ สามารถเข้านิโรธ
สมาบัติได ้

4.3 วิเคราะห์การเจริญมรณานุสติตามหลักพระพุทธศาสนาเถรวาท 
1. การเจริญมรณานุสติเพ่ือความไม่ประมาท (ก าหนดอิริยบถ 4) การพิจารณา

มรณานุสติเพ่ือก าหนดอิริยบถ 4 คือ การก าหนดด้วยการใช้สติสัมปชัญญะเข้ามาพิจารณา
ในอิริยบถ คือ การยืน การเดิน การนั่ง และการนอน เพ่ือครอบคลุมการเคลื่อนไหวต่าง  ๆ 
อย่างมีสติ เพ่ือความรู้สึกตัวอยู่ในขณะอริยบถต่าง ๆ จนไปถึงการรู้ตนเองด้วยท่าท่างอิรยิบถ
ต่าง ๆ ทั้ง 4 เพ่ือความไม่ประมาทในอิริยบถทั้ง 4 ด้วยสติสัมปชัญญะ พระพุทธองค์ทรงแสดง



               วารสารวิชาการ มจร บุรี รัมย์  | 275 

                         ปีท่ี 8  ฉบับท่ี 3 (2566) : กันยายน – ธันวาคม 

สติสัมปชัญญะให้พระเจ้าอชาตศัตรูฟังว่า ผู้ที่ประกอบด้วยสติสัมปชัญญะ คือ ภิกษุในธรรม
วินัยนี้ท าความรู้สึกตัวในการก้าวไป การถอยกลับ การแลดู การเหลียวดู การคู้ เข้า                                    
การเหยียดออก การครองสังฆาฏิบาตรและจีวร การฉัน การดื่ม การเคี้ยวการลิ้ม การถ่าย
อุจจาระปัสสาวะ การเดิน การยืน การนั่ง การนอน การตื่น การพูด การนิ่งมีความรู้สึกตัวทั่ว
พร้อมชื่อว่าเป็นผู้ที่ประกอบด้วยสติสัมปชัญญะ (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539: ที.สี., 
(ไทย) 9/214/73) โดยสติสัมปชัญญะ คือ การท าความรู้สึกตัวในการก้าวไป การถอยกลับ 
การแลดู การเหลียวดู การคู้เข้า การเหยียดออก การครองสังฆาฏิบาตรและจีวร การฉัน การดื่ม 
การเค้ียวการลิ้ม การถ่ายอุจจาระปัสสาวะ การเดิน การยืน การนั่ง การนอน การตื่น การพูด 
การนิ่ง มีความรู้สึกตัวทั่วพร้อมชื่อว่าเป็นผู้ที่ประกอบด้วยสติสัมปชัญญะ (จ าลอง ดิษยวณิช, 
2549: 9) การเจริญมรณานุสติเพ่ือความไม่ประมาท โดยการใช้สติสัมปชัญญะเพ่ือพิจารณา                                  
อิริยบถทั้ง 4 ในการยืน เดิน นั่ง และนอน เพ่ือให้การก าหนดรู้ว่า การยืน การเดิน การนั่ง 
และการนอนนั้นย่อมมีโอกาสผิดพลาดหากขาดสติสัมปชัญญะ โดยรู้ตัวและระลึกได้เพ่ือ
ป้องกันความประมาทที่จะเกิดขึ้นในขณะอริยบถทั้ง 4 และยังส่งผลถึงการก าหนดขั้นพ้ืนฐาน
ไปสู่ อิริยบถที่รวมความพร้อม เพ่ือการบรรลุธรรมในขั้นต่าง ๆ กระทั่งสูงสุดต่อไปใน
พระพุทธศาสนาเถรวาท 

2. การเจริญณามรณานุสติเพ่ือความไม่ยึดมั่นถือมั่น (ก าหนดขันธ์ 5)                                    
การเจริญมรณานุสติในการก าหนดขันธ์ 5 เพ่ือละอุปาทานขันธ์ ในพระไตรปิฎกแสดง
ความหมายของอุปาทานไว้ดังนี้คือ อุปาทาน หมายถึง ความก าหนัดด้วยอ านาจความพอใจ
ในรูป เวทนา สัญญา สังขาร วิญญาณ ดังปรากฏในอุปาทานปริวัตตนสูตร กล่าวไว้ว่า ภิกษุ
ทั้งหลาย อุปาทานขันธ์ 5 ประการนี้ อุปาทานขันธ์ 5 ประการ อะไรบ้าง คือ 1) รูปูทานขันธ์ 
(อุปาทานขันธ์ คือ รูป) 2) เวทนูปาทานขันธ์ (อุปาทานขันธ์ คือ เวทนา) 3) สัญญูปาทานขันธ์ 
(อุปาทานขันธ์ คือ สัญญา) 4) สังขารูปาทานขันธ์ (อุปาทานขันธ์ คือ สังขาร)  และ                                        
5) วิญญาณูปาทานขันธ์ (อุปาทานขันธ์ คือ วิญญาณ) ตราบใด เรายังไม่รู้ชัดอุปาทานขันธ์ 5 
ประการนี้ โดยเวียนรอบ 4 ครั้ง ตามความเป็นจริง ตราบนั้น เราก็ไม่ยืนยันว่า เป็นผู้ตรัสรู้โดย
ชอบซึ่งสัมมาสัมโพธิญาณอันยอดเยี่ยมในโลกพร้อมทั้งเทวโลก มารโลก พรหมโลก ในหมู่สัตว์ 
พร้อมทั้งสมณพราหมณ์ เทวดาและมนุษย์” (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539: ส .ข., 
(ไทย) 17/56/81) การเจริญมรณานุสติในการก าหนดขันธ์ 5 เพ่ือการไม่ยึดหมั่นถือมั่นละ
อุปาทาน และเป็นเป็นการปฏิบัติธรรมโดยการพิจารณาเห็นด้วยปัญญาญาณ ซึ่งเป็นสภาพ
ธรรมชาติของจิตรู้สภาวธรรมซึ่งเป็นลักษณะขององค์ประกอบของขันธ์แต่ละอย่างที่อิงอาศัย
กันเกิดขึ้นในกระบวนการธรรมชาติของชีวิตที่เป็นอาการปรากฏในระหว่างปฏิบัติ ตามกฎ                          
พระไตรลักษณ์ ด้วยปัญญาที่รู้ชัดสภาวลักษณะจนสามารถหลุดพ้นจากทุกข์หรือขันธ์ 5                                       
ได้ โดยมีรูปขันธ์หรือเรียกอีกอย่างว่ารูปธาตุขันธ์เป็นส่วนกายหรือรูปธรรม และมีเวทนาขันธ์ 
สัญญาขันธ์ สังขารขันธ์ วิญญาณขันธ์ที่อิงอาศัยกันเกิดข้ึน 



276 | Academic MCU Buri ram Journal  

           Vol. 8  No. 3 (2023) : September–December  

3. การเจริญมรณานุสติเพื่อความเป็นสมาธิ (ก าหนดฌาน 4) สมาธิตามหลัก
พระพุทธศาสนาทั้ง 3 ระดับ มีพลังที่แตกต่างกันโดยสมาธิในระดับอุปจารสมาธิเป็นสมาธิเมื่อ
จิตตั้งมั่นโดยละนิวรณ์ทั้ง 5 (นิวรณ์ 5 หมายถึง สิ่งที่กั้นจิตไม่ให้ก้าวหน้าในคุณธรรม 
ประกอบด้วย 1) กามฉันทะ (ความพอใจในกาม) 2) พยาบาท (ความคิดร้าย) 3) ถีนมทธะ 
(ความหดหู่และเซื่องซึม) 4) อุทธัจจกุกกุจ และ 5) วิจิกิจฉา (ความลังเลสงสัย) ได้ เป็นช่วงที่
เกิดปฏิภาคนิมิต (ภาพที่มองเห็นในใจของสิ่งที่ใช้เป็นอารมณ์กรรมฐาน ซึ่งประณีตลึกซึ้งเลย
จากขั้นที่เป็นภาพติดตาไปอีกขั้นหนึ่ง เป็นการเกิดสัญญาบริสุทธิ์ปราศจากสีปราศจากมลทิน 
สามารถนึกขยายหรือย่อส่วนได้ตามความปรารถนา (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539: 
สุทธิ, 1/160,187) เป็นสมาธิจวนเจียนจะแน่วแน่โดยสมบูรณ์ ใกล้จะถึงฌาน เมื่อช านาญคุ้น
ดีแล้ว ก็จะแน่วแน่กลายเป็นอัปปนาสมาธิ อันเป็นองค์แห่งฌานต่อไป การเจริญมรณานุสติ
เพ่ือให้เกิดสมาธินั้น เพ่ือก าหนดในหมวดของอนุสติ 10 ประการ และมรณานุสติ เป็นการ
ระลึกถึงความตายอันจะมาถึงตน โดยให้มีค าภาวนา ว่า 1) สัตตานัง มรณัง ธุวัง ความตาย
ของสัตว์ทั้งหลายเป็นของยั่งยืน 2) ชีวิตัง อัทธุวัง ชีวิตเป็นของไม่ยั่งยืน 3) อวัสสัง มยา มริตัพพัง 
เราจะต้องตายแน่  4) มรณปริ โยสานัง เม ชีวิตั ง ชีวิตของเรามีความตายเป็นที่ สุ ด                                           
5) ชีวิตะเมวะ อนิยตัง ชีวิตเป็นของไม่เที่ยง และ 6) มรณัง นิยตัง ความตายเป็นของเที่ยง 
(พระปลัดวิสุทธิ์ คุตฺตชโย, 2548: 64) ในคัมภีร์วิมุตติมรรค ท่านพระอุปติสสะเถระได้ให้
ความหมายของสมาธิไว้ในคัมภีร์วิมุตติมรรคว่า โยคีมีจิตบริสุทธิ์ บากบั่นมั่นคง ประกอบด้วย
ธรรมที่มีความสงบเป็นอานิสงส์ และเป็นผู้ไม่ฟุ้งซ่าน นี้เรียกว่า สมาธิ  อีกอย่างหนึ่ง สมาธิ 
หมายความว่า ความตั้งมั่น คือ ตั้งอยู่สม่ าเสมอ หมายถึง การด ารงจิตและเจตสิกไว้ในอารมณ์
หนึ่งเดียว และความไม่ยอมให้จิตของตนลู่ไปตามแรงพายุคือราคะเปรียบได้กับเปลวแห่ง
ประทีปที่สว่างจ้าอยู่ด้านหลังพระราชวัง (พระปลัดวิสุทธิ์ คุตฺตชโย, 2548: 40) การเจริญ
มรณานุสติเพ่ือความเป็นสมาธิจะต้องพิจารณาไปตามล าดับขั้น ความตรึกตรอง ความอ่ิมสุขใจ 
ความมีอารมณ์เดียว ไปตามล าดับขั้นทั้ง ฌาน 1 ฌาน 2 ฌาน 3 และฌาน 4 เพ่ือเข้าถึงความ
แน่วแน่แห่งจิต ความตั้งมั่นของสภาวะจิตที่มีอารมณ์เดียวในการระลึกนึกถึงความตายเป็นแน่
แท้ชีวิตจะต้องตายเป็นแน่แท้ในที่สุถดรอบของการเกิดข้ึนมาเป็นมนุษย์ 

4. การเจริญมรณานุสติเพ่ือความรอบรู้ (ก าหนดปัญญา) การเจริญมรณานุ
สติเพ่ือการรอบรู้หรือมีสติปัญญาในการพิจารณาสิ่งต่าง ๆ ที่เกิดขึ้นทั้งในรูปธรรมและ
นามธรรม จนสามารถเข้าถึงความรู้อันสูงสุดจากการปฏิบัติตามล าดับทั้งเป็นสมถกรรมฐาน
และวิปัสสนาญาณ ซึ่งเป็นความรอบรู้ ความรู้ชัด ความรู้แจ้ง คือรู้เหตุรู้ผล รู้ในสิ่งที่ เป็น
ประโยชน์และสิ่งที่มิใช่ประโยชน์ รู้ในสิ่งที่ควรและสิ่งที่ไม่ควร ในพระพุทธศาสนาถือว่า
ปัญญาเป็นสิ่งที่ส าคัญที่สุดประการหนึ่ง เพราะการกระท าทุกอย่างล้วนต้องอาศัยปัญญาทั้งที่
เป็นโลกิยะ และปัญญาที่เป็นโลกุตระทั้งนั้น เมื่อมนุษย์มีปัญญาท าให้สังคมอยู่ร่วมกันอย่าง
สงบสุข ผลของการพัฒนาปัญญา (วิปัสสนาปัญญา) ท าให้ได้บรรลุปัญญาขั้นสูงที่เรียกว่า ญาณ 



               วารสารวิชาการ มจร บุรี รัมย์  | 277 

                         ปีท่ี 8  ฉบับท่ี 3 (2566) : กันยายน – ธันวาคม 

ทั้งปัญญาเป็นกระบวนการพัฒนาสู่จุดหมายสูงสุดในพระพุทธศาสนา ฉะนั้น ปัญญาจึงจัดว่า 
เป็นธรรมะที่ส าคัญ ที่ควรตั้งไว้ในใจประการหนึ่งที่มีความส าคัญมากส าหรับชีวิต ล าพังแต่
ความรอบรู้ หากบุคคลไม่หลีกเลี่ยงเหตุแห่งความเสื่อมทราม ไม่ด าเนินปฏิบัติไปในเส้นทาง
แห่งความเจริญ ก็ไม่มีประโยชน์ ปัญญาซึ่งเป็นธรรมะถึงแม้จะดีมีคุณค่าสูงส่งเพียงใดก็ตาม 
จะเป็นสิ่งไร้ค่าหาประโยชน์ไม่ได้ หากเราไม่น ามาปฏิบัติให้เกิดประโยชน์ต่อชีวิตดังพระพุทธ
พจน์ที่ตรัสไว้ว่า“ปราชญ์ผู้รู้ทั้งหลาย กล่าวว่า ชีวิตของผู้เป็นอยู่ด้วยปัญญาประเสริฐสุด” 
(มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539: ขุ.สุ., (ไทย) 25/12/10) การพิจารณามรณานุสติตาม
หลักการปฏิบัติวิปัสสนาจนบรรลุทิฏฐิวิสุทธิ ไปจนถึงญาณทัสสนวิสุทธิในปริเฉทญาณนี้ จะ
กล่าวถึงวิปัสสนาญาณมีนามรูปปริเฉทญาณเป็นต้น ที่เกิดขึ้นตามล าดับแก่ผู้ปฏิบัติธรรม
พร้อมด้วย วิสุทธิ 5 มีทิฏฐิวิสุทธิ เป็นต้น ความหมายของวิสุทธิกล่าวไว้ในคัมภีร์วิสุทธิมรรค
ว่า นามรูปาน  ยาถาวทสฺสน  ทิฏฺิวิสุทฺธิ-นาม  (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539: วิสุทฺธิ, 
2/222) “การหยั่งเห็นรูป (สภาพแปรปรวน ) และนาม (สภาพน้อมไปสู่อารมณ์ สภาพรู้
อารมณ์) ตามความเป็นจริงชื่อว่า ทิฏฐิวิสุทธิ” การเจริญมรณานุสติเพื่อความรอบรู้เมื่อปฏิบัติ
สมบูรณ์แล้ว จะสามารถท าให้เกิดสมาธิในปัจจุบัน คือการมีสติสัมปชัญญะ การระลึกได้
ในขณะอารมณ์ที่เกิดขึ้น มีสมาธิในการควบคุมทั้งทางร่างกายและทางจิตใจ โดยการก าหนด
ถึงการเปลี่ยนแปลงของสภาพร่างกายไปทุกขณะจิต จนเกิดเป็นฌานตามล าดับ และสามารถ
ปรับสภาพจิตถึงการวิเคราะห์ไปสู่การพัฒนาขั้นสูงด้วยความรอบรู้ หรือกระแสจิตไปสู่ล าดับ
ของญาณ คือความรู้แจ้งไปตามล าดับขึ้นที่เกิดข้ึน 

5. การเจริญมรณานุสติเพ่ือความพ้นทุกข์ (ก าหนดอริยมรรค 8) การพิจารณา
มรณานุสติเกี่ยวกับทุกข์ที่เกิดขึ้นนั้น ในอริยสัจข้อที่ 4 กล่าวถึง มรรคสิ่งที่ควรเจริญคือ
หนทางที่น าไปสู่ความดับทุกข์ มรรคคือทางปฏิบัติมีองค์ประกอบอยู่ 8 ประการ คือ
สัมมาทิฏฐิ สัมมาสังกัปปะ สัมมาวาจา สัมมากัมมันตะ สัมมาอาชีวะ สัมมาวายามะ สัมมาสติ 
และสัมมาสมาธิ (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539: วิ.ม., (ไทย) 4/13/21) องค์ธรรม 8 
ประการนี้มีจุดหมายส่งเสริมการฝึกฝนหลักปฏิบัติ 3 ประการให้สมบูรณ์ ศีล คือการประพฤติ
ท างจริยธรรม สมาธิ คือการปฏิบัติทางจิตและปัญญาคือความรู้แจ้ง บุคคลควรพัฒนาให้
เจริญขึ้นไปพร้อม ๆ กันอย่างต่อเนื่องในชีวิตประจ าวัน อริยมรรค เป็นหลักธรรมที่มี
ความส าคัญยิ่งในทางพระพุทธศาสนา เพราะเป็นกระบวนการหรือวิธีการปฏิบัติ  ที่ผู้ปฏิบัติ
ตามแล้ว ทาให้เกิดปัญญาญาณ ท าให้คลายความยึดมั่น ถือมั่น ก่อให้เกิดความสงบกายสงบใจ 
ท าให้รู้ยิ่ง และสามารถกระท าให้ถึงที่สุดแห่งทุกข์ คือ พระนิพพานได้ ดังข้อความใน  
ธัมมจักกัปปวัตตนสูตรว่า (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย , 2539 : ส.มหา. , (ไทย) 
19/1081/593) มัชฌิมาปฏิปทาที่ตถาคตได้ตรัสรู้ อันเป็นปฏิปทาก่อให้เกิดจักษุ (มหาจุฬาลง
กรณราชวิทยาลัย, 2539: ส.มหา., (ไทย) 19/1081/595) ก่อให้เกิดญาน เป็นไปเพ่ือสงบ
ระงับ เพ่ือรู้ยิ่ง เพ่ือตรัสรู้ เพ่ือนิพพานนั้น คือ อริยมรรค การเจริญมรณานุสติเพ่ือความดับ



278 | Academic MCU Buri ram Journal  

           Vol. 8  No. 3 (2023) : September–December  

ทุกข์ ผู้ปฏิบัติตามหลักธรรมในอริยมรรคมีองค์ 8 ได้ชื่อว่า ด าเนินตามทางสายกลาง หรือ
เรียกว่า มัชฌิมาปฏิปทา ข้อปฏิบัติอันเป็นทางสายกลางย่อมประสบผลส าเร็จ คือ ยังมรรคผล 
นิพพานให้เกิดขึ้นได้ การเจริญมรณานุสติเพ่ือการดับทุกข์โดยก าหนดปฏิบัติตามหลัก
อริยมรรค คือ ทางอันประเสริฐ ซึ่งเป็นทางด าเนินของพระอริยะ มีหลักธรรมที่รวมเข้าเป็น
อริยมรรค 8 ประการ คือ สัมมาทิฏฐิ  สัมมาสังกัปปะ สัมมาวาจา สัมมากัมมันตะ 
สัมมาอาชีวะ สัมมาวายามะ สัมมาสติ สัมมาสมาธิ  จึงเรียกว่า อริยมรรคมีองค์ 8                                            
เป็นหลักธรรมส าคัญซึ่ง เป็นหลักปฏิบัติที่น าพาบุคคลผู้ปฏิบัติให้บรรลุญายธรรม คือ                                        
ความเป็นพระอริยบุคคล 4 จ าพวก ได้แก่ พระโสดาบัน พระสกทาคามี พระอนาคามี และ
พระอรหันต์ ท าให้พ้นจากทุกข์ในสังสารวัฏทั้งปวง 
 สรุป  
 การเจริญมรณานุสติ การใช้สติสัมปชัญญะเพ่ือพิจารณาอิริยบถทั้ง 4 ในการยืน 
เดิน นั่ง และนอน เพ่ือให้การก าหนดรู้ว่า การยืน การเดิน การนั่ง เพ่ือความไม่ประมาท                                                 
การใช้สติก าหนดขันธ์ 5 เพ่ือการาไม่ยึดหมั่นถือมั่นละอุปาทานขันธ์ และเป็นเป็นการปฏิบัติ
ธรรมโดยการพิจารณาเห็นด้วยปัญญาญาณ ซึ่งเป็นสภาพธรรมชาติของจิตรู้สภาวธรรมซึ่งเป็น
ลักษณะขององค์ประกอบของขันธ์แต่ละอย่างที่อิงอาศัยกันเกิดขึ้นในกระบวนการธรรมชาติ
ของชีวิตที่เป็นอาการปรากฏในระหว่างปฏิบัติตามกฎพระไตรลักษณ์ การใช้สติเพ่ือความเป็น
สมาธิจะต้องพิจารณาไปตามล าดับขั้น ความตรึกตรอง ความอ่ิมสุขใจ ความมีอารมณ์เดียว 
ไปตามล าดับขั้นทั้ง ฌาน 1 ฌาน 2 ฌาน 3 และฌาน 4 เพ่ือเข้าถึงความแน่วแน่แห่งจิต การ
เจริญมรณานุสติเพ่ือความรอบรู้เมื่อปฏิบัติสมบูรณ์แล้ว จะสามารถท าให้เกิดสมาธิในปัจจุบัน 
คือการมีสติสัมปชัญญะ การระลึกได้ในขณะอารมณ์ที่เกิดขึ้น มีสมาธิในการควบคุมทั้งทาง
ร่างกายและทางจิตใจ และการใช้สติก าหนดปฏิบัติตามหลักอริยมรรค คือ ทางอันประเสริฐ 
ซึ่งเป็นทางด าเนินของพระอริยะ มีหลักธรรมที่รวมเข้าเป็นอริยมรรค 8 ประการ คือ 
สัมมาทิฏฐิ สัมมาสังกัปปะ สัมมาวาจา สัมมากัมมันตะ สัมมาอาชีวะ สัมมาวายามะ สัมมาสติ 
สัมมาสมาธิ จึงเรียกว่า อริยมรรคมีองค์ 8 
 
5. อภิปลายผลการวิจัย 

การเจริญมรณานุสติเป็นการระลึกถึงความตายอยู่เนื่อง ๆ เพ่ือลดละความไม่
ประมาทในชีวิต เมื่อผู้ปฏิบัติอย่างเคร่งครัดหรือปฏิบัติอย่างจริงจังแล้ว สติมีความตั้งมั่นใน
ขันธ์ 5 ทั้งทางร่างกายและจิตใจ ก็จะสามารถเข้าใจระบบของชีวิต เพ่ือความเป็นไปตามหลัก
ไตรลักษณ์ และทั้งนี้เพ่ือความไม่หวั่นไหวทางอารมณ์ที่มากระทบทั้งทางร่างกายและจิตใจ                                 
ไม่สะดุ้งต่อความตายที่จะเกิดขึ้น “สมาธิที่เกิดจากการเจริญมรณานุสสติจึงมีคุณค่าและผล
อย่างมาก สามารถทาให้มีสติสัมปชัญญะรู้ตัวตลอดเวลา สามารถแก้ปัญหาต่าง ๆ ของชีวิตได้
ดียิ่งขึ้นและได้ประโยชน์อย่างยิ่งคือความหลุดพ้นการกิเลสอาสวะทั้งหลายได้ในที่สุด                                               



               วารสารวิชาการ มจร บุรี รัมย์  | 279 

                         ปีท่ี 8  ฉบับท่ี 3 (2566) : กันยายน – ธันวาคม 

(พระมหามงคล สิริมงฺคโล (นิยมเหมาะ) , 2551: บทคัดย่อ) และสามารถปฏิบัติไปเพ่ือ
จุดมุ่งหมายทางพระพุทธศาสนาได้ คือ พระนิพพาน 
 
6. ข้อเสนอแนะ 
 6.1 ข้อเสนอแนะเชิงนโยบาย 

1. ส่งเสริมให้มีการศึกษาการปฏิบัติธรรมในสถานศึกษาเพ่ือกระจายความรู้
เกี่ยวกับการปฏิบัติสมาธิแบบมรณานุสติตามหลักพระพุทธศาสนา 

2. ส่งเสริมให้หน่วยงานที่เกี่ยวข้องหรือท้องถิ่นได้เข้าร่วมกิจกรรมของ
สถานศึกษา หรือร่วมปฏิบัติธรรมแล้วอบรมความรู้ให้แก่บุคลากรหรือผู้ที่เกี่ยวข้องเพ่ือน าไป
ปฏิบัติอย่างถูกต้อง 

6.2 ข้อเสนอแนะในการวิจัยครั้งต่อไป 
1. ควรศึกษาวิเคราะห์การเจริญมรณานุสติตามหลักพระพุทธศาสนาเถรวาท 

แบบสอบถามหรือเจะจงพ้ืนที่วิจัย 
2. ควรศึกษาวิเคราะห์การเจริญมรณานุสติตามหลักพระพุทธศาสนาเถรวาท 

โดยสามารถน ามาเปรียบเทียบกับศาสตร์สมัยใหม่ของการปฏิบัติเพื่อการควบคู่สืบไป 
 
7. องค์ความรู้ที่ได้รับ 
 1. ท าให้ทราบความหมาย ความส าคัญ ประโยชน์ และจุดมุ่งหมายมรณานุสติตาม
หลักพระพุทธศาสนาเถรวาทในการศึกษาเรียนรู้ 
 2. ท าให้ทราบหลักการ วิธีการ แนวทางของการเจริญมรณานุสติตามหลัก
พระพุทธศาสนาเถรวาทในการน าไปเพ่ือการปฏิบัติจริง 
 3. ท าให้ได้การวิเคราะห์ถึงความไม่ประมาท การก าหนดขันธ์ 5 การก าหนดสมาธิ 
การก าหนดให้เกิดปัญญา และการก าหนดอริยมรรค 8 การเจริญมรณานุสติ ตามหลัก
พระพุทธศาสนาเถรวาทในการปฏิบัติและน าผลปฏิบัติมาใช้อย่างถูกต้องดีงาม 
 

เอกสารอ้างอิง 
จ าลอง ดิษยวณิช. (2549). วิปัสสนากรรมฐานและเชาวน์อารมณ์. เชียงใหม่: พิมพ์ที่โรง

พิมพ์แสงศิลป์. 
พระปลัดวิสุทธิ์ คุตฺตชโย. (ม.ป.ป.). คู่มือการเรียนการสอนปริจเฉทที่ 8, 9 (ชั้นมัชฌิม

อาภิธรรมมิกะโท). 
พระมหาบุญก์หนา อภิปุญฺโญ (บุญศักดิ์). (2548). การศึกษาเปรียบเทียบเรื่องสมาธิในคัมภีร์

วิสุทธิมรรคกับคัมภีร์วิมุตติมรรค. วิทยานิพนธ์ศาสนศาสตรมหาบัณฑิต. บัณฑิต
วิทยาลัย: มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย. 



280 | Academic MCU Buri ram Journal  

           Vol. 8  No. 3 (2023) : September–December  

พระมหามงคล สิริมงฺคโล (นิยมเหมาะ). (2551). การศึกษาเชิงวิเคราะห์เรื่องมรณานุสติตาม
แนวพุทธปรัชญาเถรวาท. วิทยานิพนธ์ศาสนศาตรมหาบัณฑิต. บัณฑิตวิทยาลัย: 
มหาวิทยาลัยมหามกุฎราชวิทยาลัย. 

พระอุปติสสเถระ. (2557). วิมุตติมรรค. พระพรหมบัณฑิต (ประยูร ธมฺมจิตฺโต) แปลจาก
ฉบับภาษาอังกฤษ. พิมพ์ครั้งที่ 9. กรุงเทพมหานคร: สยามปริทัศน์. 

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราช
วิทยาลัย. กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

มหาวงศ์ ชาญบาลี. (2523). วิสุทธิมรรค. กรุงเทพมหานคร: ธรรมบรรณาคาร. 


