
               วารสารวิชาการ มจร บุรี รัมย์  | 415 
                         ปีท่ี 8  ฉบับท่ี 3 (2566) : กันยายน – ธันวาคม 

การท่องเที่ยวเชิงวัฒนธรรมเพื่อส่งเสริมประเพณีชักพระ 
และการทอดผ้าป่า จังหวัดสุราษฎร์ธานี 

Cultural Tourism to Promote the Chak Phra Tradition 
and Thod Pha-Pa Festival Surat Thani Province 

พระมหาโยธิน มาศสุข, พระมหาประทิ่น เขมจารี, พระมหาอดิศักดิ์ ฉีดอ่ิม,  
พระมหาอภิพงค์ ค าหงษา, ทิพมาศ เศวตวรโชติ, แสงสุรีย์ ทองขาว 

Phramaha Yothin Massuk, Phramaha Pratin Kemmajaree,  
Phramaha Adisak Cheed-im, Phramaha Aphipong Khamhongsa,  

Tippamas Sawetvorachot, Saengsuri Thongkhao 
มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย วิทยาเขตศรีธรรมาโศกราช 

Mahamakut Buddhist University Srithammasokkaraj Campus 
E-mail: yotin.mas@mbu.ac.th 

 

บทคัดย่อ 
แหล่งท่องเที่ยวเชิงวัฒนธรรม เป็นการศึกษาทางประวัติศาสตร์ โบราณสถาน 

และโบราณวัตถุ ซึ่งผสมผสานทั้งภูมิปัญญาดั้งเดิม วิถีชุมชน สภาพสิ่งแวดล้อม รวมไปถึงการ
ด าเนินชีวิตของผู้คน และเป็นการท่องเที่ยวที่เกี่ยวข้องกับประวัติศาสตร์ตามไปด้วย อาทิเช่น 
ศาสนา ประเพณี พิธีกรรม หัตถกรรม อาหาร ศิลปะ ภาษา รวมไปถึงสถาปัตยกรรม 
ประติมากรรมอีกด้วย จังหวัดสุราษฎร์ธานี เป็นอีกจังหวัดหนึ่งทางภาคใต้ของไทย ที่มีประเพณี 
และพิธีกรรมเกี่ยวข้องกับพระพุทธศาสนา เป็นเอกลักษณ์เฉพาะจังหวัด อย่างเช่นประเพณี
ชักพระและทอดผ้าป่า คาดว่ามีมาตั้งแต่สมัยอดีตในยุคอาณาจักรศรีวิชัยเจริญรุ่งเรือง และใน
ปัจจุบันกลายมาเป็นประเพณีงานบุญที่ส าคัญและยิ่งใหญ่ ถือเอาวันออกพรรษา ซึ่งตรงกับ
แรม 1 ค่ า เดือน 11 อัญเชิญพระพุทธรูปให้พุทธศาสนิกชนชักลากแห่ไปบ าเพ็ญกุศล                                       
และสมโภชเพ่ือความเป็นสิริมงคล เรียกว่า "ชักพระทางบก" และ "ชักพระทางน้ า" และมีการ
ทอดผ้าป่าร่วมด้วยจนกลายเป็นงานประเพณีชักพระและทอดผ้าป่าของชาวจังหวัดสุราษฎร์ธานี 
และควรแก่การอนุรักษ์หวงแหนสืบทอดรักษาไว้ให้อนุชนรุ่นหลังได้ศึกษา 

ค าส าคัญ: การท่องเที่ยวเชิงวัฒนธรรม, ประเพณ,ี ชักพระ, ทอดผ้าป่า 
 

Abstract 
Cultural attractions It is a place to study history, culture, ancient sites 

and antiques. Cultural tourism combined with traditional wisdom, community 
way of life, environmental conditions as well as the way of life of the people 
or in other words Travel to study and learn about the surroundings and to 

ได้รับบทความ: 4 กันยายน 2566; แก้ไขบทความ: 31 ตุลาคม 2566; ตอบรับตีพิมพ์: 31 ตุลาคม 2566 
Received: September 4, 2023; Revised: October 31, 2023; Accepted: October 31, 2023 

 

 



416 | Academic MCU Buri ram Journal  
          Vol. 8  No. 3 (2023) : September–December  

relate to the things that exist in the world in a linkage and interdependence 
occur inseparably. Cultural tourism is therefore a tourism related to history as 
well, such as religion, traditions, rituals, handicrafts, food, art, language, 
including architecture, sculpture, way of life and including leisure activities. 
Tourism Management of Chak Phra and Thod Pha-Pa Festival of Surat Thani 
Province It is another tradition that has a history related to Buddhism. It is a 
tradition that has been going on since the past. there is evidence Clearly during 
the Srivijaya Empire which is the center of prosperity of the Srivijaya Empire 
spreading prosperity to other areas The tradition of Chak Phra and Thod Pha-
Pa in many areas, including Chaiya District, Tha Chang District, Phun Phin District, 
Kanchanadit District Koh Samui District Koh Phangan District Wiang Sa District, 
Mueang District, and other districts Although there is no Chak Phra Festival held 
in the district But all of them participated in the Chak Phra festival, namely 
sending a boat to participate in the Chak Phra festival organized by the Muang 
District. which is now considered an important tradition and the greatest of 
Surat Thani Province. 

Keywords: Cultural Tourism, Traditions, Chak Phra, Thod Pha-Pa  
 
1. บทน า 

สังคมในปัจจุบันมีความตระหนักถึงความส าคัญของศิลปะ วัฒนธรรม เทศกาล
รวมถึงมรดกทางวัฒนธรรมพ้ืนบ้านมากขึ้น วัฒนธรรมมีการก่อตัวกันขึ้นในทุกประเทศ 
ประกอบกับวัฒนธรรมมีความหลายหลายขึ้นอยู่กับสภาพแวดล้อมของแต่ละประเทศ  

เมื่อมีจุดก าเนิดของการก่อตัว วัฒนธรรมจึงได้ถูกรักษา และสืบทอดกลายเป็น
มรดกทางวัฒนธรรม และได้การพัฒนาต่อยอดเ พ่ือสร้างมูลค่าให้ เข้ ากับยุคสมัย  
หลายประเทศได้น าวัฒนธรรมวิถีชีวิตความเป็นอยู่ของตนมาถ่ายทอดให้กับสาธารณชนได้ศึกษา 
และรับรู้ กลายเป็นแหล่งท่องเที่ยวเชิงวัฒนธรรมในประเทศนั้น ๆ และสามารถสร้างรายได้ที่
เกิดจากการท่องเที่ยวเชิงวัฒนธรรมน ารายได้ ให้กับชุมชน เข้าสู่การพัฒนาประเทศ และ
เศรษฐกิจ ให้เกิดความเจริญรุ่งเรืองก้าวหน้า และนอกจากนี้ยังเป็นการส่วนประกอบที่ส าคัญ
อีกประการหนึ่งในการรักษาวัฒนธรรมให้คงอยู่ ประเทศไทยมีแหล่งท่องเที่ยวมากมาย และมี
แหล่งท่องเที่ยวเชิงวัฒนธรรมที่หลากหลาย กลายเป็นอุตสาหกรรมการท่องเที่ยวที่มีการ
บริการอ านวยความสะดวกให้ส าหรับนักท่องเที่ยว น าไปสู่การสร้างรายได้ จ้างงานให้เกิด
ขึ้นกับชุมชน และท่ามกลางการแข่งขันประกอบกับกระแสการพัฒนาแหล่งท่องเที่ยวเชิง
วัฒนธรรม ต้องอาศัยกลยุทธ์ละสิ่งที่ดึงดูดความสนใจ เพ่ือจูงใจให้นักท่องเที่ยวให้อยากจะมา
เที่ยว และถือว่าเป็นประเทศที่มีความโชคดี มีเอกลักษณ์เฉพาะตน มีการถ่ายทอดทาง



               วารสารวิชาการ มจร บุรี รัมย์  | 417 
                         ปีท่ี 8  ฉบับท่ี 3 (2566) : กันยายน – ธันวาคม 

วัฒนธรรมกันมาอย่างยาวนาน มีความหลากหลายทางวัฒนธรรมตามภูมิภาค ในภาคใต้ของ
ประเทศไทยมีประเพณีและพิธีกรรมที่หลากหลาย อาทิเช่น ประเพณีชักพระแสดงให้เห็นถึง
แนวทางในการพัฒนาการท่องเที่ยวเชิงวัฒนธรรมในประเทศไทยด้วยการค านึงถึงการอนุรักษ์
ศิลปวัฒนธรรมและขนบธรรมเนียมประเพณีเพ่ือให้เกิดการขับเคลื่อนทางเศรษฐกิจการ
ท่องเที่ยวที่ยั่งยืน ประเพณีชักพระ เป็นประเพณีที่ถูกเชื่อมโยงความเชื่อเมื่อครั้งพุทธกาล 
พระพุทธเจ้าเสด็จกลับจากสวรรค์ชั้นดาวดึงส์  เพ่ือโปรดพระพุทธมารดาในพรรษาที่ 7                                              
โดยเสด็จลงจากสวรรค์หลังวันออกพรรษาพอดี โดยเหตุการณ์ในครั้งนั้นเองท าให้
พุทธศาสนิกชนได้จ าลองเหตุการณ์ที่พระพุทธองค์เสด็จกลับลงมาจากสวรรค์ ด้วยการระดม
แรงกายแรงใจช่วยกันจัด รถ หรือ เรือ ตกแต่งอย่างงดงาม ประดิษฐานพระพุทธรูปยืนใน
บุษบก หรือ พนมพระ ซึ่งชาวใต้ เรียกว่า นมพระ ออกแห่ไปตามถนนสายต่าง ๆ รอบเมือง
เพ่ือเป็นการเฉลิมฉลองและร าลึกถึงเหตุการณ์ส าคัญดังกล่าวในครั้งพุทธกาล (พระมหาฐิติ
พงศ์ ชูจิตต์, 2561: 85) ประเพณีชักพระ เป็นประเพณีที่ส าคัญและยิ่งใหญ่ที่สุดของจังหวัดสุ
ราษฎร์ธานี เป็นการแสดงออกถึงความเชื่อมั่นและศรัทธาในพระพุทธศาสนา ทั้งยังเป็นกลไก
วิถีวัฒนธรรมที่ผสานชุมชนให้เข้มแข็ง ด้วยการรวมพลัง ร่วมแรง ร่วมใจของชาวบ้านให้เกิด
เป็นประเพณีที่งดงาม โดยผ่านกระบวนการสร้างสรรค์แนวคิด ภูมิปัญญาท้องถิ่นอัน
ทรงคุณค่า ซึ่งปฏิบัติสืบทอดกันมาแต่โบราณ ทั้งยังเป็นประเพณีที่สะท้อนวิถีชีวิต การด าเนิน
ชีวิตของชาวบ้านในจังหวัดสุราษฎร์ธานี แสดงออกถึงการยึดถือพระพุทธศาสนาอันเป็นที่พ่ึง
ที่ยึดเหนี่ยวทางจิตใจอย่างมั่นคงเข้มแข็ง (พระมหาฐิติพงศ์ ชูจิตต์, 2561: 85) ส าหรับการ
ทอดผ้าป่า เป็นพิธีท าบุญอย่างหนึ่งของชาวพุทธที่มีมาตั้งแต่ครั้งโบราณ โดยก่อนจะมีพิธีการ
ทอดผ้าป่าเกิดขึ้นอย่างในปัจจุบัน มีความเป็นมาที่ว่า ในสมัยพุทธกาลจีวรของพระภิกษุสงฆ์
นั้นท าขึ้นจากผ้าที่ชาวบ้านทิ้งแล้วตามชายป่า ที่น ามาซักล้างและตัดเย็บเพ่ือนุ่งห่มเป็นจีวร 
เมื่อชาวบ้านเห็นความยากล าบากนั้น จึงมีความต้องการถวายแต่ยังไม่มีพุทธานุญาต จึงท าได้
เพียงน าผ้าที่ดีไปทอดทิ้งไว้ตามทางเดินป่า หากพระภิกษุสงฆ์รูปใดมาพบแล้วน าผ้าไปใช้เป็น
จีวรได้ต่อไป โดยประเพณีนี้จะท าในคืนวันขึ้น 15 ค่ าเดือน 11 ของทุกปี ซึ่งในวันรุ่งขึ้น แรม 1 
ค่ าเดือน 11 ก็จะท าพิธีทอดผ้าป่ารับงานบุญออกพรรษาโดยจะมีพระสง ฆ์ไปท าพิธีรับ
ทอดผ้าป่าในช่วงเช้ามืด จากนั้นมีประเพณีชักพระ ที่มีเรือพนมพระทั้งทางบกและทางน้ าจัด
เรือพระตกแต่งอย่างสวยงามกว่าร้อยวัดให้พุทธศาสนิกชนได้ท าบุญจนได้ชื่อว่าพุ่มผ้าป่าหน้า
บ้าน มหัศจรรย์ท าบุญร้อยวัดในวันเดียวรับงานบุญออกพรรษามีท ากันเฉพาะในอ าเภอเมือง 
จังหวัดสุราษฎร์ธานีเท่านั้น  

ดังนั้นในปัจจุบัน จังหวัดสุราษฎร์ธานี ได้จัดให้มีประเพณีชักพระในทุกปี เพ่ือเป็น
การส่งเสริมการท่องเทียงเชิงวัฒนธรรม สร้างรายได้ให้กับชุมชน และรักษาประเพณีพิธีกรรม
ที่ดีงามทางพระพุทธศาสนา และเพ่ือให้เกิดการส านึกรักและหวงแหนให้อนุชนรุ่นหลังได้เห็น
ถึงคุณค่าและควรแก่การศึกษาเรียนรู้ต่อไป 

 



418 | Academic MCU Buri ram Journal  
          Vol. 8  No. 3 (2023) : September–December  

2. การท่องเที่ยวเชิงวัฒนธรรม (Cultural Tourism)  
การท่องเที่ยวเป็นธุรกิจบริการอย่างหนึ่งที่สร้างรายได้ สร้างงาน สร้างอาชีพ

ให้กับบุคคลในพ้ืนที่จังหวัดสุราษฎร์ธานี และความส าคัญของอุตสาหกรรมท่องเที่ยวนั้นก็คือ 
เป็นแหล่งที่มาของรายได้ในรูปแบบเงินตราต่างประเทศ ช่วยลดปัญหาการขาดดุลการช าระเงิน
ระหว่างประเทศ ช่วยสร้างอาชีพ การจ้างงาน กระจายรายได้ ก่อให้เกิดการกระตุ้นการผลิต 
และที่ส าคัญ ก่อให้เกิดการเปลี่ยนแปลงโครงสร้างทางเศรษฐกิจของท้องถิ่น โดยมีขอบข่าย
ทั้งภาครัฐและเอกชน ที่สร้างขึ้นเพ่ือให้บริการและตอบสนองความต้องการของนักท่องเที่ยว  

การท่องเที่ยวเชิงวัฒนธรรม เป็นการท่องเที่ยวที่เก่าแก่ที่สุดในทัศนะของการ
ท่องเที่ยวยุคใหม่ ซึ่งมีความเป็นมาตั้งแต่สมัยโบราณ เป็นการท่องเที่ยวของกลุ่มคนกลุ่มหนึ่ง
ตามแหล่งประวัติศาสตร์หรือแหล่งวัฒนธรรม การเข้าร่วมกิจกรรมเฉพาะกิจและงานรื่นเริง
ต่าง ๆ หรือการเข้าชมพิธภัณฑ์เป็นต้น ก าหนดกิจกรรมเหล่านี้ถือเป็นการท่องเที่ยวที่
เกี่ยวข้องกับวัฒนธรรมและได้ประโยชน์ทั้งนักท่องเที่ยวและชุมชนที่เป็นเจ้าบ้านด้วยการ
ท่องเที่ยวแห่งประเทศไทย (2548: 4) ได้กล่าวถึงการท่องเที่ยวเชิงวัฒนธรรมไว้ว่า เป็นการ
ท่องเที่ยวเพ่ือชื่นชมสิ่งที่มีทางวัฒนธรรม หรือสิ่งที่ถูกสร้างขึ้น จนกลายเป็นโบราณสถาน 
โบราณวัตถุ ศิลปะ ขนบธรรมเนียม ประเพณี ร่วมไปถึงวิถีการด าเนินชีวิต หรือทุก ๆ อย่าง
ทางวัฒนธรรมที่แสดงถึงความเจริญรุ่งเรือง และมีวัฒนาการกับสภาพสิ่งแวดล้อมของคนใน
แต่ละยุคสมัย ท าให้ผู้ท่องเที่ยวได้ทราบประวัติความเป็นมา ความเชื่อมโยงจากอดีตและ
แนวคิดมุมมองของคนรุ่นก่อนที่ถ่ายทอดมาถึงคนรุ่นปัจจุบันผ่านวัฒนธรรมสิ่งเหล่านี้ แหล่ง
ท่องเที่ยวเชิงวัฒนธรรมมีการให้ความรู้และความภูมิใจที่เน้นเสนอลักษณะ วัฒนธรรม
ประวัติศาสตร์โบราณคดีและสถานที่ต่าง ๆ ที่มนุษย์สร้างขึ้นโดยเกี่ยวเนื่องกับความเป็นอยู่
ของสังคมและให้ทุกฝ่ายร่วมกันรับผิดชอบต่อสิ่งแวดล้อม โดยได้จ าแนกประเภทของการ
ท่องเที่ยวเชิงวัฒนธรรม ดังนี้ 

1. การท่องเที่ยวประเภทประวัติศาสตร์โบราณสถานและโบราณวัตถุเป็น
ทรัพยากรท่องเที่ยวที่มนุษย์สร้างขึ้นตามประโยชน์ของมนุษย์เองทั้งที่เป็นมรดกในอดีตและ
ได้สร้างเสริมขึ้นในสมัยปัจจุบัน ซึ่งมีความส าคัญทางการศึกษาโบราณสถานและความรุ่งเรือง
ในสมัยอดีตท่ียังหลงเหลือ และสามารถดึงดูดให้เกิดความสนใจอยากเข้าไปศึกษาท่องเที่ยว 

2. การท่องเที่ยวประเภทศิลปวัฒนธรรมประเพณีและกิจกรรมเป็น
ทรัพยากรท่องเที่ยวที่มนุษย์สร้างขึ้นในรูปแบบของการด าเนินชีวิตของผู้คนในสังคมแต่ละ
กลุ่มชนที่มีความแตกต่างกันไปตามสภาพแวดล้อมทางธรรมชาติโดยยึดถือปฏิบัติ สืบเนื่องกัน
มาเป็นแบบแผนของชุมชน ท าให้เกิดแรงจูงใจในการจัดกิจกรรมต่าง ๆ สร้างความสนใจให้
เกิดกับนักท่องเที่ยวที่จะเดินทางไปศึกษา เยี่ยมชม มี 2 ประการด้วยกัน คือ   
 2.1 ศิลปะชุมชน ได้แก่ ชุมชนตลาดน้ าอัมพวา การละเล่นพ้ืนเมือง 
สินค้าการเกษตร เป็นต้น 



               วารสารวิชาการ มจร บุรี รัมย์  | 419 
                         ปีท่ี 8  ฉบับท่ี 3 (2566) : กันยายน – ธันวาคม 

2.2 ประเพณี ได้แก่ แห่เทียนเข้าพรรษา ลอยกระทง กินเจ โยนบัว                                        
บุญบั้งไฟ เป็นต้น 

การท่องเที่ยวเชิงวัฒนธรรม เป็นการท่องเที่ยวในชุมชุม หรือสถานที่อันอุดมไป
ด้วยวัฒนธรรม ได้เรียนรู้ถึงประวัติศาสตร์ของสถานที่ต่าง ๆ ที่คนท าขึ้น และเกี่ยวเนื่องกับ
ความเป็นอยู่ของสังคมโดยมุ่งเน้นในการให้ความรู้ในด้านเกร็ดประวัติศาสตร์ สิ่งที่น่าสนใจ 
และความภาคภูมิใจ แหล่งท่องเที่ยวเชิงวัฒนธรรม จ าแนกประเภทของการท่องเที่ยวเชิง
ศิลปวัฒนธรรม 2 ประการ คือ การท่องเที่ยวประเภทประวัติศาสตร์และการท่องเที่ยว
ประเภทศิลปะวัฒนธรรมประเพณีต่าง ๆ  

 
3. ประเพณีและความหมาย 

ในพจนานุกรมฉบับราชบัณฑิตสถาน ปีพุทธศักราช 2542 ให้ความหมายของค า
ว่า ประเพณี คือ สิ่งที่ถือปฏิบัติตาม ๆ กันมา กลายเป็นแบบอย่างถูกส่งต่อและสืบทอดเป็น
รุ่น ๆ อย่างมีแบบแผน จนเป็นขนบธรรมเนียมหรือจารีต (ราชบัณฑิตยสถาน, 2542: 181) 

รัชนีกร เศรษโฐ (2532: 149 ให้ความหมายประเพณี ว่า เป็นสิ่งที่คนส่วนใหญ่
ปฏิบัติกันมาและเป็นที่ยอมรับของคนหมู่มาก จนเป็นความเคยชินในสังคม ถ้าหากจะ
กล่าวถึงประเพณี ก็ยังหมายถึง นิสัยของคนในสังคมที่ได้รับการถ่ายทอด จนกลายเป็นมรดก
วัฒนธรรมและจะมีให้เห็นทุกภูมิภาคของประเทศไทย เช่น ภาคตะวันออกเฉียงเหนือ                                  
มีประเพณีบุญบั้งไฟ ภาคกลาง มีประเพณีโยนบัว ภาคเหนือ มีประเพณียี่ เป็ง ภาคใต้                                      
มีประเพณีชักพระ เป็นต้น กลายเป็นคติความเชื่อ ข้อคิด การกระท า ศีลธรรม ประเพณี
พิธีกรรม ที่เกิดขึ้นในสังคมต่าง ๆ ซึ่งเป็นการสืบทอดท ากันมาตั้งแต่สมัยก่อน จนมีการรักษา
ต่อยอดและสืบต่อกันมาจนถึงปัจจุบัน 

สุพัตรา สุภาพ (2541: 103) ได้ให้ความหมายไว้ว่า ประเพณี คือ แนวความคิด 
ความเชื่อ ค่านิยม ทัศนคติ ศีลธรรม จารีต รวมไปถึงระเบียบแบบแผน และวิธีการต่าง ๆ                                       
ที่ผสมผสานกันจนกลายเป็นพิธีกรรมต่าง ๆ จากอดีต และถูกส่งต่อและมีอิทธิพลจนถึงปัจจุบัน 

สรุปได้ว่า ประเพณี หมายถึง สิ่งที่ดีงาม ได้ถูกรักษา สืบทอดไว้ ส่งต่อจากรุ่นสู่รุ่น 
มีเอกลักษณ์เฉพาะตนตามพ้ืนถิ่นนั้น ๆ และเป็นสิ่งที่สังคมส่วนใหญ่ให้การยอมรับ นอกจากนี้
ยังรวมไปถึง ความคิด มุมมอง ค่านิยม และวิถีความเป็นอยู่อีกด้วย 

4. ประเภทของประเพณี 
ประเพณี แบ่งออกเป็นประเภทต่าง ๆ ได้หลากหลายแล้วแต่การใช้จ าแนก                                     

ซึ่งมีนักวิชาการแบ่งไว้ดังนี้ 
ประภาศรี สีหอ าไพ (2538: 2) ได้แบ่งตามลักษณะการด าเนินชีวิตไว้ 3 ประเภท 

สรุปได้ดังนี้ 



420 | Academic MCU Buri ram Journal  
          Vol. 8  No. 3 (2023) : September–December  

1. ประเพณีที่เกี่ยวกับชีวิต  เป็นประเพณีที่เกี่ยวข้องตั้งแต่การเกิดไปถึง                                
การตาย ได้แก่ ประเพณีการเกิด ประเพณีบวชพระ ประเพณีการแต่งงาน ประเพณีเกี่ยวกับ
การตาย อันเกี่ยวเนื่องด้วยศาสนพิธี เป็นต้น 

2. พระราชพิธีและประเพณีที่เกี่ยวข้องกับเทศกาลต่าง ๆ โดยเฉพาะประเพณี
เป็นการจัดกิจกรรมขึ้นพร้อมกับความเชื่อ ที่ได้ถูกสืบทอด และบอกเล่าต่อ ๆ กันมาที่เป็น
ทางการเกี่ยวข้องกับพระเจ้าแผ่นดิน เช่น พระราชพิธีแรกนาขวัญ กฐินพระราชทาน ในส่วน
ที่เป็นประเพณีท่ัวไปที่คนไทยรู้จักกันดี เช่น ประเพณีสงกรานต์ ประเพณีลอยกระทง เป็นต้น  

3. ประเพณีที่เกี่ยวกับพระพุทธศาสนา ได้แก่ วันวิสาขบูชา เทศน์มหาชาติ 
กฐิน วันเข้าพรรษา ออกพรรษา เป็นต้น 

สมชัย ใจดี และยรรยง ศรีวิริยาภรณ์ (2536: 1) ได้แบ่งประเพณีเป็น 3 ประเภท  
สรุปได้ดังนี้  

1. จารีตประเพณี เกี่ยวข้องกับหลักศีลธรรม ในสังคมเป็นบรรทัดฐานในการ
อยู่ร่วมกันในสังคม และเพ่ือให้คนในสังคมปฏิบัติอย่างเข้มงวด เช่น การแสดงออกถึงความ
กตัญญูต่อบิดามารดา เป็นต้น 

2. ขนบประเพณี มีขั้นตอนและระเบียบแบบแผน สามารถเปลี่ยนแปลงได้
ตามกาลเวลา มีทั้งโดยตรงและโดยอ้อม ดังนี้ 

2.1 โดยตรง คือ มีแบบแผนวิธีการ อย่างมีทิศทาง คือ ระเบียบในองค์กร 
ในหมู่บ้าน หรือของราชการ แม้กระทั้งเรื่องการศึกษาต้องมีระเบียบแบบแผนประการใดบ้าง เป็นต้น 

2.2. โดยอ้อม ที่สืบต่อกันมาอย่างช้านานจนกลายเป็นประเพณี อาจจะ
มีเรื่องราวมาจากต านาน นิทาน ที่ถูกปลูกฝั่งใส่ความเชื่อลงไป เป็นต้น 

3. ธรรมเนียมประเพณี ไม่มีแบบแผนพิธีการหรือขั้นตอนเหมือนจารีต                                  
แต่เป็นความเคยชิน เช่น ไม่มีผิดหรือถูกเหมือนจารีตประเพณี เป็นเรื่องปฏิบัติสืบต่อกันมา 
จากที่ได้รู้ ได้เห็น ได้ท า จนกลายเป็นค่านิยมถูกสืบทอดต่อ ๆ กันมา เช่น การดื่มน้ าชา การ
ใช้ช้อนส้อม หรือการกิน เป็นต้น 

เมื่อกล่าวสรุป ประเพณีสามารถแบ่งได้หลายประเภท ทั้งทางตรงและ
ทางอ้อม มีตั้งแต่เกิดจนถึงตาย และมีความเกี่ยวข้องด้านศาสนา น าไปสู่พิธีกรรมต่าง ๆ 
ตามมา ขึ้นอยู่กับวัตถุประสงค์ที่จะศึกษา เนื่องจากประเพณีเป็นธรรมเนียมปฏิบัติของแต่ละ
สังคมแล้วแต่ว่าสังคมให้คุณค่าและความส าคัญกับประเพณีนั้นอย่างไร 

 
5. ความส าคัญทางประเพณี 
 รัชนีกร เศรษโฐ (2532: 4) ได้กล่าวถึงความส าคัญประเพณีไว้ว่า  
 1. ประเพณีเป็นวัฒนธรรมประจ าชาติที่ส าคัญ แสดงถึงความเจริญจากอดีต
ที่ผ่านมา  



               วารสารวิชาการ มจร บุรี รัมย์  | 421 
                         ปีท่ี 8  ฉบับท่ี 3 (2566) : กันยายน – ธันวาคม 

 2. ประเพณีบอกถึงความรุ่งเรือง มีอารยธรรมและบ่งบอกถึงความเข็มแข็ง
ไม่ด้อยไปกว่าชาติใด 
 3. ประเพณีไทยเป็นอัตลักษณ์อย่างหนึ่งของไทย ซึ่งชาติใดก็ไม่สามารถ
เลียนแบบได ้
 4. ประเพณีเชื่อมโยงกับวัฒนธรรมของคนในชาติให้มีความเป็นเอกภาพ 
สร้างความแนบแน่น และความม่ันคงของคนในชาติ 
 5. ประเพณีนั้นเป็นเครื่องมือแสดงให้เห็นอดีตที่ผ่านมา รักในสิ่งที่ถูกสืบ
ทอดว่าควรรักษา 
 ประเพณี จึงมีความส าคัญที่สามารถบ่งบอกถึงความเป็นชาติ อารยธรรม 
เอกลักษณ์ ความมั่นคง ซึ่งรวมถึงกฎเกณฑ์หรือแบบแผนเพ่ือก าหนดลักษณะของคนในสังคม
ได้ เช่น ประเพณีแสดงออกถึงความเป็นอัตลักษณ์ของคนในท้องถิ่น และวัฒนธรรมของคนใน
ชาติได้อีกด้วย 
 
6. ประเพณีและคุณค่า 
 วิจิตรา ขอนยาง (2532: 41) ได้ศึกษาจากวรรณกรรมพ้ืนบ้าน พบประเพณีที่
เกี่ยวข้อง มีดังนี ้
 1. ศาสนา  
  1.1 ประเพณีบางอย่างท าให้ได้แสดงถึงความกตัญญูต่อผู้มีพระคุณ ทั้งตอนที่
มีชีวิตอยู่และตอนที่เสียชีวิตไปแล้ว เช่น ประเพณีสงกรานต์ ประเพณีการให้ทานแก่ผู้ที่
ล่วงลับ เป็นต้น 
  1.2 ประเพณีท าให้ผู้ปฏิบัติเกิดความร่มเย็นแก่จิตใจ ส่งผลให้เกิดการประพฤติ
ที่ดีตามไปด้วย 
  1.3 ประเพณที าให้เกิดความเชื่อมั่นศรัทธา เป็นประเพณีทางพระพุทธศาสนา 
การรักษาศีล เป็นต้น 
  1.4 ประเพณที าให้คนในชุมชนเกิดความสมัครสมานสามัคคี เห็นอกเห็นใจกัน 
เช่น การให้ทานเป็นต้น 
 2. วัฒนธรรม 
  2.1 ประเพณีช่วยควบคุมการกระท าของกลุ่มคนในสังคมให้เป็นผู้ที่ด ารงตน
อยู่ในท านองคลองธรรม มีความสงบเกิดขึ้นในสังคม เช่น ประเพณีที่เกี่ยวข้องในวันส าคัญ
ทางศาสนา 
  2.2 ประเพณีที่มีความเป็นอัตลักษณ์ของประเทศ เป็นเฉพาะบุคคล ชุมชน 
และท ามาร่วมกันเป็นเวลาช้านาน เช่น จรดพระนังคัลแรกนาขวัญ และ วันสงกรานต์ เป็นต้น 
  2.3 ประเพณีที่ยกกฎเกณฑ์ทางสังคมขึ้นมาเพ่ือให้มีความหมาย และได้ก าหนด
เอาไว้จนเป็นแบบอย่างทางพิธีกรรมแต่ละขั้นตอน เช่น การบวช การแต่งงาน ขึ้นบ้านใหม่ เป็นต้น 



422 | Academic MCU Buri ram Journal  
          Vol. 8  No. 3 (2023) : September–December  

 3. เศรษฐกิจและการปกครอง  
  3.1 เป็นเครื่องหมายบอกถึงความเชื่อมโยงทางเศรษฐกิจ การปฏิบัติประเพณี
จะมีความเกี่ยวข้องกับเศรษฐกิจ และการแลกเปลี่ยนทางวัตถุที่จะน ามาประกอบพิธีกรรม 
นั้น ๆ เช่น ค่าท าขวัญ ค่าสินสอด ของฝาก ค่ายกครู เป็นต้น  
  3.2 ประเพณีที่ท าให้เกิดความสามัคคี เพราะเป็นประเพณีเกิดจากการร่วมใจ
ของตนในสังคม และอยู่ร่วมกันด้วยความร่มเย็นเป็นสุข 
 เมื่อกล่าวโดยสรุป ประเพณีต่าง ๆ เป็นส่วนหนึ่งทางสังคมที่ได้รับการยอมรับ
ร่วมกัน มีการรับเอาและถูกสืบต่อ เปลี่ยนแปลงตามช่วงเวลา มีคุณค่าทางศาสนา วัฒนธรรม 
และเศรษฐกิจรวมถึงการปกครอง เป็นตัวเชื่อมโยงให้คนอยู่ร่วมกันด้วยความผาสุก และปกติสุข 
 
7. การอนุรักษ์ประเพณี 
 การอนุรักษ์ของประเพณี ประกาศส านักนายกรัฐมนตรี เรื่อง แนวทางในการรักษา ส่งเสริม 
และพัฒนาวัฒนธรรม พ.ศ.2542 หมวด 3 ได้ให้แนวทางในการรักษา ส่งเสริม และพัฒนา
วัฒนธรรม และการด าเนินงานวัฒนธรรมเพื่อให้วัฒนธรรมเจริญก้าวหน้าอย่างมีระบบไว้ดังนี้ 
 1. ควรส่งเสริมให้มีการวางแผนทางวัฒนธรรม ทั้งเป็นแผนระยะยาว  
แผนระยะสั้น แผนระดับชาติ แผนระดับท้องถิ่น เชื่อมโยงกันอย่างเป็นระบบ 
 2. ควรส่งเสริมและให้การสนับสนุน มีการประสานงานวางแผนและระดม
สมองก าลังทรัพยากรเพ่ือการพัฒนาวัฒนธรรมระหว่างหน่วยงานองค์กร ภาครัฐ เอกชน 
จนถึงระหว่างประเทศ 
 3. การวางแผนพัฒนาวัฒนธรรมในทุกระดับ  ให้ถือว่า ศาสนธรรมเป็นบ่อ
เกิดส าคัญของการประพฤติปฏิบัติ และการใช้ชีวิตประจ าวัน เป็นปัจจัยพ้ืนฐานในการพัฒนา
วัฒนธรรมด้านอื่น ๆ ตามไปด้วย 
 4. ในการวางแผนพัฒนาวัฒนธรรม ไม่ท านุบ ารุงรักษาเพียงอย่างเดียว                                  
ควรมีการพัฒนา อบรมให้เกิดความรู้ ความเข้าใจ เพ่ือให้เห็นคุณค่า อย่างสร้างสรรค์และให้
เหมาะสมกับยุคสมัยด้วย (กระทรวงศึกษาธิการ, 2538: 13) 
  วัฒนธรรมประเพณีควรได้รับการส่งเสริมสนับสนุนจากทั้งภาครัฐและเอกชน                                       
มีการสร้างองค์ความรู้ ปลูกฝังคุณค่า วางแผนพัฒนาหาแนวทางในการอนุรักษ์และต่อยอด
รักษาเพ่ือให้อนุชนรุ่นหลังได้ศึกษาเรียนรู้ต่อไป 
 
8. วิธีการส่งเสริม พัฒนา และรักษาวัฒนธรรม   
 ในประกาศส านักนายกรัฐมนตรี พ.ศ. 2542 หมวดที่ 4 ได้ให้วิธีการในการรักษา 
ส่งเสริม และพัฒนาวัฒนธรรมไว้ ดังนี้ 
 1. การสร้างสรรค์ทางวัฒนธรรม คือ การสร้างนวัตกรรม โดยการริเริ่มจัด
กิจกรรมบุกเบิกประดิษฐ์คิดค้นการวิจัย และการพัฒนาทางวัฒนธรรม 



               วารสารวิชาการ มจร บุรี รัมย์  | 423 
                         ปีท่ี 8  ฉบับท่ี 3 (2566) : กันยายน – ธันวาคม 

 2. การส่งเสริมและสนับสนุน  คือ สนับสนุนให้การช่วยเหลือ จากหน่วยงาน
รัฐและองค์กรภายนอก อย่างเหมาะสม เช่น การจัดสรรงบประมาณในการช่วยสนับสนุนของ
งานวัฒนธรรมด้านอ่ืน ๆ การยกย่องเชิดชูเกียรติและการอุปถัมภ์ศิลปินนักประดิษฐ์คิดค้น 
และบุคคลที่มีผลงานดีเด่นทางวัฒนธรรม 
 3. การประชาสัมพันธ์และการเผยแพร่ คือ น าออกไปสู่สาธารณชนภายนอก 
ด้วยการเผยแพรเ่ป็นเอกสาร ต ารา สื่อตามช่องทางต่าง ๆ ให้เกิดความแพร่หลายออกไป 
 4. ให้บริการทางวัฒนธรรม คือ ด้วยการจัดกิจกรรมการให้ความรู้                                         
และแนวทางการปฏิบัติอย่างถูกต้องเหมาะสม เช่น แนวทางการท่องเที่ยวทางวัฒนธรรม                                     
การบริการห้องสมุด การสาธิต นิทรรศการ การจัดงานมหกรรมวัฒนธรรมขนบธรรมเนียม
ประเพณีตามเทศกาล เป็นต้น 
 5. การอนุรักษ์  ท านุบ ารุง และฟ้ืนฟูวัฒนธรรม คือ การรักษาไว้ซึ่งมรดก
ทางวัฒนธรรม เพ่ือผลประโยชน์แก่อนุชนรุ่นหลังได้ศึกษาเล่าเรียน หาร่องรอยทาง
ประวัติศาสตร์ รวมไปถึงการจัดตั้งหน่วยศิลปากร ศูนย์วัฒนธรรมพิพิธภัณฑ์ และสถานที่ใด ๆ 
เพ่ืออนุรักษ์มรดกทางวัฒนธรรมด้วย 
 6. การเสริมสร้างความเป็นประชาธิปไตยทางวัฒนธรรม คือ การจัดกิจกรรม
หรือด าเนินการให้ประชาชนส่วนใหญ่หรือทั้งหมด ได้มีโอกาสมีส่วนร่วมในการแสดงความ
คิดเห็นการตัดสินใจ การจัดกิจกรรม และการด าเนินการทางวัฒนธรรม ตลอดทั้งมีส่วนร่วม
ในการประพฤติปฏิบัติที่เหมาะสมในการเลือกสรรวัฒนธรรมและการส่งเสริมกิจกรรมด้าน
วัฒนธรรม 
 7. การเสริมสร้างความเข้าใจในวัฒนธรรมที่แตกต่างกัน คือ การจัดกิจกรรม
หรือด าเนินการใด ๆ ทางวัฒนธรรม ให้ประชาชนมีความเข้าใจ และยอมรับความแตกต่าง
ทางวัฒนธรรม เพ่ือลดปัญหาการขัดแย้งระหว่างกลุ่มวัฒนธรรม และเปิดโอกาสให้ทุกคนมี
สิทธิ เสรีภาพในการปฏิบัติตามวัฒนธรรมของตน เพ่ือความมั่นคงของสังคมไทยโดยส่วนรวม 
 8. การจัดการศึกษาเพ่ือวัฒนธรรม คือ การจัดกิจกรรมและด าเนินการ                                         
เพ่ือพัฒนาให้ประชาชนมีความรู้ความสามารถอ่านออกเขียนได้ สื่อความได้อย่างมี
ประสิทธิภาพ เช่น การลดอัตราการไม่รู้หนังสือ การบริการการศึกษาอย่างทั่วถึง การจัด
เนื้อหาทางวัฒนธรรมในหลักสูตรการเรียนการสอนโดยตรงและโดยอ้อม การเตรียมและ
พัฒนาบุคลากรโดยจัดการศึกษา เพ่ือฝึกอบรมนักบริหาร นักวิชาการ ศิลปิน และนักเรียน 
นักศึกษาด้วยวิธีการในระบบและนอกระบบโรงเรียน รวมทั้งการจัดการกิจกรรมทางศิลปะ
ทุกแขนงส าหรับเด็กและเยาวชน 
 9. การปรับปรุงวัฒนธรรมในชีวิตประจ าวัน คือ จัดกิจกรรมปรับปรุง ชุมชน 
สิ่งแวดล้อม และสาธารณูปโภค เสริมสิ่งบันเทิงใจให้เกิดขึ้นกับชุมชน มีสวนสาธารณะ                                     
เกิดความสะอาด สวยงาม  



424 | Academic MCU Buri ram Journal  
          Vol. 8  No. 3 (2023) : September–December  

 10. การเสริมสร้างเอกลักษณข์องประเทศ คือ สร้างภูมิคุม้กันให้ประชาชนมี
เครื่องคุ้มใจ มีความรู้ ความเข้าใจ ในเอกลักษณ์ของชาติ ศาสนา กษัตริย์ ตั้งอยู่บนพ้ืนฐาน
ความเป็นไทย อันเป็นอัตลักษณ์ของหมู่คณะและของคนส่วนใหญ่ในประเทศ  
 11. รักษาไว้ซึ่งคุณค่าทางวัฒนธรรม คือ การด าเนินการให้ประชาชนเห็น
คุณค่าอันดีงามทางวัฒนธรรม มีกิจกรรมการแข่งขันอ่ืน ๆ ทางวัฒนธรรม และให้ความรู้เพ่ือ
ไมใ่ห้วัฒนธรรมถูกท าลายหรือถูกกลืนกินจากวัฒนธรรมต่างประเทศ 
 12. สร้างความสัมพันธ์ด้านวัฒนธรรมระดับชาติ  คือ การจัดกิจกรรมกับ
อาณาประเทศเพ่ือแลกเปลี่ยนวัฒนธรรม ไม่ว่าจะเป็นด้านการศึกษา ความเป็นอยู่ วิถีชีวิต 
ด้วยการไม่กระทบกระทั่งถึงความเป็นวัฒนธรรมของประเทศนั้น ๆ ด้วยหวังเพียงว่าต้องการ
สร้างสรรค์และเรียนรู้สิ่งใหม่ ๆ เพ่ือให้เกิดคุณค่าทางสังคมและเสริมสร้างความสัมพันธ์อันดี
ระหว่างชาติ (กระทรวงศึกษาธิการ, 2538: 7) 
 กล่าวโดยสรุป การท านุบ ารุง ส่งเสริม สืบทอด ทางประเพณี ควรได้รับการ
สนับสนุนจากภาครัฐ เอกชน และประชาชนทุกคนอย่างจริงจัง เป็นการรักษา ส่งเสริม 
อนุรักษ์ไว้เพ่ือให้อนุชนรุ่นหลังได้ประพฤติปฏิบัติสืบทอดต่อไป 
 
10. ประเพณีชักพระ 
 ประเพณีลากพระหรือประเพณีชักพระ เป็นประเพณีดั้งเดิมเก่าแก่ ที่สืบ
เนื่องมาจากต านานทางพุทธศาสนา และถูกสืบทอดความเชื่อมาจากบรรพบุ รุษรุ่นสู่รุ่น 
ของชาวพ้ืนเมืองดั่งเดิมในราชอาณาจักรไทย อาทิ เช่น จังหวัดนครศรีธรรมราช พัทลุง และ
ปัตตานี ชาวเมืองจะมีความเคร่งครัดประเพณีนี้อย่างจริงจัง เพราะสืบเนื่องมาจากบรรพบุรุษ
ดั้งเดิมที่เคยยึดถือไว้ ก าหนดพิธีลากพระ คือ วันแรม 1 ค่ า เดือน 11 คือ ตรงกับเทศกาลวัน
ออกพรรษา อุปกรณ์ส าคัญเกี่ยวกับพิธีลากพระนั้น ได้แก่ การตัดไม้มาท าเป็นรูปคล้ายกับเรือ
โกลน 2 ท่อน และให้เป็น 4 เหลี่ยม ท าให้หัวท้ายสูง ยาวประมาณ 5-6 เมตรแล้วเจาะที่ปัก
เสาข้างละ 3 รู ทั้งหมด 6 รู แล้วสร้างเหมือนรูปปราสาทเล็ก ๆ มี 2 ชั้น ชั้นล่างใช้ส าหรับเอา
เชือกผูกลากดึงตอกหลักปักเสาให้แน่น และแข็งแรงกันมิให้หลุดได้ ส่วนชั้นบนนั้นเรียงจาก
พ้ืนบนประมาณเสมอเอว และชั้นบนนี้มีสิ่งหนึ่งรูปเหมือนธรรมมาสน์ที่พระนั่งเทศนาประดับ
อยู่ส่วนหลัง ยอดสุดซึ่งเป็นยอดปราสาทนี้ชาวพ้ืนเมืองเรียกว่า “ยอดนม” เฉพาะยอดนมมี
การสร้างประกวดแข่งขันความสวยงามกันมาก มีลวดลายต่าง ๆ ท าให้ช่างแต่ละคนได้สร้าง
ไว้ซึ่งฝีมือการสร้างเพ่ือชื่อเสียงอย่างเต็มที่ ครั้นเมื่อถึงเวลามีพิธีลากพระจะได้ไปเปรียบเทียบ
กับท่ีอ่ืน ๆ เพ่ือประลองฝีมือว่าใครท าสวยกว่ากัน วันท าพิธีลากพระ ใช้กลองใหญ่ 1 ใบ หรือ 
2 ใบก็ได้ วางไว้ที่มุมด้านหน้า และมีคนตีกลองอยู่ข้างหลังพระ เป็นกลองน าพระพุทธรูป 
และจะมีพระพุทธรูปยืนปางต่าง ๆ กัน การลากพระต้องใช้คนที่แข็งแรงจ านวนมาก ลากกัน
ไปก็มีโห่และรับเป็นทอด ๆ ดนตรีก็ประโคมให้จังหวะกันไป เมื่อได้ยินหรือได้ชมก็จะเกิด
ความสนุกสนานครึกครื้นมาก การลากพระนั้น ต้องมีที่นัดหมายชุมนุมไว้แห่งใดแห่งหนึ่ง



               วารสารวิชาการ มจร บุรี รัมย์  | 425 
                         ปีท่ี 8  ฉบับท่ี 3 (2566) : กันยายน – ธันวาคม 

เสียก่อน เมื่อถึงก าหนดวันเรียบร้อยแล้วก็จะลากพระไป ณ ที่แห่งนั้น เพียงใจ พร้อมมูล, 
มณฑิรา รอดเจริญ และมยุรี เผือคง (2529: 161-165) กล่าวถึง ประเพณีชักพระของภาคใต้
ว่า ประเพณีชักพระหรือประเพณีลากพระของภาคใต้สืบเนื่องจากคติความเชื่อทาง
พระพุทธศาสนา จัดขึ้นในวันแรม 1 ค่ า เดือน 11 โดยการน าพระพุทธรูปขึ้นประดิษฐาน
ภายใต้บุษบก ซึ่งสร้างไว้บนเรือหรือรถที่เรียกว่า เรือพระ แล้วชักลากไปยังจุดหมายเมื่อไปถึง
ที่หมายแล้วอาจมีการสมโภชน์หรือไม่ก็ได้ แล้วชักหรือลากกลับซึ่งอาจเป็นการกระท าในวัน
เดียวกันหรือไม่ก็ได้  การชักพระก็จะมีการท าบุญตักบาตร  การตีกลอง และเครื่องดนตรีอ่ืน  
ๆ ประโคมทั้งก่อนและในขณะลากพระ การลากพระถ้าลากทางบกก็เรียกว่า ลากพระบก                                    
แต่ถ้าสถานที่ใดสะดวกที่จะชักลากไปตามแม่น้ าล าคลองก็เรียก “ลากพระน้ า” การลากพระ
ก่อให้เกิดวัฒนธรรมอ่ืน ๆ ที่ตามมา คือ การละเล่น กีฬา และอาหาร เช่น การแข่งเรือ                                                    
การท าข้าวต้มมัด สุธิวงศ์ พงค์ไพบูลย์ (2529: 165) ได้เขียนไว้ในสารานุกรมวัฒนธรรมภาคใต้ 
และได้กล่าวถึงประเพณีลากพระว่า  ลากพระหรือชักพระเป็นประเพณีเนื่องในพุทธศาสนา 
กระท ากันหลังวันมหาปวารณาหรือวันออกพรรษา 1 วัน คือตรงกับวันแรม 1 ค่ า เดือน 11 
โดยชาวพุทธจะนิยมอาราธนาพระพุทธรูปมาประดิษฐ์บนบุษบกที่วางอยู่เหนือเรือ หรือรถ 
แล้วแห่ชักลากไปตามท้องถนน ที่ใดเป็นทางน้ าก็จะแห่โดยทางเรือ ไปตามล าคลองต่าง ๆ 
ประเพณีชักพระจึงเป็นประเพณีที่ชาวภาคใต้ท ากันมาอย่างยาวนานตั้งแต่สมัยโบราณ และ
ก่อให้เกิดวัฒนธรรมอื่น ๆ สืบเนื่องหลายอย่าง เช่น ประเพณีการแข่งเรือพาย การแข่งประชัน
โพนหรือแขง่โพน กีฬาชัดต้ม การท าต้มย่าง  การเล่นเพลงเรือ สัญญา วัชรพันธ์ (2535: 77-78) 
ได้เขียนไว้ในชีวิตไทยปักษ์ใต้ ว่า ประเพณีลากพระหรือประเพณีชักพระตามปกติมีใน แรม 1 ค่ า 
เดือน 11 บางพ้ืนที่ก็มีวันแรม 1 ค่ า เดือน 5 หรือไม่ก็จัดให้มีปีละ 2 ครั้ง แต่ส่วนมากมีเฉพาะ
วันออกพรรษา คือ วันแรม 1 ค่ า เดือน 11 โดยมีประวัติเล่าสืบต่อกันมาว่าในสมัยพุทธกาล
พระพุทธเจ้าเสด็จขึ้นไปจ าพรรษาเพ่ือโปรดพุทธมารดาบนสวรรค์ขั้นดาวดึงส์เมื่อถึงวันออก
พรรษา แรม 1 ค่ า เดือน 11 พระองค์ก็เสด็จกลับลงมาสู่มนุษย์โลก พุทธศาสนิกชนเมื่อทราบ
ข่าวต่างยินดีพากันไปต้อนรับพร้อมกับน าภัตตาหารต่าง ๆ ไปถวาย อัญเชิญพระองค์ประทับ
บนบุษบกแห่ไปที่ประทับ จึงได้เกิดประเพณีชักพระข้ึน 
 ประเพณีลากพระหรือชักพระเป็นส่วนหนึ่งของประเพณีทางน้ า ถึงแม้เทศกาลทาง
น้ าจะมีจ านวนน้อยลง หรือฉลองกันไม่ใหญ่โตเท่ากับสมัยก่อนก็ตาม แต่ก็ยังเป็นงานที่
สนุกสนาน เมื่อถึงก าหนดเวลาชาวบ้านจะอัญเชิญพระพุทธรูปจากวัดออกมาแห่เป็นขบวน 
งานชักพระท่ีน่าประทับใจมากท่ีสุด คือที่จังหวัดสุราษฎร์ธานี  ซึ่งมีทั้งการชักพระทางบกและ
ทางน้ า ในอดีตชักพระทางบกใช้วิธีลาก “แพ” โดยไม่มีล้อเข็น “แพ” นี้มีอยู่ 2 ล าท าเป็นรูป
พญานาค บน “แพ” มีธงประดับและมีพระพุทธรูปประดิษฐานอยู่เส้นทางที่ลาก “แพ”                                     
ผ่านเป็นระยะทางยาวและต้องข้ามทุ่งนา แต่ชาวบ้านก็พร้อมใจกันลากไปจนส าเร็จเหมือนกับ
ว่าเป็นการลากแพในน้ า การชักพระทางน้ า ก็จะเป็นแพที่ลอยอยู่ในน้ าจริง ๆ  คือแพชักพระ
ที่แม่น้ าตาปี แพ ดังกล่าวประกอบด้วยเรือพระ 3 ล า ผูกขนานเข้าด้วยกัน ตรงกลางจัดเป็น



426 | Academic MCU Buri ram Journal  
          Vol. 8  No. 3 (2023) : September–December  

ที่ตั้งบุษบกส าหรับประดิษฐานพระพุทธรูปส าคัญของชาวเมือง ซึ่งล้อมรอบด้วยฉัตรและธง
นานาชนิด ด้านข้างทั้งสองของแพท าเป็นรูปพญานาคขนาดใหญ่ และจะมีชาวบ้านแจวเรือ
ออกมาช่วยกันลากแพ แต่ในปัจจุบันการชักพระแบบนี้ไม่มีให้เห็นแล้ว การชักพระทางน้ า
และชักพระทางบกหันมาใช้เรือเครื่องยนต์และรถยนต์แทน จะมีการจัดประดับตกแต่งตาม
ความนิยมร่วมสมัยแตกต่างกันออกไป แต่คงไว้ซึ่งความเป็นเอกลักษณ์เฉพาะถิ่นของภาคใต้  
 สรุปได้ว่า ประเพณีลากพระหรือชักพระเป็นประเพณีที่เกี่ยวเนื่องกับพุทธศาสนา 
และเป็นประเพณีที่กระท ากันติดต่อมาช้านาน อีกทั้งเป็นประเพณีที่ก่อให้เกิดวัฒนธรรม
หลากหลาย เช่น วัฒนธรรมการละเล่นพ้ืนบ้าน วัฒนธรรมทางศิลปะลายไทย วัฒนธรรม
ทางด้านการคมนาคม วัฒนธรรมด้านศาสนา เป็นต้น 
 
11. ประเพณีชักพระ-ทอดผ้าป่าของจังหวัดสุราษฏร์ธานี  
 ออกพรรษาของทุกปี จังหวัดสุราษฎร์ธานี จะมีงานบุญที่ส าคัญและยิ่งใหญ่ ได้แก่ 
ประเพณีชักพระ ทอดผ้าป่า และแข่งเรือยาว ซึ่งอนุรักษ์สืบทอดกันมาแต่บรรพบุรุษ จนนับได้
ว่าเป็นมรดกแห่งศิลปวัฒนธรรมและจารีตประเพณีของจังหวัดโดยเฉพาะ  
 การชักพระ จะถือเอาวันออกพรรษา ซึ่งตรงกับแรม 1 ค่ า เดือน 11 อัญเชิญ
พระพุทธรูปให้พุทธศาสนิกชนชักลากแห่ไปบ าเพ็ญกุศล และสมโภชเพ่ือความเป็นสิริมงคล 
เรียกว่า "ชักพระทางบก" และ "ชักพระทางน้ า" เป็นการจ าลองเหตุการณ์ตามเรื่องราวในวัน
เทโวโรหนสูตร ที่กล่าวไว้ว่า สมัยพุทธกาลพระพุทธเจ้าเสด็จขึ้นไปจ าพรรษา ณ สวรรค์ชั้น
ดาวดึงส์ เพ่ือแสดงธรรมโปรดพุทธมารดา ครั้นถึงวันออกพรรษาจึงเสด็จลงมาสู่โลกมนุษย์
ทางบันไดแก้ว เมื่อพุทธศาสนิกชนทราบข่าวต่างยินดี ชวนกันเฝ้ารอตักบาตรรับเสด็จอย่าง
คับคั่ง จนเกิด "ประเพณีตักบาตรเทโว" ขึ้น ควบคู่กับประเพณีชักพระจังหวัดสุราษฎร์ธานี   
ประเพณีชักพระ มีทั้งชักพระทางบกและชักพระทางน้ า ก่อนถึงวันออกพรรษา ในทุก ๆ ปี  
ชาวบ้านจะมีการเตรียมตัวกันจัดเตรียมเรือ หรือ รถ ประดับประดาตกแต่งสวยงาม แล้วอัน
เชิญพระพุทธรูปขึ้นไปประดิษฐานบนบุษบก เมื่อถึงวันออกพรรษา ชาวบ้านก็จะพากันท าบุญ
ด้วยของคาว หวาน ขนมข้าวต้มมัด จะมีการชักพระเพ่ือไปสมโภช พร้อมประกอบการตีกลอง
และตีตะโพนไปตลอดระยะทาง ส่วนการทอดผ้าป่าที่นี่จะแตกต่างจากท้องถิ่นอ่ืน ๆ คือ 
"ทอดผ้าป่าหน้าบ้าน" ท าติดต่อกันมาตั้งแต่สมัยอดีต และเล็งเห็นว่างานชักพระ-ทอดผ้าป่า 
เป็นงานใหญ่ ชาวต่างชาติและเมืองอ่ืน ๆ ให้ความสนใจ จึงก าหนดให้เป็นงานประจ าจังหวัด
จนถึงปัจจุบันนอกเหนือจากประเพณีชักพระ-ทอดผ้าป่าแล้ว อีกสิ่งหนึ่งที่สร้างความ
สนุกสนานและสีสันให้กับล าน้ าตาปี คือ "การแข่งขันเรือยาว" ซึ่งจัดขึ้นพร้อม ๆ กับการ
แข่งขันเรือพายและการประกวดเรือแต่ง ประเพณีนี้ยังเป็นจุดก าเนิดของเรือยาวที่มีชื่อเสียง 
เป็นที่รู้จักทั้งชาวไทยและชาวต่างประเทศ คือ เรือเจ้าแม่ตาปี และเรือเจ้าแม่ธารทิพย์  
 ประเพณีชักพระ-ทอดผ้าป่าและแข่งเรือยาวของจังหวัดสุราษฎร์ธานี จะจัดขึ้น
ระหว่างเดือนตุลาคม บริเวณริมเขื่อนแม่น้ าตาปี มีการจัดขบวนแห่พระทางบกและแห่                                 



               วารสารวิชาการ มจร บุรี รัมย์  | 427 
                         ปีท่ี 8  ฉบับท่ี 3 (2566) : กันยายน – ธันวาคม 

พระทางน้ า มีการจัดพุ่มผ้าป่าทั่วเมืองเป็นภาพพุทธชาดกแห่งเดียวในประเทศไทย โดยในคืน
วันที่ 15 ค่ า เดือน 11 มีการประกวดพุ่มผ้าป่า และวันรุ่งขึ้นซึ่งเป็นวันออกพรรษา พระสงฆ์
จะชักพุ่มผ้าป่าพร้อมกันทั่วเมือง ส่วนการแข่งขันเรือยาว จะมีการจัดแข่งขันบริเวณล าน้ าตา
ปี เกาะล าพู ระหว่างช่วงเดือน ตุลาคม หรือ พฤศจิกายนของทุกปี ยังมีการแสดงมหรสพการ 
ทั้งดนตรีร่วมสมัย-ลูกทุ่ง และการแสดงนาฏศิลป์ มโนราห์ หนังตะลุง ให้ชมในงานอีกด้วย 
ประเพณีชักพระจะเกิดขึ้นไม่ได้หากไม่มีขั้นตอนของประเพณี คือ 1. ความศรัทธาต่อ
พระพุทธศาสนา 2. ความเสียสละทางกายและทรัพย์สิน 3. ผู้ร่วมงานต้องมีสุนทรียภาพ  
4. มีจิตส านึกหวงแหนในความถูกต้องดีงามและนอกจากนี้ประเพณีชักพระของชาว
สุราษฏร์ธานีถือว่าเป็นอัตลักษณ์และเป็นจุดเด่นของจัดหวัด และมีจุดเด่น ๆ ที่เกี่ยวเนื่องด้วย 
คือ พิธีกรรม การละเล่น การแข่งเรือ การกิน ที่ไม่เหมือนกับภาคอ่ืน ๆ  
 
12. สรุป  
 การท่องเที่ยวเชิงวัฒนธรรมเป็นการท่องเที่ยวเพ่ือชื่นชมสิ่งที่มีทางวัฒนธรรม หรือ
สิ่งที่ถูกสร้างข้ึนด้วยฝีมือมนุษย์ มีทั้งโบราณสถานและโบราณวัตถุ รวมไปถึงกิจกรรมและงาน
รื่นเริงต่าง ๆ ด้วย 
 การท่องเที่ยวเชิงวัฒนธรรมจ าแนกออกเป็น 2 ประเภท คือ 1) การท่องเที่ยว
ประเภทประวัติศาสตร์ 2) การท่องเที่ยวประเภทศิลปวัฒนธรรมหรือกิจกรรม การท่องเที่ยว
เชิงวัฒนธรรมจะสอดคล้องกับประเพณี ความถูกต้องดีงาม เพ่ือให้ถูกรักษาไว้ และส่งต่อ                                   
จากรุ่นสู่รุ่น ประเพณีมีทั้งเกี่ยวข้องกับชีวิตตั้งแต่เกิดจนถึงตาย เกี่ยวพระราชพิธีของ
พระมหากษัตริย์ และเก่ียวกับคติความเชื่อทางพระพุทธศาสนา ซึ่งเป็นประเพณีที่สามารถบ่ง
บอกอัตลักษณ์ของคนในชาติ และประเพณีก็ยังควรได้รับการส่งเสริม รักษาไว้ อย่างเช่น 
ประเพณีชักพระ และทอดผ้าป่าของจังหวัดสุราษฎร์ธานี ในทุก ๆ ปี ช่วงออกพรรษา จังหวัด
สุราษฎร์ธานีจะมีงานบุญที่ส าคัญและยิ่งใหญ่ ได้แก่ ประเพณีชักพระและทอดผ้าป่า                                       
ซึ่งอนุรักษ์สืบทอดกันมาแต่บรรพบุรุษ จนนับได้ว่าเป็นมรดกแห่งศิลปวัฒนธรรมและจารีต
ประเพณีของจังหวัดโดยเฉพาะ การชักพระ ก าหนดถือเอาในวันออกพรรษา ซึ่งตรงกับแรม                                     
1 ค่ า เดือน 11 อัญเชิญพระพุทธรูปให้พุทธศาสนิกชนชักลากแห่ไปบ าเพ็ญกุศล และสมโภช
เพ่ือความเป็นสิริมงคล เรียกว่า "ชักพระทางบก" และ "ชักพระทางน้ า" เป็นการจ าลอง
เหตุการณ์ตามเรื่องราวในเทโวโรหนสูตร ที่กล่าวถึงสมัยพุทธกาลพระพุทธเจ้าเสด็จขึ้นไปจ า
พรรษา ณ สวรรค์ชั้นดาวดึงส์ เพ่ือแสดงธรรมโปรดพุทธมารดา ครั้นถึงวันออกพรรษาจึงเสด็จ
ลงมาสู่โลกมนุษย์ทางบันไดแก้ว เมื่อพุทธศาสนิกชนทราบข่าวต่างก็ยินดี ชวนกันเฝ้ารอตัก
บาตรรับเสด็จอย่างคับคั่ง จนเกิด "ประเพณีตักบาตรเทโว" ขึ้น ควบคู่กับประเพณีชักพระ
จังหวัดของสุราษฎร์ธานี มีประเพณีชักพระทั้ง ทางบกและทางน้ า โดยก่อนถึงวันออกพรรษา 
ชาวบ้านจะช่วยกันจัดเตรียม รถ เรือ ประดับประดาตกแต่งสวยงาม แล้วอัญเชิญพระพุทธรูป
ประดิษฐานบนบุษบก เมื่อถึงวันออกพรรษา ชาวบ้านจะท าบุญตักบาตรอาหารคาวหวาน                                



428 | Academic MCU Buri ram Journal  
          Vol. 8  No. 3 (2023) : September–December  

ที่ขาดไม่ได้คือ ขนมต้ม ต่อจากนั้นจะเริ่มชักเรือพระ-รถพระ ออกจากวัดไปสมโภช พร้อมกับ
ตีกลองตะโพนไปตลอดทาง 
 ส่วนการทอดผ้าป่าที่นี่จะแตกต่างจากท้องถิ่นอ่ืน คือ "ทอดผ้าป่าหน้าบ้าน"                                    
ท าติดต่อกันมาตั้งแต่สมัย พ.ศ. 2467 และได้เล็งเห็นว่างานชักพระ-ทอดผ้าป่า เป็นงานใหญ่ 
ชาวต่างชาติและเมืองอ่ืน ๆ ให้ความสนใจ จึงก าหนดให้เป็นงานประจ าจังหวัดจนถึงปัจจุบัน 
 
13. องค์ความรู้ที่ได้รับ  
 จากที่ได้กล่าวมาข้างต้นจะเห็นได้ว่า การท่องเที่ยวเชิงวัฒนธรรมเพ่ือส่งเสริม
ประเพณีชักพระและทอดผ้าป่า ของจังหวัดสุราษฎร์ธานี เป็นประเพณีที่สืบทอดกันมาอย่าง
ยาวนาน โดยมีการแห่เรือทางบก และแห่เรือทางน้ า ที่ตกแต่งงดงาม มีการส่งเสริมการ
ท่องเที่ยวเชิงวัฒนธรรมจึงเป็นการท่องเที่ยวที่เกี่ยวข้องกับประวัติศาสตร์ตามไปด้วย อาทิเช่น 
ศาสนา ประเพณีพิธีกรรม หัตถกรรม อาหาร ศิลปะ ภาษา รวมไปถึงสถาปัตยกรรม 
ประติมากรรม วิถีชีวิตความเป็นอยู่และรวมไปถึงกิจกรรมยามว่างด้วย การจัดการท่องเที่ยว
ประเพณีชักพระ และทอดผ้าป่า ของจังหวัดสุราษฎร์ธานี เป็นกิจกรรมที่เชื่อมโยงกับ
วัฒนธรรมและประเพณีท้องถิ่นของจังหวัดสุราษฎร์ธานีได้อย่างมีเสน่ห์อีกด้วย 
 

เอกสารอ้างอิง 
กระทรวงศึกษาธิการ. (2538). การวัฒนธรรมศึกษากระบวนการบริหารและจัดการ

วัฒนธรรม. กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์บริษัทประชาชน. 
การท่องเที่ยวแห่งประเทศไทย. (2548). ความส าคัญของอุตสาหกรรมการท่องเที่ยว . 

กรุงเทพมหานคร: การท่องเที่ยวแห่งประเทศไทย. 
ฐิรชญา มณีเนตร. (2552). ไทยศึกษาเพื่อการท่องเที่ยว. ขอนแก่น: คลังนานาวิทยา. 
ประภาศรี สีหอ าไพ. (2538). วัฒนธรรมทางภาษา. กรุงเทพมหานคร: จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย. 
พระมหาฐิติพงศ์ ชูจิตต์. (2561). บทบาทของพระสงฆ์ต่อการมีส่วนร่วมในการสงวนรักษา

ประเพณีชักพระ จังหวัดสุราษฎร์ธานี. วิทยานิพนธ์ปริญญามหาบัณฑิต . 
มหาวิทยาลัยธรรมศาสตร์. 

เพียงใจ พร้อมมูล, มณฑิรา รอดเจริญ และมยุรี เผือคง. (2529). ประเพณีการชักพระของภาคใต้
และประเพณีการชักพระของจังหวัดสุราษฎรธานี. วารสารศรีวิชัย, 5(5), 161-165. 

รัชนีกร เศรษโฐ. (2532). โครงสร้างสังคมและวัฒนธรรมไทย. กรุงเทพมหานคร: ไทยวัฒนาพานิช. 
ราชบัณฑิตยสถาน. (2542).  พจนานุกรรมฉบับราชบัณฑิตสถาน พ.ศ.  2542 . 

กรุงเทพมหานคร: ราชบัณฑิตยสถาน. 
วิจิตรา ขอนยาง. (2532). การศึกษาประเพณีจากวรรณกรรมพ้ืนบ้านอีสาน. ปริญญานิพนธ์

ศิลปศาตรมหาบัณฑิต . บัณฑิตวิทยาลัย : มหาวิทยาลัยศรีนครินทรวิโรฒ
มหาสารคาม. 



               วารสารวิชาการ มจร บุรี รัมย์  | 429 
                         ปีท่ี 8  ฉบับท่ี 3 (2566) : กันยายน – ธันวาคม 

สมชัย  ใจดี  และยรรยง ศรี วิ ริ ยาภรณ์ .  (2536) .  ประเพณีและวัฒนธรรมไทย . 
กรุงเทพมหานคร: ไทยวัฒนาพานิช. 

สัญญา วัชรพันธ์. (2535). วัฒนธรรมที่ปรากฏในพระเพณีลากพระเดือน 11 ของชาว
นครศรีธรรมราช. ปริญญานิพนธ์ศิลปศาสตรมหาบัณทิต. บัณฑิตวิทยาลัย: 
มหาวิทยาลัยศรีนครินทรวิโรฒ. 

สุธิวงศ์ พงค์ไพบูลย์. (2529). “เรือพระ”. สารานุกรมวัฒนธรรมภาคใต้ พ.ศ. 2529 (เล่มที่ 8). 
สงขลา: สถาบันทักษิณคดีศึกษา มหาวิทยาลัยศรีนครินทรวิโรฒ. 

สุพัตรา สุภาพ. (2541). สังคมและวัฒนธรรมไทย ค่านิยม ครอบครัว ศาสนา ประเพณี . 
กรุงเทพมหานคร: ไทยวัฒนาพานิช. 


