
 วารสารวิชาการ มจร บุรี รัมย์  | 161 
  ปีท่ี 9  ฉบับท่ี 1 (2567) : มกราคม-เมษายน 

การศึกษาวิเคราะห์สติปัฏฐาน 4 ในอานาปานสติ 
An Analytical Study of the Four Foundations of Mindfulness  

in Anapanasati 

พระครูประจักษ์วิริยาทร (ดวงใจ), พระมหาพจน์ สุวโจ, พระครูศรีปัญญาวิกรม 
Phrakhru Prachakviriyathorn (Duangchai), Phramaha Phocana Suvaco, 

Phrakrusripanyavikrom 
วิทยาลัยสงฆ์บุรีรัมย์ มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

Buriram Buddhist College, Mahachulalongkornrajavidyalaya University 
E-mail: weerasak.dc@gmail.com 

 
บทคัดย่อ 

 การวิจัยนี้ มีวัตถุประสงค์เพ่ือ 1) ศึกษาอานาปานสติที่ปรากฏอยู่ ในคัมภีร์
พระพุทธศาสนาเถรวาท 2) ศึกษาสติปัฏฐาน 4 ที่ปรากฏอยู่ในคัมภีร์พระพุทธศาสนาเถรวาท 
และ 3) ศึกษาวิเคราะห์สติปัฏฐาน 4 ในอานาปานสติที่ปรากฏอยู่ในคัมภีร์พระพุทธศาสนาเถรวาท 
เป็นการวิจัยเชิงคุณภาพ ซึ่งเน้นการวิจัยทางเอกสาร โดยศึกษาข้อมูลจากพระไตรปิฎก อรรถกถา 
ฎีกา อนุฎีกา ปกรณ์วิเสส หนังสือ ต ารา บทความ เอกสารและงานวิจัยที่เกี่ยวข้อง วิเคราะห์
ข้อมูล แล้วน าเสนอผลการวิจัยในรูปแบบของการพรรณนาวิเคราะห์ ตามวัตถุประสงค์การวิจัย 

ผลการวิจัยพบว่า 
 1. อานาปานสติเป็นกรรมฐานที่ส าคัญในพระพุทธศาสนา พระพุทธเจ้าทรงปฏิบัติ
มากที่สุด แม้ในคืนตรัสรู้พระองค์ก็ทรงเจริญกรรมฐานนี้ อานาปานสติเป็นกระบวนการพัฒนา
จิตที่ส่งผลโดยตรงต่อคุณภาพชีวิตทั้งร่างกายและจิตใจ พระพุทธองค์ทรงแสดงอานาปานสติไว้
หลายสูตรในพระไตรปิฎกท่ีสมบูรณ์อยู่ในอานาปานสติสูตร อานาปานสติเมื่อเจริญให้มากย่อม
ท าสติปัฏฐาน 4 โพชฌงค์ 7 วิชชาและวิมุตติให้สมบูรณ์  
 2. สติปัฏฐาน 4 คือการระลึกรู้ในฐานทั้ง 4 เป็นทางเอก เพ่ือความบริสุทธิ์หมดจด 
ดับความทุกข์และโทมนัส บรรลุนิพพาน หลักการในเจริญสติปัฏฐาน 4 คือ มีความเพียร มีสติ                                            
มีสัมปชัญญะ มี 4 หมวด คือ 1) กายานุปัสสนาสติปัฏฐาน 2) เวทนานุปัสสนาสติปัฏฐาน                               
3) จิตตานุปัสสนาสติปัฏ และ 4) ธัมมานุปัสนาสติปัฏฐาน เมื่อผู้ปฏิบัติเกิดปัญญาเห็นพระไตรลักษณ์ 
และปล่อยวางความยึดมั่นถือมั่น บรรลุมรรค ผล นิพพาน อันเป็นภาวะที่หลุดพ้นจากกองทุกข์
ทั้งปวงในที่สุด 

3. อานาปานสติเมื่อปฏิบัติให้มากย่อมท าสติปัฏฐาน 4 ให้สมบูรณ์ด้วย อานาปาน
สติมีอารมณ ์16 ขั้น 4 หมวด หมวดที่ 1 รู้ลมหายใจยาว สั้น ลมปรุงแต่งร่างกาย ท าลมปรุงแต่ง
ร่างกายให้ระงับ มีความเพียร มีสติ มีสัมปชัญญะ พิจารณาลมหายใจเข้าออกและความรู้สึกท่ีรู้
ลมเป็นไตรลักษณ์ ลมหายใจเป็นกายอย่างหนึ่งในกายทั้งหลายจัดเป็นกายานุปัสสนา หมวดที่ 2 

ได้รับบทความ: 28 ธันวาคม 2566; แก้ไขบทความ: 3 กุมภาพันธ ์2567; ตอบรับตีพิมพ์: 4 กุมภาพันธ ์2567 
Received: December 28, 2023; Revised: February 3, 2024; Accepted: February 4, 2024 



162 | Academic MCU Buri ram Journal  

           Vol. 9  No. 1 (2024) : January–April 

รู้ปีติ รู้สุข รู้ปีติและสุขปรุงแต่งจิต ท าปีติและสุขที่ปรุงจิตให้ระงับ มีความเพียร มีสติ                                     
มีสัมปชัญญะ พิจารณาลมหายใจเข้าออกท่ีละเอียด และปีติ สุข ที่เกิดจากลม เป็นไตรลักษณ์ 
การใส่ใจในลมหายใจเป็นเวทนาอย่างหนึ่งในเวทนาทั้งหลาย จัดเป็นเวทนานุปัสนา หมวดที่ 3 รู้
จิต ท าจิตให้ปราโมทย์ ท าจิตให้ตั้งมั่น ปล่อยจิต มีความเพียร มีสติ มีสัมปชัญญะ พิจารณาลม
หายใจเข้าออกและจิตที่มีลักษณะและอาการต่าง ๆ เป็นไตรลักษณ์ อานาปานสติไม่มีแก่คนที่
หลงลืม ไม่มีสติ สัมปชัญญะ จัดเป็นจิตตานุปัสสนา หมวดที่ 4 เห็นความไม่เที่ยง ความจาง
คลาย ความดับ ความสลัดคืน มีความเพียร มีสติ มีสัมปชัญญะ พิจารณาลมหายใจเข้าออกและ
สิ่งที่ปรุงแต่งจิต รูปนาม หรือขันธ์ 5 เป็นไตรลักษณ์ การเข้าไปเพ่งเห็นการละความพอใจและ
ความไม่พอใจด้วยปัญญา จัดเป็นธัมมานุปัสสนา 

ค าส าคัญ: อานาปานสติ, สติปัฏฐาน 4 
 

Abstract 
The purpose of this research were: 1) study anapanasati that appears in 

the Theravada Buddhist scriptures, 2) study the 4 mindfulness that appears in the 
Theravada Buddhist scriptures, and 3) study and analyze the 4 mindfulness in 
anapanasati that appears in the Theravada Buddhist scriptures. It is qualitative 
research. Which focuses on document research by studying information from the 
Tripitaka, Commentary, Dika, Anudhika, Pakornvises, books, textbooks, articles, 
documents and related research. The data is analyzed and the results are 
presented in the form of descriptive analysis according to the research objectives. 

The research results found that: 
1. Anapanasati is an important meditation in Buddhism. The Buddha 

practiced the most Even on the night of his enlightenment, he practiced this 
meditation. Anapanasati is a process of mental development that directly affects 
the quality of life both physically and mentally. The Buddha expressed many 
suttas of anapanasati in the Tripitaka, which are complete in the anapanasati sutta. 
Anapanasati, when developed to a great extent, will complete the 4 satipatthanas, 
7 bojjjhangas, knowledge and liberation. 

2. Satipaṭṭhana 4 is the remembrance of the four foundations as the 
main path to complete purity. End suffering and sorrow and attain Nirvana.                              
The principles for developing the 4 mindfulness meditations are diligence, 
mindfulness, and awareness. There are 4 categories: 1) Kayanupassana 
Satipatthana, 2) Vedanupassana Satipatthana, 3) Cittanupassana Satipatthana, and 
4) Dhammanupassana Satipatthana when the practitioner has wisdom and sees 



 วารสารวิชาการ มจร บุรี รัมย์  | 163 
  ปีท่ี 9  ฉบับท่ี 1 (2567) : มกราคม-เมษายน 

the Trinity and let go of clinging and clinging and achieve the path, the result, 
nirvana, which is the state of finally liberation from all suffering. 

3. Anapanasati, when practiced a lot, will also complete the four 
foundations of mindfulness. Anapanasati has 16 levels of consciousness,                                    
4 sections. Section 1: Knowing long and short breaths, how the wind shapes the 
body. Make the wind condition the body to be calm, have diligence, be mindful, 
and have awareness. Consider the breath going in and out and the feeling of 
knowing the wind as a trinity. Breath is one of the bodily functions in all bodies 
and is classified as kayanupassana. Section 2: Knowing joy, knowing happiness, 
knowing joy and mental happiness. Cultivate joy and happiness that calms the 
mind, has diligence, mindfulness, and awareness, carefully considers the in-and-
out breathing, and joy and happiness that arises from the wind are the trinity. 
Paying attention to the breath is one of the sensations among all sensations. 
Classified as Vedana Nupassana, Section 3: Knowing the Mind, Making the Mind 
Pramoda. Make your mind steady, release your mind, have diligence, be mindful, 
and have awareness. Consider the breathing in and out and the mind with various 
characteristics and symptoms as a trinity. Anapanasati does not exist for those who 
are forgetful and do not have mindfulness and awareness. It is classified as 
Cittanupassana. Section 4 sees impermanence, fading, extinguishing, returning. Has 
diligence, mindfulness, and awareness. Considers breathing in and out and things 
that make up the mind, the form, name, or aggregate. 5 is a trinity Focusing on the 
abandonment of satisfaction and dissatisfaction with wisdom is considered 
Dhammanupassana. 

Keywords: Anapanasati, Satipatthana 4 
 
1. บทน า 

บุคคลทั้งหลายที่ประสบกับความทุกข์ โรค ภัยต่าง ๆ จึงได้สนใจมาศึกษาและ
ปฏิบัติอานาปานสติ ซึ่งเป็นกรรมฐานที่ราบเรียบ ไม่โลดโผน ทั้งอารมณ์และผลการปฏิบัติ ท าให้
กายสงบ ใจสงบ อานาปานสติเป็นหลักธรรมในการปฏิบัติที่ส าคัญอย่างยิ่งในพระพุทธศาสนา 
พระพุทธเจ้าทรงเจริญอานาปานสติจนตรัสรู้อริยสัจ 4 ดับความทุกข์ทั้งปวง อานาปานสติเป็น                                             
วิหาธรรมของพระพุทธเจ้า พระอริยเจ้า พรหม พระพุทธเจ้าทรงแสดงอานาปานสติที่ปรากฏใน
พระไตรปิฎกมีหลายสูตรที่สมบูรณ์คืออานาปานสติสูตร (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539: 
ม.อุ. (ไทย) 14/144/183) มีอารมณ์อยู่ 16 ขั้น แบ่งเป็น 4 จตุกกะ จตุกกะที่ 1 มีสติรู้ลมใน
ลักษณะต่าง ๆ ยาว สั้น ลมปรุงกาย ลมละเอียด เป็นสมถใช้เป็นบาทเจริญวิปัสสนา จตุกกะที่ 2 



164 | Academic MCU Buri ram Journal  

           Vol. 9  No. 1 (2024) : January–April 

มีสติรู้ปิติ สุข เป็นเวทนาที่ปรุงจิต ท าจิตตสังขารให้ระงับ เป็นสมถะเจือวิปัสสนา จตุกกะที่ 3                                              
มีสติรู้ลักษณะและอาการของจิต ท าจิตให้ปราโมทย์ ให้ตั้งมั่น ให้ปล่อยวาง เป็นสมถะเจือ
วิปัสสนา จตุกกะที่ 4 มีสติรู้ลมหายใจและความรูสึกที่เกิดขึ้น หรือรูปนาม ขันธ์ 5 พิจารณาเป็น
ไตรลักษณ์ เกิดความจางคลาย ความดับ ความสลัดคืน เป็นวิปัสสนาล้วน พระพุทธองค์สรุปว่า 
อานาปานสติอันบุคคลเจริญท าให้มากแล้วเมื่อเจริญแล้วย่อมท าสติปัฏฐาน 4 ให้สมบูรณ์                                            
สติปัฏฐาน 4 เมื่อเจริญท าให้มาแล้วย่อมท าโพชฌงค์ 7 ให้สมบูรณ์ โพชฌงค์เมื่อเจริญท าให้มาก
แล้วย่อมท าวิชชาและวิมุติให้สมบูรณ์  

สติปัฏฐาน 4 เป็นหนทางอันเอก เพ่ือความบริสุทธิ์หมดจด ดับความทุกข์กายทุกข์
ใจ บรรลุธรรมที่ถูกต้อง สติปัฏฐาน 4 (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539: ที. มหา. (ไทย) 
10/372/301) คือ 1) กายานุปัสสนาสติปัฏฐาน การพิจารณาเห็นกายในกาย มีความเพียร มีสติ 
มีสัมปชัญญะ ถอนความพอใจและความไม่พอใจในโลกออกได้แบ่งเป็น 6 หมวดย่อย คือ                                      
(1) หมวดอานาปานะ (2) หมวดอิริยาบถ (3) หมวดสัมปชัญญะ (4) หมวดปฏิกูลมนสิการ                                                        
(5) หมวดมนสิการธาตุ และ (6) หมวดนวสิวถิกะ 2) เวทนานุปัสสนาสติปัฏฐาน การพิจารณา
เห็นเวทนาในเวทนา มีความเพียร มีสติ มีสัมปชัญญะ ถอนความพอใจและความไม่พอใจในโลก
ออกได้ โดยจ าแนกเป็นความรู้สึกสุข (สุขเวทนา) ความรู้สึกทุกข์ (ทุกขเวทนา) และความรู้สึก
วางเฉย ไม่ทุกข์ไม่สุข (อทุกขมสุขเวทนา) 3) จิตตานุปัสสนาสติปัฏฐาน การพิจารณาเห็นจิตใน
จิต มีความเพียร มีสติ มีสัมปชัญญะ ถอนความพอใจและความไม่พอใจในโลกออกได้                                           
โดยก าหนดพิจารณาจิต 16 อย่าง เช่น จิตมีราคะ จิตไม่มีราคะ จิตมีโทสะ จิตไม่มีโทสะ จิตมี
โมหะ จิตไม่มีโมหะ เป็นต้น และ 4) ธัมมานุปัสสนาสติปัฏฐาน การพิจารณาเห็นธรรมในธรรมมี
ความเพียร มีสติ มีสัมปชัญญะ ถอนความพอใจและความไม่พอใจในโลกออกได้  เป็นการ
พิจารณารูปธรรมและนามธรรมต่าง ๆ ที่เกิดขึน้กับจิต โดยมีหลักการคือ การตามดูกระบวนการ
เกิดขึ้น ตั้งอยู่ ดับไป ของรูปนามธรรมทั้งหลาย พิจารณาในหมวดนี้แบ่งเป็น 5 หมวดย่อย คือ 
(1) หมวดนิวรณ์ (2) หมวดขันธ์ (3) หมวดอายตนะ (4) หมวดโพชฌงค์ และ (5) หมวดสัจจะ 
เมื่อเจริญแล้วท าให้บรรลุมรรค ผล นิพพาน 

พุทธองค์ตรัสว่าอานาปานสติเมื่อปฏิบัติให้มากท าให้มากแล้วย่อมท าสติปัฏฐาน 4 
ให้สมบูรณ์ ด้วยเหตุส าคัญดังกล่าว ท าให้ผู้วิจัยมีความสนใจวิจัยเรื่องศึกษาวิเคราะห์สติปัฏฐาน 
4 ในอานาปานสติ ในเรื่อง กายานุปัสสนา เวทนานุปัสสนา จิตตานุปัสสนา ธัมมานุปัสสนา                              
ที่ปรากฎอยู่อยู่ในอานาปานสติ ตลอดทั้งความสัมพันธ์ รูปนาม ขันธ์ 5 ไตรลักษณ์ ในอานาปาน
สติ เพ่ือเป็นประโยชน์แก่ผู้สนใจและน าไปปฏิบัติที่ดีถูกต้อง ท าให้เกิดความสงบ สุข ทั้งทางกาย 
ทางใจ การเข้าถึงพระนิพพาน อันเป็นภาวะที่หลุดพ้นจากกองทุกข์ท้ังปวงในที่สุดต่อไป 

 
2. วัตถุประสงค์ของการวิจัย 

1. เพ่ือศึกษาอานาปานสติที่ปรากฏอยู่ในคัมภีร์พระพุทธศาสนาเถรวาท  
2. เพ่ือศึกษาสติปัฏฐาน 4 ที่ปรากฏอยู่ในคัมภีร์พระพุทธศาสนาเถรวาท  



 วารสารวิชาการ มจร บุรี รัมย์  | 165 
  ปีท่ี 9  ฉบับท่ี 1 (2567) : มกราคม-เมษายน 

3. เพ่ือศึกษาวิเคราะห์สติปัฏฐาน 4 ในอานาปานสติที่ปรากฏอยู่ ในคัมภีร์
พระพุทธศาสนาเถรวาท 
 
3. วิธีด าเนินการวิจัย 
 การวิจัยครั้งนี้ เป็นการวิจัยเชิงคุณภาพ (Qualitative Research) ในลักษณะ
กรณีศึกษาการวิเคราะห์สติปัฏฐาน 4 ในอานาปานสติ ใช้วิธีการศึกษาวิเคราะห์จากพระสูตร 
หนังสือ งานวิจัย และเอกสารที่เกี่ยวข้อง เพ่ือให้บรรลุวัตถุประสงค์ โดยก าหนดการด าเนินการ
ด าเนินการวิจัยตามขั้นตอน ดังนี้ 
 3.1 ขั้นเตรียมการ 
 การเตรียมข้อมูลส าหรับการวิจัยในครั้งนี้ สามารถแบ่งได้เป็น 2 ลักษณะ คือ 
 1. ข้อมูลปฐมภูมิ (Primary Source) คือ คัมภีร์พระไตรปิฎกภาษาไทย 
ภาษาไทย ฉบับมหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย พุทธศักราช 2539 โดยเน้นการวิจัย
ศึกษาเนื้อหาอานาปานสติสูตรและสติปัฏฐานสูตร พร้อมทั้งอรรถกถา คัมภีร์วิสุทธิมรรค 
 2. ข้อมูลทุติยภูมิ (Secondary Resource) คือ ข้อมูลที่เกี่ยวข้องกับการวิจัย
โดยรวบรวมจากหนังสือ เอกสาร สิ่งพิมพ์ สื่อ งานวิจัยที่เกี่ยวข้อง เพ่ือเป็นพ้ืนฐานในการวิจัย 
 3.2 ขั้นตอนการรวบรวมข้อมูล 
 โดยการเตรียมศึกษาข้อมูลด้านเอกสารเบื้องต้นเกี่ยวกับกับการวิจัย การศึกษาวิจัย
ครั้งนี้วิธีการเก็บข้อมูลจากเอกสาร ซึงมีรายละเอียดดังนี้ 

1. รวบรวมข้อมูลเอกสารชั้นปฐมภูมิ (Primary Resource) ได้แก่ พระไตรปิฎก 
(ภาษาไทย) ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย พุทธศักราช 2539 โดยเน้นการวิจัยศึกษาเนื้อหา
อานาปานสติสูตรและสติปัฏฐานสูตร อรรถกถา  

2. รวบรวมเอกสารชั้นทุติยภูมิ (Secondary Resource) ได้แก่ หนังสือคัมภีร์
วิสุทธิมรรค พระพุทธโฆสเถระ (สมเด็จพระพุฒาจารย์ แปลเรียบเรียง) อานปานสติภาวนา 
นิพนธ์โดยสมเด็จพระพุทธชินวงศ์ อานาปานสติภาวนา นิพนธ์โดยพุทธทาสภิกขุ พุทธธรรม 
นิพนธ์โดย สมเด็จพุทธโฆษาจารย์ และเอกสาร งานวิจัยที่เกี่ยวข้องกับสติปัฏฐานสี่ และอานา
ปานสติ ในคัมภีร์พระพุทธศาสนา 

3.3 วิเคราะห์ข้อมูล  
การวิเคราะห์ข้อมูล เป็นการน าข้อมูลที่ ได้จาการรวบรวม การตรวจสอบ                                

มาวิเคราะห์การใช้เหตุผล คือ การอ้างแนวคิดทฤษฎีหรือหลักการในพระไตรปิฎก และให้เหตุผล 
คือการอ้างเอกสารวิชาการและงานวิจัยสนับสนุนในการศึกษาวิเคราะห์สติปัฏฐาน 4                                     
ในอานาปานสติ หลังจากนั้นจะท าการวิเคราะห์เนื้อหา (Content Analysis) ซึ่งเป็นการน าผล
การวิเคราะห์ที่ได้มาวิเคราะห์ความถูกต้องว่าสามารถตอบวัตถุประสงค์หรือเป้าหมายที่ก าหนด
ไว้ได้หรือไม่ และสรุปอ้างอิง หลังจากนั้นตรวจสอบข้อมูลตรวจสอบความสมบูรณ์ เก็บข้อมูล



166 | Academic MCU Buri ram Journal  

           Vol. 9  No. 1 (2024) : January–April 

เพ่ิมเติมในกรณีที่ข้อมูลบางส่วนขาดความสมบูรณ์ จากนั้นจึงวิเคราะห์สังเคราะห์ตามขอบเขต
ด้านเนื้อหาที่ก าหนดไว้ 

3.4 เสนอผลการศึกษาวิเคราะห์  
การสรุปและน าเสนอผลการวิเคราะห์ข้อมูล เป็นขั้นตอนที่น าข้อสรุปมาสังเคราะห์

เชื่อมโยงสู่ภาพรวม และเสนอผลการวิเคราะห์ข้อมูลในลักษณะของการพรรณนาวิเคราะห์ 
(Descriptive Analysis)  
 
4. สรุปผลการวิจัย 
 ผู้วิจัยได้สรุปผลการวิจัยดังต่อไปนี้ 
 4.1 อานาปานสติที่ปรากฏอยู่ในคัมภีร์พระพุทธศาสนาเถรวาท 
 จากการศึกษาอานาปานสติในพระพุทธศาสนาเถรวาทพบว่า อานาปานสติหมายถึง
การระลึกรู้ในลมหายใจเข้าหายใจ เป็นวิหารธรรมของพระพุทธเจ้า พระอริยเจ้า พรหม 
พระพุทธเจ้าทรงสรรเสริญให้ภิกษุทั้งหลายเจริญ แม้พระองค์ก็ทรงอยู่ด้วยอานาปานสติเป็น
ส่วนมากทั้งก่อนและหลังตรัสรู้ กายจะไม่ล าบาก ตาไม่ล าบาก จิตก็จะสงบ หลุดพ้นจากอาสวะ
ทั้งหลาย เป็นกรรมฐานที่มีอารมณ์และผลที่ราบเรียบ ไม่โลดโผน สถานที่เหมาะแก่การปฏิบัติ
คือ ป่า โคนไม้ หรือ เรือนว่าง เป็นสถานที่สงบสงัดอากาศสบาย ห่างไกลจากชุมชน ท าให้กาย
วิเวก อานาปานสตินี้แปลกท าที่ไหนก็ได้ ถ้าท าที่บ้านก็ท าบ้านให้เป็นป่า สถานที่ที่สะดวกสบาย 
ที่อยู่แล้วท าให้สติมั่นคง ท าให้จิตใจเป็นสมาธิได้ง่าย สถานที่สงบสงัดเพ่ือช่วยเกื้อกูลผู้ปฏิบัติ
ใหม่ แต่พอเป็นแล้วก็ท าได้ทุกที่ทุกเวลา พระพุทธองค์ตรัสว่าอิริยาบถท่ีเหมาะคือ นั่งคู้บัลลังก์                                     
ตั้งกายตรง เอาขาขวาทับขาซ้าย มือขวาทับมือซ้าย ท าให้ร่างกายผ่อนคลาย มีสติหายใจออก
หายใจเข้า พระองค์ตรัสไว้หลายสูตรที่สมบูรณ์ที่สุดคืออาปานสติสูตร มีอยู่ 16 ขั้น จตุกกะที่ 1 
รู้ชัดว่าหายใจเข้าออกยาว-สั้น ศึกษารู้กายทั้งปวง และศึกษาระงับกายสังขาร จตุกกะที่ 2 ศึกษา
รู้ชัด ปีติ สุข จิตตสังขาร ระงับจิตตสังขาร จตุกกะที่ 3 ศึกษารู้จิต ท าจิตให้ปราโมทย์ ท าจิตให้
ต้ังมั่น เปลื้องจิต และจตกกะที่ 4 ศึกษาความไม่เที่ยง ความจางคลาย ความดับ ความสลัดคืน 
อานาปานสติเมื่อเจริญท าให้มากแล้วย่อมท าสติปัฏฐาน 4 ให้สมบูรณ์ สติปัฏฐานที่เจริญให้มาก
แล้วย่อมท าโพชฌงค์ 7 ให้สมบูรณ์ โพชฌงค์ 7 เมื่อเจริญท าให้มากแล้วย่อมท าวิชชาและวิมุตติ
ให้สมบูรณ์ ผลส าเร็จในแต่ละจตุกกะคือ จตุกกะที่ 1 จิตสงบเป็นสมาธิตั้งแต่ขณิกสมาธิ อุปาจารสมาธิ 
อัปปนาสมาธิ บรรลุฌาน 1, 2, 3 และ 4 จิตตั้งมั่นเป็นสมาธิ เป็นบาทฐานเจริญวิปัสสนา ท าให้
เกิดญาน คือ เห็น กาย เวทนา จิต และธรรม เห็นโดยความเป็นอนุวิปัสสนา 7 คือ เห็นความไม่
เที่ยง เป็นทุกข์ เป็นอนัตตา ท าให้เกิดนิพพิทา วิราคะ นิโรธะ และปฏินิสสัคคะ เห็นบ่อย ๆ                                       
จิตก็จะตั้งมั่น เวทนา สัญญา วิตก ปรากฏ เกิดขึ้น ตั้งอยู่ และดับไป ตามเหตุปัจจัย คือ อวิชชา 
ตัณหา กรรม และผัสสะ จากนั้นจึงเกิดวิปัสสนาญาณ คือ รู้และเห็นตามความเป็นจริงในรูปนาม 
ขันธ์ 5 ว่ามีสภาวะไตรลักษณ์ ในที่สุดสภาวธรรมที่เป็นกุศลในโพธิปักขิยธรรม 37 (ธรรมแห่ง



 วารสารวิชาการ มจร บุรี รัมย์  | 167 
  ปีท่ี 9  ฉบับท่ี 1 (2567) : มกราคม-เมษายน 

การตรัสรู้) และธรรมอ่ืน ๆ อันมีวิมุตติและธรรมที่หยั่งลงสู่อมตะคือ นิพพาน ประชุมรวมลง                                 
เกิดมรรคญาณและผลญาณ รู้แจ้งธรรมและบรรลุธรรม 
 การเจริญอานาปานสติ เริ่มจากการเตรียมการ มีการช าระศีล ถือธุดงค์ ตัดปลิโพธ 
คบหากัลยาณมิตร แล้วหาส านักเรียนกัมมัฏฐาน เสพสัปปายะ 7 เว้นจากอสัปปายะ 7                                        
เลือกสิ่งแวดล้อมที่เหมาะกับจริต ก าหนดถือกรรมฐานและปฏิบัติให้เหมาะสม จากนั้นเตรียม
ความพร้อมก่อนลงมือปฏิบัติ ด้วยการเรียนรู้กรรมฐานเบื้องต้น เรียนรู้อาปานสติ นิมิต สมาธิ 
ลักษณะของฌาน รักษานิมิต ท าฌานให้เจริญ (สมเด็จพระพุทธชินวงศ์ (สมศักดิ์ อุปสมมหาเถระ, 
2555: 122) จากนั้นก็ลงมือปฏิบัติอานาปานสติ โดยเลือกสถานที่เหมาะที่กายใจสงบง่าย นั่งคู้
บัลลังก์ ตั้งกายตรง มีสติอยู่เฉพะหน้า หายใจเข้ามีสติ หายใจออกมีสติ 

1) รู้ชัดว่าหายใจเข้ายาวออกยาว รู้ลมหายใจยาวทุกแง่มุมที่ เป็นธรรมชาติ                                     
มีอิทธิพล มีความสัมพันธ์กับร่างกาย 2) รู้ชัดว่าหายใจเข้าสั้นออกสั้น รู้ลมหายใจสั้นทุกแง่มุมที่
เป็นธรรมชาติ มีอิทธิพล มีความสัมพันธ์กับร่างกาย 3) รู้พร้อมกายทั้งปวงหายใจเข้าหายใจออก 
ศึกษาเรื่องลมหายใจปรุงแต่งร่างกายเรียกว่ากายสังขาร ดังนั้นกายมี 2 อย่างคือ กายลมและ
กายเนื้อ รู้จักลมหายใจทุกชนิดที่ปรุงแต่งร่างกาย สังเกตธรรมชาติ อิทธิพล และลมหายใจที่
ความสัมพันธ์กับร่างกาย ยาว สั้น หนัก เบา หยาบ ละเอียด ลมหายใจหยาบร่างกายจะหยาบ 
ลมหายใจละเอียดร่างกายจะละเอียด ลมหายใจยาวร่างกายปกติ ลมหายใจสั้นร่างกายไม่ปกติ 
ลมจะมีผลต่อความเป็นไปของร่างกาย 4) ท ากายสังขารให้ระงับอยู่หายใจเข้าหายใจออก                                      
ด้วยการวิ่งตามลม เมื่อลมละเอียดก็ให้ก าหนดที่ลมกระทบหรือเฝ้าดู เมื่อลมไม่มีก็ให้ก าหนดอยู่
จนเกิดนิมิตเป็นอุคหนิมิต ปฏิภาคนิมิต จิตก็ระงับ กายระงับ ลมระงับ มีผลท าให้เกิดปฐมฌาน                                  
มีวิตก วิจาร ปิติ สุข เอกัคคตา ทุติยฌาน ตติยฌาน จตุตถฌาน (พุทธทาสภิกขุ, 2535: 44-61) 
5) รู้พร้อมซึ่งปิติหายใจเข้าหายใจออก ก าหนดรู้ปีติที่เกิดจากองค์ฌาน 1 คือ วิตก วิจาร ปีติ สุข 
เอกัคคตา โดยการวิ่งตาม ก าหนดตรงกระทบ ท าอุคคหนิมิต ท าปฏิภาคนิมิต ก็ส าเร็จเป็น
ปฐมฌาน ก าหนดให้ละเอียดขึ้นไปละวิตก วิจาร มีแต่ปีติ สุข เอกัคคตา ส าเร็จเป็นทุติยฌาน 
ก าหนดปีติ หายใจเข้าออก ก าหนดรู้ปีติ มีลักษณะ อาการ อิทธิพล ที่ปรุงแต่งจิต โดยความสิ้น
ไปเสื่อมไป ย่อมรู้แจ้งโดยความไม่หลง เห็นไตรลักษณ์ 6) รู้พร้อมสุขหายใจเข้าหายใจออก 
ก าหนดรู้สุขที่เกิดจากองค์ฌาน 1, 2, 3  คือ วิตก วิจาร ปีติ สุข เอกัคคตา โดยการวิ่งตาม 
ก าหนดตรงกระทบ ท าอุคคหนิมิต ท าปฏิภาคนิมิต ก็ส าเร็จเป็นปฐมฌาน ก าหนดให้ละเอียดขึ้น
ไปละวิตก วิจาร มีแต่ปีติ สุข เอกัคคตา ส าเร็จเป็นทุติยฌาน ละปีติ มีแต่สุข และเอกัคคตา 
ส าเร็จเป็นตติยฌาน ก าหนดรู้สุข มีลักษณะ อาการ อิทธิพล ที่ปรุงแต่งจิต โดยความสิ้นไปเสื่อมไป 
ย่อมรู้แจ้งโดยความไม่หลง เห็นเป็นไตรลักษณ์ 7) รู้พร้อมจิตตสังขารหายใจเข้าหายใจออก                                   
จิตตสังขารคือเวทนาและสัญญา ก าหนดรู้ปีติ สุข ที่เป็นองค์ของฌาน 1, 2, 3 และ 4 ปรุงแต่งจิต 
ก็รู้พร้อมในขณะที่ปีติ สุข มีลักษณะ อาการ อิทธิพล ปรุงแต่จิตนั้น โดยความสิ้นไปเสื่อมไป  
พิจารณาให้เห็นแจ้งโดยความไม่หลง เห็นเป็นไตรลักษณ์ เป็นไปตามอ านาจเหตุปัจจัย                                             
8) ท าจิตตสังขารให้ระงับอยู่หายใจเข้าออก จิตตสังขารคือเวทนาและสัญญา ก าหนดที่หยาบให้



168 | Academic MCU Buri ram Journal  

           Vol. 9  No. 1 (2024) : January–April 

ละเอียดลงไปโดยล าดับ 9) รู้พร้อมจิตหายใจเข้าออก เมื่อก าหนดดูจิตอยู่ทุกลมหายใจเข้าออก 
เมื่อเข้าฌาน 1-4 รู้โดยอารมณ์ เมื่อออกจากฌาน 4 แล้ว พิจารณาจิตที่ประกับฌานมีลักษณะ
อาการเป็นอย่างไร โดยความสิ้นไปเสื่อมไป พิจารณาให้เห็นแจ้งโดยความไม่หลง เห็นเป็นไตร
ลักษณ์ 10) ท าใจให้ปราโมทย์หายใจเข้าออก ด้วยการก าหนดปีติโดยการเข้าฌาน 1-2 ที่มีปีติ
เป็นองค์ฌานโดยอ านาจสมาธิ ออกจาฌาน 1-2 แล้วพิจารณาปีติที่ประกอบกับฌานโดยความ
สิ้นไปเสื่อมไป พิจารณาให้เห็นแจ้งโดยความไม่หลง เห็นเป็นไตรลักษณ์  11) ท าจิตให้ตั้งมั่น
หายใจเข้าออก วางจิตให้สม่ าเสมอในอารมณ์และฌาน หรือเข้าฌานทั้งหลายออกจากฌานแล้ว 
แล้วพิจารณาจิตที่ประกอบกับฌานโดยความสิ้นไปเสื่อมไป พิจารณาให้เห็นแจ้งโดยความไม่
หลง เห็นเป็นไตรลักษณ์ 12) ท าจิตให้ปล่อยหายใจเออก ก าหนดเปลื้องจิตจากนิวรณ์ด้วย
ปฐมฌาน จากวิตกวิจารณ์ด้วยทุติยฌาน จากปิติด้วยตติยฌาน จากสุขและทุกข์ด้วยจตุตถฌาน 
หรือเข้าฌานแล้วออกจากฌานพิจารณาจิตที่ประกอบด้วยฌาน โดยความสิ้นไปเสื่อมไป 
พิจารณาให้เห็นแจ้งโดยความไม่หลง เห็นเป็นไตรลักษณ์ เปลื้องจากกนิจจสัญญาด้วยอนิจจา
นุปัสสนา ตามอนุปัสสนา 7 13) เห็นความไม่ที่ยงหายใจเข้าออก ขั้นที่ 1-4 พิจารณาลมหายใจ
ยาว สั้น กายสังขาร กายสังขารระงับ ขั้นที่ 5-8 พิจารณาปีติ สุข จิตตสังขาร จิตตสังขารระงับ 
ขั้นที่ 9-12 พิจารณาจิต จิตปราโมทย์ จิตตั้งมั่น จิตปล่อยอยู่ ก็ไม่เที่ยง พิจารณาขันธ์ 5 ก็ไม่
เที่ยง เกิดขึ้นแล้วเสื่อมไป 14) เห็นความจางคลายหายเข้าออก พิจารณาขันธ์ 5 ไม่เที่ยงบ่อย ๆ 
จนชัดขึ้น ละเอียดขึ้น จนจิตจางคลายออกได้ 2 อย่าง 1) ความดับไปทุกขณะองสังขาร ชื่อว่า 
ขยะวิราคะ เห็นได้ด้วยวิปัสสนา 2) พระนิพพาน ชื่อว่า อัจจันตะวิราคะ เห็นได้ด้วยมรรค                                             
เมื่อเห็นความไม่เที่ยงมากเท่าไรก็เห็นความจางคลายมากเท่านั้น 15) เห็นความดับหายใจเข้าออก 
เห็นความดับลงแห่งความยึดมั่ นและความทุกข์ พิจารณาเห็นความดับ 2 อย่าง คือ                                 
1) ความดับไปทุกขณะแห่งสังขารชื่อขยะนิโรธ เห็นได้ด้วยวิปัสสนา 2) พระนิพาน ชื่อว่า                                                   
อัจจันตะนิโรธ เห็นได้ด้วยมรรค 16) เห็นความสลัดคืนหายใจเข้าออก การพิจารณาเห็นความ
สละคืนมี 2 อย่าง 1) ปริจาคปฏินิสสัคคะ 2) ปักขันทนปฏินิสสัคคะ เป็นชื่อของวิปัสสนาและ
มรรคคือ1) วิปัสสนา (1) ละกิเลสพร้อมทั้งขันธ์และอภิสังขาร ได้ด้วย ตทังคปหาน ชื่อว่า                                              
ปริจจาคปฏินิสสัคคะ (2) เห็นโทษในสังขตธรรมแล่นไปในนิพพานชื่อว่า ปักขันทนปฏินิสสัคคะ 
2) มรรค (1) ละกิเลสพร้อมทั้งขันธ์และอภิสังขาร ได้ด้วยสมุจเฉทปหาน ชื่อว่า ปริจาคปฏินิสัคคะ 
(2) แล่นไปในนิพพานโดยท านิพานให้เป็นอารมณ์ ชื่อว่า ปักขันทนปฏินิสสัคคะ (พระมหาสามารถ 
อธิจิตโต, 2555: 57) อานาปานสติเมื่อเจริญให้มากย่อมท า สติปัฏฐาน 4 ให้สมบูรณ์  

4.2 สติปัฏฐาน 4 ที่ปรากฏอยู่ในคัมภีร์พุทธศาสนาเถรวาท 
 สติปัฏฐาน 4 เป็นหนทางอันเอก เป็นทางไปบุคคลเดียว เพ่ือความบริสุทธิ์หมดจด
ของสัตว์ทั้งหลาย เพ่ือล่วงพ้นความเศร้าโศกเสียใจและความคร่ าครวญ เพ่ือความดับไปแห่ง
ทุกข์และโทมนัส เพ่ือบรรลุธรรมที่ถูกต้อง เพ่ือท าให้แจ้งนิพพาน สติปัฏฐาน 4 หมายถึง การมี
สติระลึกรู้ธรรมในฐานทั้ง 4 คือ กาย เวทนา จิต ธรรม การปฏิบัติสติปัฏฐาน 4 มีจุดมุ่งหมาย
เพ่ือให้เกิดปัญญารู้เท่าทันความเป็นจริงของสิ่งทั้งหลายเพ่ือจะได้สามารถเข้าไปปฏิบัติหน้าที่ต่อ



 วารสารวิชาการ มจร บุรี รัมย์  | 169 
  ปีท่ี 9  ฉบับท่ี 1 (2567) : มกราคม-เมษายน 

สิ่งต่าง ๆ ได้อย่างถูกต้อง เนื่องจากชีวิตมีธรรมชาติ 2 ฝ่าย คือ กาย และจิต เป็นองค์ประกอบ
พ้ืนฐานส าคัญ ที่จะต้องอาศัยและใช้ในการด ารงอยู่ ดังนั้นกาย และ จิต จึงเป็นเรื่องส าคัญที่
จะต้องท าให้เกิดปัญญารู้เท่าทันความเป็นจริง การเจริญ สติปัฏฐาน 4 นั้น จะต้องมีความเพียร 
มีสัมปชัญญะ มีสติ พิจารณาธรรมในฐานทั้ง 4 คือ 1) กายานุปัสสนาสติปัฏฐาน การพิจารณา
กายก็สักแต่ว่ากาย มิใช่สัตว์ บุคคล ตัวตน เราเขา มี 6 บรรพ คือ ลมหายใจเข้าออก สัมปชัญญะ 
อิริยาบถ ปฏิกูลของร่างกาย ธาตุ 4 นวสีวถิกา 9 พิจารณาเป็นอนิจจัง ทุกขัง อนัตตา เพ่ือถอน
ความพอใจและความไม่พอใจในโลก 2) เวทนานุปัสสนาสติปัฏฐาน การพิจารณาเวทนาก็สักแต่
ว่าเวทนา มิใช่สัตว์ บุคคล ตัวตน เรา เขา 9 อย่าง คือ สุข ทุกข์ ไม่สุขไม่ทุกข์ สุขประกอบด้วย
อามิส สุขไม่ประกอบด้วยอามิส ทุกข์ประกอบด้วยอามิส ทุกข์ไม่ประกอบด้วยอามิส ไม่สุขไม่
ทุกข์ประกอบด้วยอามิส ไม่สุขไม่ทุกข์ไม่ประกอบด้วยอามิส พิจารณาเป็นอนิจจัง ทุกขัง อนัตตา 
เพ่ือถอนความพอใจและความไม่พอใจในโลก 3) จิตตานุปัสสนาสติปัฏฐาน การพิจารณาจิตก็สัก
แต่ว่าจิต มิใช่สัตว์ บุคคล ตัวตน เราเขา มี 16 คือ จิตมีราคะ จิตปราศจากราคะ จิตมีโทสะ                                        
จิตปราศจากโทสะ จิตมีโมหะ จิตปราศจากโมหะ จิตหดหู่ จิตฟุ้งซ่าน จิตใหญ่ จิตไม่ใหญ่                                        
จิตมีจิตอ่ืนยิ่งกว่า จิตไม่มีจิตอ่ืนยิ่งกว่า จิตตั้งมั่น จิตไม่ตั้งมั่น จิตหลุดพ้น จิตไม่หลุดพ้น 
พิจารณาเป็นอนิจจัง ทุกขัง อนัตตา เพ่ือถอนความพอใจและความไม่พอใจในโลก และ                                       
4) ธัมมานุปัสสนาสติปัฏฐาน การพิจารณาธรรมก็สักแต่ว่าธรรม มิใช่สัตว์ บุคคล ตัวตน เราเขา 
คือ นิวรณ์ 5 ขันธ์ 5 อายตนะ 12 โพชฌงค์ 7 อริยสัจ 4 พิจารณาเป็นอนิจจัง ทุกขัง อนัตตา 
เพ่ือถอนความพอใจและความไม่พอใจในโลก การพิจารณาเพ่ือให้เกิดปัญญาเห็นสภาวะต่าง ๆ 
ตามความเป็นจริง เมื่อผู้ปฏิบัติเกิดปัญญาเห็นพระไตรลักษณ์ และปล่อยวางความยึดมั่นถือมั่น 
เมื่อเจริญต่อเนื่อง 7 วันจะท าให้บรรลุเป็นพระอรหันต์ เมื่อยังมีกิเลสอยู่จะเป็นพระอนาคามี 

4.3 วิเคราะห์สติปัฏฐาน 4 ในอานาปานสติที่ปรากฏอยู่ในคัมภีร์พระพุทธศาสนา
เถรวาท 

อานาปานสติเป็นกัมมัฏฐานที่พระพุทธเจ้าเจริญและใช้เป็นวิหารธรรมเมื่อก่อนและ
หลังจากตรัสรู้ เป็นกัมมัฏฐานที่เจริญแล้วท าให้จิตใจสงบ เป็นสมาธิในหมวดกาย หรือใช้เป็น
บาทในการเจริญวิปัสสนา หรือจะเจริญตามล าดับขึ้นไปจากหมวดกาย เวทนา จิต และธรรม                                                
อาปานสติจึงเป็นทั้งสมถและวิปัสสนา เมื่อเจริญอานาปานสติจึงเป็นการเจริญสติปัฏฐาน 4                                     
ไปพร้อมกันด้วย สติปัฏฐาน 4 ในอานาปานสติ 16 ขั้น 4 หมวด ดังนี้ 

หมวดที่ 1 กายานุปัสสนาสติปัฏฐาน ก าหนดรู้ลมหายใจในลักษณะต่าง ๆ ที่ มี
ความสัมพันธ์กับร่างกาย คือ 1) รู้ลมหายใจเข้าออกยาว เมื่อก าหนดลมหายใจเข้าออกยาว รู้จัก
ทุกแง่ทุกมุมของลมหายใจยาว รู้จักธรรมชาติของลม ลักษณะของลม อิทธิพลของลม ผลที่
เกิดขึ้นจากลมหายใจยาว ลมหายใจเข้ายาวกายจะเป็นอย่างหนึ่ง ลมหายใจออกยาวกายจะเป็น
อย่างหนึ่ง ลมหายใจยาวหยาบ กายจะหยาบ ลมหายใจยาวละเอียด กายจะละเอียด ลมหายใจ
จะปรุงแต่งกาย 2) รู้ลมหายใจเข้าออกสั้น เมื่อก าหนดลมหายใจเข้าออกสั้น รู้จักทุกแง่ทุกมุม
ของลมหายใจสั้น รู้จักธรรมชาติของลม ลักษณะของลม อิทธิพลของลม ผลที่เกิดขึ้นจากลม



170 | Academic MCU Buri ram Journal  

           Vol. 9  No. 1 (2024) : January–April 

หายใจสั้น ลมหายใจสั้นหยาบกายจะกระตุกแรง สั้นละเอียดกายจะกระตุกเบา กายจะเป็นไป
ตามลมหายใจ 3) รู้กายทั้งปวงหายใจเข้าออก กายมี 2 กาย คือ ลมหายใจปรุงแต่งร่างกายเรียก
กายสังขาร คือกายลม ร่างกายคือกายเนื้อ ลมหายใจยาวกายเนื้อเป็นอย่างหนึ่ง ลมหายใจสั้น
กายเนื้อเป็นอย่างหนึ่ง ลมหายใจหยาบ กายจะหยาบ ลมหายใจละเอียด กายจะละเอียด ดูทุกแง่
ทุกมุมของกายกายเนื้อจะเป็นไปตามกายลมที่ปรุงแต่ง และ 4) ท าลมหายใจระงับ ท ากายลมให้
ละเอียด ระงับ กายเนื้อก็จะละเอียด ระงับ ลมสงบ กายเนื้อก็สงบ จิตจะสงบระงับเป็นสมาธิ                                      
ลมหายใจไม่มี กายจะไม่มี ลมหายใจเป็นกายอย่างหนึ่งในกายทั้งหลาย จัดเป็นกายานุปัสสนา
สติปัฏฐาน 

หมวดที่ 2 เวทนานุปัสสนาสติปัฏฐาน ก าหนดรู้เวทนาที่เกิดจากลมหายใจสงบระงับ 
คือ 5) รู้พร้อมปีติ 6) รู้พร้อมสุข 7) รู้พร้อมจิตสังขาร 8) ท าจิตสังขารให้ระงับ เวทนา หมายถึง 
ความรู้สึกเมื่อลมละเอียดจะท าให้เกิดปีติคือ ขนลุกชันน้ าตาไหล เหมือนฟ้าแลบเสียวแปลบ 
กายไหวโคลง ระลอกคลื่นกระทบฝั่ง กล่าวค าอุทาน กายเบา ความปลาบปลื้มอ่ิมใจเย็นแผ่ซ่าน
ในกาย เมื่อปีติจางคลายก็จะท าให้ เกิดความสุข เมื่อมีความสุขก็จะปรุ งแต่งจิตให้คิด                                         
มีสติก าหนดรู้เมื่อก าหนดรู้จิตสังขารก็จะค่อยระงับลงไปเรื่อย ๆ จนจิตสังขารระงับดับลง 
เรียกว่าดูเวทนา การใส่ใจในลมหายใจเข้าออกเป็นเวทนาอย่างหนึ่งในเวทนาอย่างหนึ่งในเวทนา
ทั้งหลาย จัดเป็นเวทนานุปัสสนาปัฏฐาน 

หมวดที่ 3 จิตตานุปัสสนาสติปัฏฐาน ก าหนดรู้จิตที่มีอาการลักษณะต่าง ๆ คือ                                                
9) รู้พร้อมจิต ดูอาการจิตในลักษณะต่าง ๆ คือ มีราคะ ไม่มีราคะ มีโทสะ ไม่มีโทสะ มีโมหะ                                                        
ไม่มีโมหะ เป็นต้น 10) ท าจิตให้ปราโมทย์ คือ เมื่อจิตหดหู่ ฟุ้งซ่าน ท าจิตให้ละเอียด เบิกบาน                                            
11) ท าจิตให้ตั้งมั่นคือจิตเป็นสมาธิ ไม่หวั่นไหว จิตจะแยกออกจากอารมณ์ 12) ท าจิตให้ปล่อย
อยู่ คือ จิตเป็นอิสระจากอารมณ์ อานาปานสติว่าเป็นสิ่งที่มิได้แก่บุคคลผู้มีสติอันลืมหลงแล้ว                                     
ไม่มีสัมปชัญญะ.จัดเป็นจิตตานุปัสสนาปัฏฐาน 

หมวดที่ 4  ธัมมานุปัสสนาสติปัฏฐาน สัจธรรมหรือความจริงมีก าหนดรู้ธรรมที่
อาศัยกันที่มีลักษณะต่าง ๆ มี 4 แบบ คือ 13) ตามเห็นความไม่เที่ยง ดูความไม่เที่ยง                                                 
ดูความเป็นทุกข์ เป็นอนัตตา ที่มีในทุกสิ่ง เช่น ขันธ์ 5 อายตนะ 12 เป็นต้น 14) ตามเห็นความ
จางคลาย ดูความเบื่อหน่ายคลายก าหนัดจากการพิจารณาดูไตรลักษณ์ 15) ตามเห็นความดับ 
คือดูความไม่เกิดของความคิดปรุงแต่งของอารมณ์ หรือเห็นความดับไปของขันธ์ 5 กิเลส ตัณหา 
และ 16) ตามเห็นความสลัดคืน คือดูความสลัดคืนอารมณ์หรือรูปนามคืนสู่ธรรมชาติ ท าให้จิต
ว่างในความเป็นตัวกูของกู ทั้ง 4 แบบเรียกว่า ดูธรรม การเห็นการละอภิชฌาและโทมนัส
ทั้งหลายนั้นด้วยปัญญา จัดเป็นธัมมานุปัสสนาสติปัฏฐาน 

 
 
 
 



 วารสารวิชาการ มจร บุรี รัมย์  | 171 
  ปีท่ี 9  ฉบับท่ี 1 (2567) : มกราคม-เมษายน 

5. ข้อเสนอแนะ 
 5.1 ข้อเสนอแนะเชิงนโยบาย 

1. จัดหลักสูตรทางการศึกษาในระบบ ทั้งในระดับประถมศึกษา มัธยมศึกษา 
อุดมศึกษา จะได้ศึกษาเรื่องอานาปานสติและสติปัฏฐาน 4 และเจริญอานาปานสติก่อนเข้าเรียน
ภาคเช้า บ่าย และหลังเลิกเรียน ท าให้จิตสงบ สุขภาพกายสุขภาพจิตดี ความคิดดีมีระเบียบ                                  
มีประสิทธิในการเรียนดี 

2. จัดให้มีการสอนหลักการเจริญอานาปานสติและสติปัฏฐาน 4 และฝึกเจริญ
อานาปานสติในองค์กรต่าง ๆ ทั้งผู้บริหารและบุคลากร เพ่ือให้จิตสงบ คลายเครียด สุขภาพกาย
จิตดี จะได้มีประสิทธิภาพการท างาน 

3. จัดให้ผู้สูงอายุและผู้ป่วยเจริญอานาปานสติและสติปัฏฐาน 4 เพ่ือฟ้ืนฟู
สภาพร่างกายและคลายเครียด ไม่ฟุ้งซ่าน ระบบประสาทดี ท าให้มีความสุข 

4. สนับสนุน ส่งเสริมวัด ส านักปฏิบัติธรรมให้สอนและเจริญอานาปานสติและ
สติปัฏฐาน 4 เพ่ือจะท าให้คนในชุมชนมีความสุขทางกายและจิตใจ สุขภาพกายและจิตดี สังคม
มีคุณธรรม 

5.2 ข้อเสนอแนะเชิงปฏิบัติการ 
1. ผู้ที่ท าหน้าที่การสอนและน าการเจริญอานาปานสติ ควรศึกษาให้เข้าใจและ

ควรเจริญอานาปานสติอย่างน้อย 15 วันหรือ 30 วัน เพ่ือจะได้มีความรู้และมีความช านาญ เข้าใจ 
2. เปิดให้บุคคลทั่วไปที่สนใจได้ เจริญอานาปานสติและให้น าไปใช้ ใน

ชีวิตประจ าวัน จิตสงบมีความสุข สุขภาพกายและจิตจะดี เพ่ือจะได้แก้ปัญหาต่าง ๆ ที่เกิดขึ้นได้ 
3. เปิดส านักการสอนและเจริญอานาปานสติให้ผู้ที่สนใจทั่วไปเข้ามาศึกษา

และปฏิบัติ 
5.3 ข้อเสนอแนะส าหรับการวิจัยครั้งต่อไป 
ในการศึกษาวิจัยครั้งนี้ ผู้วิจัยได้ชี้ให้เห็นถึงความส าคัญของการเจริญสติปัฏฐาน 4 

ในการเจริญอานาปานสติ และยังชี้ให้เห็นถึงความสัมพันธ์ของอานาปานสติและสติปัฏฐาน 4 
ถ้าจะมีการศึกษาครั้งต่อไป เพ่ือให้เห็นถึงความชัดเจน รายละเอียดเกี่ยวกับรูปแบบการเจริญจิต
ภาวนาในพระพุทธศาสนา ควรจะมีการศึกษาในประเด็นดังต่อไปนี้ 

1. ศึกษาอานาปานสติเพ่ือการพัฒนาคุณภาพชีวิต 
2. ศึกษาอริยสัจ 4 ในอานาปานสติ 
3. ศึกษาอริยสัจ 4 ในสติปัฏฐาน 4 
4. ศึกษาชีวิตในอานาปานสติ 
5. ศึกษาชีวิตในสติปัฏฐาน 4 
6. ศึกษาอานาปานสติที่มีต่อการบรรลุธรรม 
7. ศึกษาสติปัฏฐาน 4 ที่มีต่อการบรรลุธรรม 
 



172 | Academic MCU Buri ram Journal  

           Vol. 9  No. 1 (2024) : January–April 

6. องค์ความรู้ที่ได้รับ 
 การวิเคราะห์สติปัฏฐาน 4 ในอานาปานสติ ได้รับองค์ความรู้ดังนี้ 
 1. อานาปานสติเป็นกรรมฐานที่ส าคัญในพระพุทธศาสนา เป็นกระบวนการพัฒนา
จิตที่ส่งผลโดยตรงต่อคุณภาพชีวิตทั้งร่างกายและจิตใจ ที่พระพุทธเจ้าทรงแสดงไว้หลายสูตรใน
พระไตรปิฎก เมื่อปฏิบัติให้มากย่อมท าสติปัฏฐาน 4 โพชฌงค์ 7 วิชชาและวิมุตติให้สมบูรณ์  
 2. สติปัฏฐาน 4 ที่ปรากฏในคัมภีร์พระพุทธศาสนาเถรวาท เป็นหลักการในเจริญ
ความเพียร มีสติ มีสัมปชัญญะ ประกอบด้วย กายานุปัสสนาสติปัฏฐาน เวทนานุปัสสนาสติปัฏ
ฐาน จิตตานุปัสสนาสติปัฏ และ ธัมมานุปัสนาสติปัฏฐาน เมื่อปฏิบัติได้ถึงที่สุดแล้วจะเกิดภาวะ
ที่หลุดพ้นจากกองทุกข์ทั้งปวงในที่สุด 
 3. อานาปานสติเมื่อปฏิบัติให้มากย่อมท าสติปัฏฐาน 4 ให้สมบูรณ ์มี 4 หมวด คือ 
  หมวดที่ 1 รู้ลมหายใจยาว สั้น พิจารณาลมหายใจเข้าออกและความรู้สึกที่รู้ลม
เป็นไตรลักษณ์ ลมหายใจเป็นกายอย่างหนึ่งในกายทั้งหลายจัดเป็นกายานุปัสสนา  
  หมวดที่ 2 รู้ปีติ รู้สุข รู้ปีติและสุขปรุงแต่งจิต พิจารณาลมหายใจเข้าออกที่
ละเอียด การใส่ใจในลมหายใจเป็นเวทนาอย่างหนึ่งในเวทนาทั้งหลาย จัดเป็นเวทนานุปัสนา  
  หมวดที่ 3 รู้จิต ท าจิตให้ปราโมทย์ ท าจิตให้ตั้งมั่น อานาปานสติไม่มีแก่คนที่
หลงลืม ไม่มีสติ สัมปชัญญะ จัดเป็นจิตตานุปัสสนา  
  หมวดที่ 4 เห็นความไม่เที่ยง พิจารณาลมหายใจเข้าออกและสิ่งที่ปรุงแต่งจิต 
รูปนาม หรือขันธ์ 5 เป็นไตรลักษณ์ เพ่งเห็นการละความพอใจและความไม่พอใจด้วยปัญญา 
จัดเป็นธัมมานุปัสสนา 
 

เอกสารอ้างอิง 
พุทธทาสภิกขุ. (2535). การเจริญภาวนาที่ดับทุกข์ได้ด้วยลมหายใจ. กรุงเทพมหานคร: 

ส านักพิมพ์ธรรมสภา. 
พุทธทาสภิกขุ. (2552). คู่มืออานาปานสติ อย่างสมบูรณ์แบบ. พิมพ์ครั้งที่ 4. กรุงเทพมหานคร: 

ส านักพิมพ์สุขภาพใจ. 
พระมหาสามารถ อธิจิตโต. (2555). ศึกษาการบรรลุธรรมด้วยการเจริญในคัมภีร์พระพุทธศาสนา

เถรวาท. วิทยานิพนธ์พุทธศาสตรมหาบัณฑิต สาขาวิปัสสนาภาวนา .                                  
บัณฑิตวิทยาลัย: มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.  

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปิฎก ภาษาไทย. กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

สมเด็จพระพุทธชินวงศ์ (สมศักดิ์ อุปสมมหาเถระ). (2555). อานาปานสติภาวนาล าดับการ
บรรลุธรรมของพระพุทธเจ้า. กรุงเทพมหานคร: ห้างหุ้นสวนจ ากัด ประยูรสาส์นการพิมพ์.  

สุรพล ไกรสราวุฒิ. (2554). สติปัฏฐาน 4 ฉบับวิเคราะห์-สงเคราะห์. กรุงเทพมหานคร:                                     
โรงพิมพ์จาลงกรณมหาวิทยาลัย. 


