
             วารสารวิชาการ มจร บุรี รัมย์  | 375 
                   ปีท่ี 9  ฉบับท่ี 2 (2567) : พฤษภาคม-สิงหาคม 

พุทธอรรถปริวรรตศาสตร์ของพุทธทาสภิกขุเพื่อการพัฒนาสุขภาวะทางปัญญา 
A Buddhist Hermeneutics of Buddhadasa Bhikkhu for the Wisdom 

Well-being Development 

พระครูปลัดค ารณ กตปุญฺโญ (แก้วเกลี้ยง) 
Phrakhru Paladkhamron Katapunyo (Kaew Kliang) 

นิสิตหลักสูตรปริญญาพุทธศาสตรดุษฎีบัณฑิต สาขาวิชาพระพุทธศาสนา 
Doctor of Buddhist Studies Department of Buddhism 

มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
Mahachulalongkornrajavidyalaya University 

E-mail: tannamtan2544@gmail.com 
 

บทคัดย่อ 
บทความวิชาการนี้มีวัตถุประสงค์เพ่ือค้นหาข้อสงสัยที่ว่า พุทธอรรถปริวรรตศาสตร์

ของพุทธทาสภิกขุเพ่ือการพัฒนาสุขภาวะทางปัญญานั้นเป็นอย่างไร พุทธทาสภิกขุมุ่งสอนการ
ไม่ยึดมั่นถือมั่น การถอนความมีอยู่แห่งตัวตน ของตนออกเสียได้  ท่านต้องการชี้ให้เห็นถึง
กระบวนการพัฒนาสุขภาวะทางปัญญาของมนุษย์ที่เกี่ยวเนื่องกันของเครื่องมือสื่อสารและ
กระบวนการรับรู้ของชีวิตโดยผ่านกลไกส าคัญของอายตนะ เวทนา ผัสสะ หากปล่อยให้
เครื่องมือท างานไปตามอ านาจแห่งสัญชาตญาณแล้ว ก็จะส่งผลให้เกิดโทษต่อชีวิต หากมี
วิจารณญาณด้วยสติสัมปชัญญะ สมาธิ และปัญญา เพ่ือเป็นเครื่องมือให้เราสัมผัสกับทุกสิ่งอย่าง
รู้เท่าทัน มองให้เห็นสภาวธรรมของสิ่งนั้น แล้วปฏิบัติต่อเพ่ือนมนุษย์อย่างมีศีลธรรม ซึ่งจะท า
ให้สังคมอยู่ร่วมกันอย่างสันติสุข ท่านจึงใช้วิธีการตีหลักค าสอนเชิงพุทธ (พุทธอรรถปริวรรต) 
ให้ศาสนิกได้ตระหนักรู้ถึงความจริงแท้ที่แต่ละศาสนาต้องการ โดยศึกษาผ่านทฤษฎีภาษาคน
ภาษาธรรม ให้ทุกฝ่ายเกิดความเข้าใจหัวใจของศาสนาที่ถูกต้องร่วมกัน 

ค าส าคัญ: พุทธอรรถปริวรรตศาสตร์, พุทธทาสภิกข,ุ การพัฒนา, สุขภาวะทางปัญญา 
 

Abstract 
This academic article aims to find out what is the Buddhist commentary 

of Bhikkhu Buddha for the development of intellectual well-being. Bhikkhu 
Buddha aims to teach non-clinging, withdrawing one's own existence. He pointed 
out the process of developing human intellectual well-being related to the 
communication apparatus and the cognitive process of life through the key 
mechanisms of the mind. If the tool is allowed to work according to the power of 
instinct, it will result in harm to life. If we have judgment with mindfulness, 

ได้รับบทความ: 28 พฤษภาคม 2567; แก้ไขบทความ: 23 กรกฎาคม 2567; ตอบรับตีพิมพ์: 23 กรกฎาคม 2567 
Received: May 28, 2024; Revised: July 23, 2024; Accepted: July 23, 2024 

 



376 | Academic MCU Buri ram Journal  

         Vol. 9  No. 2 (2024) : May–August 

concentration, and wisdom, as a tool for us to experience everything knowingly, 
we will be able to do so. Seeing the moral conditions of that thing and treating 
fellow human beings with morality, which will make society coexist peacefully. 
Therefore, he used the method of interpreting Buddhist doctrines (Buddha's 
Commentary) to make the religious realize the true truth that each religion needs. 
By studying through the theory of human language, the language of the Dharma, 
so that all parties can understand the heart of religion correctly. 

Keywords: Buddhist Hermeneutics, Buddhadasa Bhikkhu, Development, Wisdom 
Well-being 
 
1. บทน า 

กฎแห่งความเปลี่ยนแปลงเน้นสัจธรรมน าพาสรรพสิ่งและสรรพสัตว์ไปสู่ความแปลก
แยกและความแตกต่าง มนุษย์หรือสัตว์ไม่อาจจะยับยั้งกฎธรรมชาติของความเป็นเช่นนั้นเอง 
ต่างแต่ละบุคคล ตัวตน ผู้คนเหล่านั้นจะมีวิชชาปัญญามองเห็นลักษณะเช่นนั้นหรือไม่ และหาก
มองเห็น จะเห็นสภาวธรรมและสัจธรรมเหล่านั้นอย่างไร เช่น ปรากฏการณ์ที่ก าลังเกิดขึ้นใน
สังคมปัจจุบันที่เรียกว่า สังคมยุคดิจิทัล (Digital society) ซึ่งถือว่าเป็นสังคมยุคใหม่ของโลกาภิวัตน์ 
(Globalization) อันเป็นการเชื่อมต่อด้วยเทคโนโลยีอินเทอร์เน็ตที่ท าให้สิ่งต่าง ๆ เกิดขึ้น
รวดเร็วกว่าเดิมมากโดยเกี่ยวพันกับทุกภาคส่วนของสังคม รวมทั้งการเมือง เศรษฐกิจ สื่อ ธุรกิจ 
และบรรทัดฐานทางสังคม กล่าวได้ว่า ประเทศส่วนใหญ่ในปัจจุบันได้มีก าลังตื่นตัวกันมาก                                     
จนท าให้มองว่า คนที่ไม่รู้เท่าทันสื่อดิจิทัลก็จะตกเป็นเบี้ยล่างของสังคมแบบนี้ สิ่งที่เป็นผลพวง
ตามมาคือ การเกิดขึ้นของสังคมบริโภคนิยม อันเป็นสังคมที่ส่งเสริมการบริโภค ให้ประชาชนตก
อยู่ภายใต้อ านาจทุนนิยม นายทุนต้องแสวงหาวิธีการเพ่ือส่งเสริมสนับสนุนให้มีการบริโภค
เพ่ิมขึ้น โดยผ่านการโฆษณาที่เร่งเร้าให้เกิดการบริโภคที่กระท ากันในรูปแบบต่าง ๆ เพ่ือสร้างจุด
สนใจให้เกิดขึ้นในหมู่ประชาชน พวกพ่อค้า นักการตลาด จึงต้องค้นหาวิธีการจูงใจให้ประชาชน
รีบตัดสินใจซื้อสินค้าของตน เมื่อประชาชนขาดวิจารณญาณในการรับข้อมูลที่มาจากทุกทิศทุก
ทางก็จะกลายเป็นผู้บริโภค หรือเสพติดการบริโภค การท าก าไรยิ่งเพ่ิมทวีคูณ สิ่งที่เป็นปัญหา
ตามมา คือ การที่ประชาชนตกหลุมพรางทางความคิดเพราะประชาชนถูกระบบโฆษณาชวนเชื่อ
ให้เห็นดีเห็นงามกับสิ่งที่ทุนนิยมน าเสนอ หากไม่บริโภคสินค้าที่พวกเขาน าเสนอจะกลายเป็นคน
ตกยุค ไม่ทันสมัย หรือโดยการล่อหลอกด้วยผลประโยชน์ที่ตามมา ประชาชนจึงเป็นเครื่องมือ
ของการโฆษณา หรือยอมจ านนต่อเหตุผล หรือตรรกะที่ซ่อนโลภะของตนเอาไว้ ท าอย่างไร
ประชาชนจะมีความรู้เท่าทันกลเกมของนักการตลาด พ่อค้า นักการเมือง หรือกลุ่มผลประโยชน์ 
(สุทธวิชญ์ แสงดาษดา, 2557: 21) 

ประเด็นของท่านพุทธทาส ที่ได้กล่าวข้างต้น หากจะน ามาวิเคราะห์รากเหง้าของ
สาเหตุปัญหาเกิดจากการมีภูมิคุ้มกันทางปัญญาบกพร่อง ค าว่า “ภูมิคุ้มกันทางปัญญา” ในที่นี้ 



             วารสารวิชาการ มจร บุรี รัมย์  | 377 
                   ปีท่ี 9  ฉบับท่ี 2 (2567) : พฤษภาคม-สิงหาคม 

หมายรวมถึงความรู้และคุณธรรม ในความเป็นจริง ได้มีปราชญ์จ านวนมากที่ได้น าเสนอแนวทาง
แต่ส าหรับบทความนี้ ผู้เขียนเลือกที่จะศึกษาค้นคว้าผลงานการตีความหลักพุทธธรรมที่เรียกว่า 
พุทธอรรถปริวรรตศาสตร์ของพุทธทาสภิกขุว่าด้วยการพัฒนาสุขภาวะทางปัญญา ด้วยเหตุผลที่
ผู้ศึกษามีความสนใจในท่านพุทธทาสภิกขุ เพราะตลอดระยะเวลาในช่วงอายุของท่านนั้นได้มี
ความมุ่งมั่นตามปณิธานทั้ง 3 ประการนั้นอย่างแท้จริง ในกระบวนการการตีความหรืออรรถ
ปริวรรตหลักค าสอนทางพระพุทธศาสนาของพุทธทาสภิกขุนั้น ท่านอธิบายว่า การเข้าใจ
ความหมายของหลักธรรมเพียงระดับภาษาคน ยังไม่เพียงพอที่จะเข้าถึงแก่นสาระอันแท้จริงของ
พระพุทธศาสนาได้ บางครั้งการเข้าใจผิดอาจเป็นสิ่งกีดขวางการประพฤติปฏิบัติได้ ท่านจึงได้
น าเสนอทฤษฎีภาษาคนภาษาธรรมนั้น อันเป็นการน าไปสู่กระบวนการพัฒนาปัญญา และเมื่อ
มนุษย์สามารถเข้าใจด้วยภาษาคนและภาษาธรรมจนเกิดปัญญานั้นแล้วก็จะน าไปสู่การอยู่
ร่วมกันอย่างสันติภาพและอยู่รวมกันอย่างสันติสุข (พุทธทาสภิกขุ, 2549: 108)  

ดังนั้น การอรรถปริวรรตหลักพุทธธรรมของพุทธทาสภิกขุในกระบวนการพัฒนาสุข
ภาวะทางปัญญาเพ่ือสังคมแห่งสันติสุข ท่านพุทธทาสภิกขุใช้วิธีการอรรถปริวรรตหลักค าสอน
ของพระพุทธศาสนาเพ่ือชี้ให้ศาสนิกชนทั้งในพระพุทธศาสนาและในศาสนาอ่ืนได้เข้าใจเนื้อแท้
ของหลักค าสอนและเป้าหมายสูงสุดเพ่ือก าจัดความทุกข์ ความยึดมั่นถือมั่นของตนลง                                          
ท่านพยายามตีความหลักธรรมค าสอนให้ศาสนิกชนของทุกศาสนาได้ตระหนักรู้ถึงความจริงแท้
ที่แต่ละศาสนาต้องการ ผ่านการตีความหลักธรรมค าสอนทางพระพุทธศาสนาผ่านทฤษฎีภาษา
คนภาษาธรรม การอรรถปริวรรตหลักพุทธธรรมผ่านทฤษฎีภาษาคนภาษาธรรมของพุทธทาส
ภิกขุ มีลักษณะการท าให้หลักธรรมทางศาสนามีความเป็นสากล เป็นความพยายามท าลาย
ก าแพงการกีดกั้นความหมายของธรรมะที่ซ่อนอยู่เบื้องหลัง ซึ่งหากเพียงแต่ใช้ภาษาคนหรือ
ภาษาธรรมดาก็ไม่อาจเข้าใจถึงความจริงแท้ที่ซ่อนอยู่ เป็นต้น  

บทความนี้เพ่ือให้นิสิต นักศึกษาและประชาชนทั่วไปได้ศึกษาเข้าใจความหลากหลาย 
พุทธทาสภิกขุจึงใช้ภาษาธรรมมาอธิบายหรือตีความหลักธรรมค าสอน เป็นความพยายาม
ตีความหลักธรรมค าสอนให้ทุกฝ่ายเกิดความเข้าใจหัวใจของศาสนาที่ถูกต้องร่วมกัน ด้วยเหตุผล
ดังกล่าว จึงท าให้ผู้เขียนมีความสงสัยว่า พุทธอรรถปริวรรตศาสตร์ของพุทธทาสภิกขุเพ่ือการ
พัฒนาสุขภาวะทางปัญญานั้นมีลักษณะเป็นอย่างไร โดยจะได้คลี่ประเด็นชี้ให้เห็นความชัดเจน
ดังต่อไปนี้ 
 
2. ความเข้าใจเกี่ยวกับพุทธอรรถปริวรรตศาสตร์ 

อรรถปริวรรตศาสตร์นี้ ควรเริ่มด้วยความเข้าใจความหมายของการตีความเป็น
เบื้องต้น วีรชาติ นิ่มอนงค์, (2552: 126-127)  ได้อธิบายไว้ว่า การตีความหรืออรรถปริวรรตศาสตร์ 
คือ การแปลความหมายเพ่ือให้มนุษย์ได้เกิดความเข้าใจและน าไปสู่การเข้าถึงความเป็นจริง 
มนุษย์ได้มีการตีความมาทุกยุคทุกสมัยตามแต่ละกระบวนทรรศน์ เพราะหลักการตีความหรือ
อรรถปริวรรตนี้เป็นพื้นฐานของวิธีคิดทุกอย่างโดยผ่านภาษา การตีความจึงเกิดจากภาษาที่ใช้ 
เพราะความรู้ทุกอย่างย่อมใช้ภาษาเป็นสื่อ เพ่ือมุ่งเน้นการพัฒนาสติปัญญาในการตีความคัมภีร์ 



378 | Academic MCU Buri ram Journal  

         Vol. 9  No. 2 (2024) : May–August 

ต ารา หนังสือ หรือข้อความ การตีความเป็นสิ่งส าคัญที่ท าให้มนุษย์เข้าใจเรื่องราวต่าง ๆ ที่มีอยู่ 
ก่อให้เกิดความแตกฉานจนสามารถพัฒนาความรู้ความเข้าใจและสามารถก่อให้เกิดองค์ความรู้
ใหม่ ๆ ขึ้นในโลก โดยอาศัยสิ่งที่มีอยู่แล้วเป็นฐานในการสร้างความรู้ความเข้าใจของมนุษย์และ
ในการอยู่ร่วมกันอย่างสันติสุข ถือเป็นนวัตกรรมทางปัญญาอย่างหนึ่งในเชิงมนุษยศาสตร์                                          
รวมความถึงองค์ความรู้การตีความตามแนวทางพระพุทธศาสนานั้นด้วย ความเข้าใจเกี่ยวกับ
พุทธอรรถปริวรรตศาสตร์หรือการตีความตามแนวทางพระพุทธศาสนาสามารถเห็นได้จากการ
ใช้ค าว่า อรรถวิเคราะห์ หรืออรรถบทวิเคราะห์ หรือนัยวิเคราะห์ (นยคฺ คาหะ) ในทาง
พระพุทธศาสนา ค าว่า นัยวิเคราะห์นี้มาจากค าว่า โยนิโสมนสิการ  ซึ่งหมายถึง การท าไว้ในใจ
โดยอุบายอันแยบคาย หรือการใช้วิจารณญาณ ค าว่า โยนิโสมนสิการ เป็นพุทธภาษิต แต่ค าว่า 
นยัคคาหะ เป็นสาวกบัญญัติใช้ในภายหลัง ซึ่งหมายถึง การแสวงหาความรู้โดยผ่านการตีความ  
หลักโยนิโสมนสิการอันเป็นหลักการตีความในพระพุทธศาสนานั้นได้ปรากฏในพระไตรปิฎก
หลายแหล่ง สิ่งนี้ได้สะท้อนให้เห็นว่า ในสมัยพุทธกาลก็มีการน าเอาวิธีการนัยวิเคราะห์หรือ
อรรถปริวรรตมาใช้บ้างแล้ว แม้อาจจะไม่ได้เรียกชื่อว่าการตีความหรืออรรถปริวรรตก็ตาม                                    
แต่สามารถอนุวรรตน์กับศาสตร์สมัยใหม่นี้ได้ ดังเช่นข้อความในพระสูตรเรื่อง กาลามสูตรกังขา
นิยฐาน 10 อันเป็นพระสูตรว่าด้วยเรื่องวิธีปฏิบัติในเรื่องหลักความเชื่อที่ควรสงสัย โดยที่                                                
พระพุทธองค์ทรงแนะน าชาวกาลามะในการรับฟังค าสอนหรือความคิดเห็นของเจ้าลัทธิผู้รู้
ทั้งหลายที่พวกเขาตัดสินใจไม่ได้ว่าจะเชื่อใครดี เพราะแต่ละท่านต่างก็มีค าสอนดี ๆ พวกเขาเกิด
ความลังเลหรือขาดความม่ันใจในการตัดสินใจเชื่อ จนต้องแสวงหาหลักยึด หรือหลักการ และ
เป็นสาเหตุให้พระพุทธเจ้าทรงประทานหลักตัดสินหรือหลักวินิจฉัย นั่นเป็นเพราะพระพุทธองค์
ทรงเห็นจุดอ่อนของความเชื่อของคนยุคสมัยนั้น จึงทรงให้หลักการในการวินิจฉัยเรื่องราวต่าง ๆ                                 
ที่เกิดขึ้น โดยให้มีสติปัญญาพิจารณาถึงจุดอ่อนของการปลงใจเชื่อตามพระไตรปิฎก (พระพรหม
คุณาภรณ ์(ป.อ.ปยุตฺโต), 2546: 241) 

ในหลักกาลามสูตรดังกล่าวนั้น หากน ามาวิเคราะห์ในแต่ละข้อถึงกระบวนการใช้
ปัญญาไตร่ตรองจะเห็นว่า 1) มา อนุสฺสเวน อย่าปลงใจเชื่อเพราะฟังตาม ๆ กันมา: จุดอ่อนคือ 
(1) ไม่มีหลักฐานยืนยันในสิ่งที่เชื่อ (2) อาจมีความคลาดเคลื่อนได้ (3) หลงลืมประเด็นได้ง่าย                                 
(4) ผู้ฟังอาจสรุปผิดไปจากความตั้งใจของผู้พูด 2) มา ปรมฺปราย อย่าเชื่อเพราะสืบ ๆ กันมา: 
จุดอ่อนคือ (1) ไม่มีการตรวจสอบ (2) สิ่งที่สืบ ๆ กันมาอาจขาดเหตุผลรองรับ (3) ข้อเท็จจริง
บางอย่างขาดหายไปได้ 3) มา อิติกิราย อย่าปลงใจเชื่อเพราะเล่าขานกันมา: จุดอ่อนคือ                                    
(1) เรื่องนั้นอาจมีการเสริมเติมแต่งกันขึ้นมา (2) เมื่อกาลเวลาเปลี่ยน ท าให้ข้อเท็จจริงเปลี่ยน                                                   
(3) เรื่องเล่าอาจจะเป็นเพียงเรื่องสมมุติ มิใช่ความจริงเสมอไป 4) มา ปิฏกสมฺปทาเนน                        
อย่าปลงใจเชื่อเพราะมีในคัมภีร์: จุดอ่อนคือ (1) ไม่ใช้เหตุผล (2) ไม่ค านึงข้อเท็จจริง (3) ท าให้
ถูกครอบง าได้ง่าย (4) เป็นการเชื่อแบบยอมจ านนเพราะถือว่าคัมภีร์บางเล่มเป็นสิ่งศักดิ์สิทธิ์                                           
5) มา ตกฺกเหตุ อย่าปลงใจเชื่อเพราะเหตุแห่งตรรกะ: จุดอ่อนคือ (1) เหตุผลวิบัติได้ (2) เนื้อหา
บกพร่องได้ (3) ข้อเสนอผิด ข้อสรุปผิดได้ (4) ข้อมูลน้อย ข้อสรุปไม่สมเหตุสมผลได้ 6) มา นยเหต ุ



             วารสารวิชาการ มจร บุรี รัมย์  | 379 
                   ปีท่ี 9  ฉบับท่ี 2 (2567) : พฤษภาคม-สิงหาคม 

อย่าปลงใจเชื่อด้วยเหตุเพียงเพราะคิดค านวณหรืออนุมานเอา: จุดอ่อนคือ (1) การอนุมานอาศัย
ประสบการณ์ แต่ประสบการณ์ของแต่ละบุคคลไม่เท่ากัน (2) ประสบการณ์ของแต่ละบุคคล 
มิได้ให้ข้อสรุปที่เหมือนกันเสมอไป (3) สิ่งแวดล้อมต่างกัน น าไปสู่การอนุมานที่แตกต่างกัน                                  
7) มา อาการปริวิตกฺเกน อย่าปลงใจเชื่อเพราะการตรึกได้ตามอาการที่ปรากฏ: จุดอ่อนคือ                                  
(1) ลักษณะที่ปรากฏมิใช่ตัวบ่งบอกเนื้อแท้ของสิ่งนั้น (2) การคิดตามหรือการตรึกตามอาการที่
ปรากฏ เป็นไปได้เช่นกันว่าเป็นการสร้างภาพขึ้นในใจของตนเอง ทั้ง ๆ ที่ความเป็นจริงยังมิได้
ปรากฏ (3) ใจที่มีอคติอยู่แล้วอาจสร้างภาพลวงตาขึ้นได้ 8) มา ทิฏฐินิชฺฌานกฺขนฺติยา                                       
อย่าปลงใจเพราะเข้ากันได้กับทิฏฐิของตน: จุดอ่อนคือ (1) การปลงใจเชื่อเพราะสอดคล้องกับ
ทิฐิของตน ความเชื่อเช่นนั้นอาจไม่ใช่ความเชื่อที่ถูกต้องก็ได้ หากวางใจเป็นกลางได้ บางครั้งทิฐิ
ของตนมิใช่จะถูกต้องเสมอไป (2) คนเรามีนิสัยโน้มเอียงที่จะเข้าข้างตนเอง โดยเฉพาะความคิด
ของตนเอง 9) มา ภพฺพรูปตาย อย่าปลงใจเชื่อเพราะรูปร่างดูดี: จุดอ่อนคือ (1) คนเรามักตัดสิน
กันที่รูปลักษณ์ภายนอก แต่ข้อเท็จจริงมิได้เป็นอย่างนั้น (2) การปลงใจเชื่อเพราะรูปร่างหน้าตา 
มักเกิดจากอารมณ์ความรู้สึกที่ประทับใจ ความเชื่อเช่นนี้ อาจน าไปสู่ความผิดพลาดได้                                       
10) มา สมโณ โน ครู อย่าปลงใจเชื่อเพราะเขาเป็นสมณะเป็นครูของเรา: จุดอ่อนคือ (1) ท าให้
วิจารณญาณขาดหายไป (2) ฝากความหวังไว้กับอ านาจคือครูมากเกินไป (3) ขาดความกล้าหาญ
ทางจริยธรรมที่ควรมี (4) ขาดเหตุผลที่จะวินิจฉัยด้วยตนเอง (สมบูรณ์ บุญโท, 2553: 50) 

กล่าวโดยภาพรวมแล้ว พระสูตรนี้มุ่งเน้นให้เราใช้ปัญญาพิจารณาไตร่ตรองให้แยบคาย 
(โยนิโสมนสิการ) ก่อนแล้วจึงเชื่อและถือปฏิบัติ  ซึ่งก็คือ นัยวิเคราะห์นั่นเอง และมีข้อสังเกตว่า
ในข้อที่ 6 ซึ่งกล่าวว่า มา นยเหตุ อย่าปลงใจเชื่อ เพราะการอนุมานนั้น ค าว่า นยะ ไม่ใช่
หมายถึง เหตุผล หรือการอนุมานธรรมดาเท่านั้น แต่หมายถึง นัยวิเคราะห์ หรือเหตุผลวิเคราะห์ 
หรือการอนุมานเพ่ือที่จะน าไปสู่ข้อสรุปหรือแบบแผน หรือวิธีการที่จะน าไปสู่ภาคปฏิบัติ โดยมี
หลักการพิจารณาว่า ต่อเมื่อใด รู้เข้าใจด้วยตนว่า ธรรมเหล่านั้น เป็นอกุศล เป็นกุศล มีโทษ ไม่มีโทษ 
เป็นต้นแล้ว จึงควรละหรือถือปฏิบัติตามนั้น (พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตฺโต), 2558: 232) 

กล่าวโดยสรุปได้ว่า พุทธอรรถปริวรรตศาสตร์หรือการตีความตามแนวทาง
พระพุทธศาสนาได้ด าเนินการมาตั้งแต่ครั้งพุทธกาลที่ปรากฏในหลักค าสอน เช่น หลักกาลามสูตร 
เมื่อภายหลังได้มีการท าสังคายนาได้น ามาจัดเป็นหมวดหมู่จนเกิดเป็นพระไตรปิฎก เมื่อมี
ข้อความที่ท าให้เกิดความเข้าใจไม่ตรงกัน จึงได้เกิดการตีความชั้นอรรถกถา ซึ่งเป็นการตีความ
ในล าดับของพระอรรถกถาจารย์ที่สอดรับกับพระไตรปิฎก การตีความของพระอรรถกถาจารย์ 
จะได้รับการยอมรับ เมื่อการตีความนั้นสอดรับกับคัมภีร์พระไตรปิฎกอันเป็นหลักฐานชั้นต้น
ของพระพุทธศาสนา นอกจากนี้ แม้การตีความในล าดับของนักปราชญ์รุ่นหลัง คัมภีร์ที่ใช้ในการ
ตีความ เรียกว่า ฎีกา อนุฎีกา โยชนา สัททาวิเสส เช่น พุทธโฆษาจารย์ ผู้รจนาคัมภีร์วิสุทธิมรรค 
อุปติสสเถระ ผู้รจนาคัมภีร์วิมุตติมรรค หรือแม้ในนักตีความในพระสงฆ์ไทยปัจจุบันอย่างท่าน
พุทธทาสภิกขุ ผู้บรรยาย/ ผู้เขียนหนังสือชุดธรรมโฆษณ์ไว้หลายเล่ม เช่น อริยสัจ 4 จากพระโอษฐ์ 
ปฏิจจสมุปบาทจากพระโอษฐ์ บรมธรรมภาคต้น/ภาคปลาย ภาษาคน-ภาษาธรรม ธรรมะกับ



380 | Academic MCU Buri ram Journal  

         Vol. 9  No. 2 (2024) : May–August 

การเมือง มนุสสธรรม ศีลธรรมกับมนุษยโลก ธรรมสัจจสงเคราะห์ ฯลฯ คู่มือมนุษย์  ก็ล้วน
ตีความที่ไม่ขัดแย้งกับหลักการตีความในพระไตรปิฎก ในประเด็นนี้ ผู้เขียนจะได้อธิบายเป็น
ล าดับต่อไป 
 
3. พุทธทาสภิกขุกับปณิธานการท างานพุทธอรรถปริวรรตศาสตร์เพื่อการพัฒนาสุขภาวะ
ทางปัญญา 
 พุทธทาสภิกขุ อันเป็นนามปากกาในการเขียนผลงาน โดยท่านได้รับพระราชทาน
สมณศักดิ์เป็นพระราชาคณะชั้นธรรมในราชทินนามที่ พระธรรมโกศาจารย์ (เงื่อม อินฺทปญฺโญ) 
อดีตเจ้าอาวาสวัดธารน้ าไหล หรือที่รู้จักกันทั่วไปว่า สวนโมกขพลาราม อ.ไชยา จ.สุราษฎร์ธานี 
เป็นพระมหาเถระที่มีชื่อเสียงมากที่สุดรูปหนึ่งของประเทศไทย ท่านได้สร้างคุณูปการต่อวงการ
พระพุทธศาสนาเป็นอย่างมาก โดยปรากฏผลงานอันเป็นมรดกธรรมของท่านอยู่มากมาย                                   
ดังปรากฏอยู่ในวัดวาอาราม ห้องสมุดของสถาบันการศึกษา ตลอดถึงร้านหนังสือของส านักพิมพ์
ต่าง ๆ ทั่วไปมาจนถึงปัจจุบัน นอกจากนี้พุทธทาสภิกขุยังมีกิตติคุณแผ่ขยายไปถึงวงวิชาการใน
ต่างประเทศ ในระดับนานาชาตินั้นปัจจุบันทุกมหาวิทยาลัยที่มีแผนกสอนวิชาศาสนาสากลใน
หลายประเทศล้วนศึกษางานของท่าน มีหนังสือได้รับการแปลเป็นภาษาต่าง ๆ เช่น อังกฤษ 
ฝรั่งเศส เยอรมัน จีน อินโดนีเซีย กว่า 20 เล่ม จากต้นฉบับภาษาไทยทั้งหมด 140 เล่ม และ
กิตติคุณของท่านยังได้รับการรับรองจากองค์การระดับโลก กล่าวคือ ในปี พ.ศ. 2549-2550 
องค์การศึกษาวิทยาศาสตร์และวัฒนธรรมแห่งสหประชาชาติ (ยูเนสโก) ได้ประกาศยกย่องให้
พระธรรมโกศาจารย์ (พุทธทาสภิกขุ) เป็นบุคคลส าคัญของโลก 

นับตั้งแต่ท่านได้ก่อตั้งสวนโมกขพลาราม พุทธทาสภิกขุได้มีบทบาทน าในการเผย
แผ่พระพุทธศาสนา เป็นที่รู้จักของวงการพระพุทธศาสนา ท่านเป็นนักการศาสนาที่ส าคัญของ
พระพุทธศาสนาด้วยบุคลิกและนิสัยของท่านที่สนใจใฝ่หาความรู้ทางธรรมะตลอดเวลาทั้งฝ่าย
พระพุทธศาสนาเถรวาท หรือหินยานและพระพุทธศาสนามหายานและศาสนาอ่ืน ๆ เช่น คริสต์ 
อิสลาม ฮินดู สิกข์ จากความรอบรู้ที่กว้างขวาง และลึกซ้ึงนี้เอง ท าให้ท่านสามารถประยุกต์
วิธีการสอนและปฏิบัติธรรมได้อย่างหลากหลาย ให้คนได้เลือกปฏิบัติให้สอดคล้องกับพ้ืนความรู้
และอุปนิสัยของตนได้โดยไม่จ ากัดชนชั้น เชื้อชาติและศาสนา เพราะท่านเชื่อว่า มนุษย์ทุกคนก็
คือ เพ่ือนร่วมเกิดแก่ เจ็บ ตายด้วยกันหมดทั้งสิ้น และหัวใจของทุกศาสนาก็มีคุณค่าร่วมกัน
ประการหนึ่ง คือ ต้องการให้คนพ้นจากความทุกข์และเข้าถึงความดีอันสูงสุด ดังนั้น ตลอดชีวิต
ของท่านได้ทั้งค าสอนที่เกี่ยวข้องกับเรื่องค าสอนทางศาสนาอยู่มาก ท่านจึงเป็นที่พ่ึงพิงทาง
สติปัญญาของมนุษยชาติร่วมสมัย อีกท้ังท่านเองมุ่งมั่นในการปลูกฝังการพัฒนาสุขภาวะทาง
ปัญญาด้วยปณิธาน 3 ประการ คือ 

1. ท าความเข้าใจระหว่างศาสนาให้จงได้: ท่านได้พยายามศึกษาค้นคว้าค า
สอนของทุกศาสนา ทุกนิกาย ตลอดถึงได้ศึกษาภาษาอังกฤษซึ่งถือเป็นกุญแจส าคัญช่วยให้ท่าน
แปลงานเขียนของพุทธศาสนานิกายเซ็นมาสู่ภาษาไทยหลายเล่ม จนในที่สุดท่านได้ประกาศหลัก                                      
ค าสอนให้รู้ว่า ศาสนาทุกศาสนามีจุดมุ่งหมายอันเดียวกัน คือ มุ่งให้มนุษย์ได้รับสิ่งที่ดีที่สุด



             วารสารวิชาการ มจร บุรี รัมย์  | 381 
                   ปีท่ี 9  ฉบับท่ี 2 (2567) : พฤษภาคม-สิงหาคม 

ด้วยกันทั้งนั้น และหัวใจของศาสนาทุกศาสนามุ่งหมายที่จะท าลายความเห็นแก่ตัวทั้งสิ้น ในการ
ท าความเข้าใจระหว่างศาสนานั้น ท่านท าโดยการตีความหลักธรรมค าสอนของนิกายและศาสนา
โดยอาศัยความเข้าใจของตนเองเป็นพ้ืนฐาน พุทธทาสภิกข ุ(2526: 121) 

2. ท าให้ทุกคนเข้าถึงหัวใจแห่งศาสนาของตน : เมื่อเราเข้าถึงหัวใจของ
ศาสนาแล้ว เราจะพบความเหมือนกันของทุกศาสนา เปรียบเหมือนน้ าที่เอาสิ่งเจือปนออกแล้ว 
ก็จะเหลือน้ าบริสุทธิ์ได้ด้วยกันทุกน้ า พุทธทาสภิกขุ (2528: 5) เทคนิคหรือกุศโลบายที่จะท าให้
บุคคลเข้าถึงหัวใจของศาสนานั้น ท่านได้พยายามศึกษาถึงหัวใจของแต่ศาสนา ทั้งศาสนาที่เป็น
เทวนิยมและอเทวนิยม จากนั้นท่านก็พบว่า ทุกศาสนาล้วนสอนให้มนุษย์ลดความเห็นแก่ตัว 
และก าจัดความทุกข์ของตนเองให้หมดสิ้น มองเห็นสัตว์ทั้งหลายเป็นเพ่ือน ผู้ร่วมเกิด แก่ เจ็บ 
ตาย ด้วยกันทั้งสิ้น พุทธทาสภิกข ุ(2526: 107) 

3. ช่วยให้ทุกคนถอนตัวออกจากวัตถุนิยม: เป็นความพยายามท่ีจะช่วยให้
ทุกคนถอนตัวออกจากวัตถุนิยม ท่านมองว่า ศาสนา คือ สิ่งที่ท าให้มนุษย์ได้รับสิ่งที่ดีที่สุด
ส าหรับมนุษย์ตามท่ีเขาควรจะได้รับ เพราะท่านเห็นว่า ศาสนาอันแท้จริงต้องไม่ให้คนหลงใน
วัตถุนิยม เป็นการด ารงชีวิตที่ขาดปัญญา เป็นทาสทางตา หู จมูก ลิ้น กาย ไม่เป็นเพื่อปัญญา
และความพ้นทุกข์อย่างแท้จริง พุทธทาสภิกข ุ(2528: 6) 

กล่าวโดยสรุปได้ว่า ปณิธานทั้งสามข้อมีความสอดคล้องเกี่ยวเนื่องกันอย่างแยกไม่
ออก เมื่อทุกคนเข้าถึงหัวใจของศาสนาของตนแล้ว ย่อมจะเห็นความเป็นหนึ่งเดียวของทุก
ศาสนา ทุกศาสนาสอนให้มนุษย์ได้รับสิ่งที่ดีที่สุด แต่ศาสนามีค าสอนแตกต่างกัน ก็เพราะต่าง
เวลาต่างสถานที่ ทุกชีวิตล้วนดิ้นรนเพ่ือให้รอดพ้นจากความทุกข์ ศาสนาทุกศาสนาเป็น
เครื่องมือเป็นที่พ่ึงให้ศาสนิกดับทุกข์ทั้งปวง และสิ่งนี้ถือได้ว่าเป็นปณิธานในการท างานพุทธ
อรรถปริวรรตศาสตร์ของพุทธทาสภิกขุในกระบวนการพัฒนาสุขภาวะทางปัญญาอันแท้จริง 
 
4. การวิเคราะห์พุทธอรรถปริวรรตศาสตร์ของพุทธทาสภิกขุเพื่อการพัฒนาสุขภาวะทางปัญญา 

ตลอดอายุของพุทธทาสภิกขุ ท่านได้ด าเนินการตามปณิธานที่ท่านได้ตั้งไว้ในการ
ท างานเพ่ือพระพุทธศาสนาด้วยการเสริมสร้าง ปลูกฝัง และพัฒนาสุขภาวะทางปัญญาให้แก่
สาธุชนทั้งที่นับถือพระพุทธศาสนาและศาสนาอ่ืน ได้แจกดวงตาแห่งปัญญาอันเป็นแก่นแท้ของ
พุทธศาสน์เพ่ือน าไปสู่การดับทุกข์ หากมาวิเคราะห์ถึงพุทธอรรถปริวรรตศาสตร์หรือหลักการ
ตีความค าสอนของพระพุทธศาสนาที่ พุทธทาสภิกขุได้น ามรรควิถีของการเผยแผ่นั้น                                         
มีหลากหลายแนวทางเพ่ือการพัฒนาสุขภาวะทางปัญญาทั้งที่เป็นสารัตถะของการตีความ เช่น 
การตีความด้วยหลักความเป็นสากล (universality) เช่น การตีความความหมายของพระพุทธศาสนา                                            
ในฐานะเป็นศาสนาแห่งวิวัฒนาการ มิได้มีผู้ใดสร้างหรือเนรมิต มีวิถีทางอย่างวิทยาศาสตร์                                            
เป็นศาสนาแห่งธรรมชาติ ด้วยการเห็นโลกทั้งปวงเป็นเพียงกระแสแห่งอิทัปปัจจยตา เป็นศาสนาที่
ไม่มีพระเจ้าที่เน้นผู้สร้าง ด้วยการเห็นว่าทุกสิ่งเป็นธาตุตามธรรมชาติ เป็นศาสนาแห่งธรรมนิยม 
ควบคุมวิวัฒนาการแห่งสัญชาตญาณ และได้ตีความธรรมะไว้มาก เช่น ธรรมะในฐานะลัทธิ



382 | Academic MCU Buri ram Journal  

         Vol. 9  No. 2 (2024) : May–August 

การเมือง คือหน้าที่ตามกฎธรรมชาติซึ่งมีหน้าที่สร้างสันติภาพ ธรรมะในฐานะระบบเศรษฐกิจ 
คือ การด าเนินธุรกิจอย่างถูกต้อง ธรรมะในฐานะระบบการศึกษา ธรรมะในฐานะระบบการ
ด าเนินชีวิต ธรรมะในฐานะระบบการพัฒนามนุษย์ คือ ธรรมะคือหน้าที่ ธรรมะในฐานะเป็น
เอกลักษณ์ไทย ธรรมะในฐานะเป็นตัวแท้ของศาสนา  

นอกจากนี้ พุทธทาสภิกขุยังได้ตีความตามเจตนารมณ์ของคัมภีร์ (the will of 
scripture) ที่เน้นวิถีการปฏิบัติธรรมที่เป็นอยู่ในปัจจุบัน เน้นในเรื่องการเข้าถึงแก่นของ
พระพุทธศาสนามากกว่าพิธีกรรมอันเป็นรูปแบบภายนอก เป้าหมายที่แท้จริ งของ
พระพุทธศาสนาคือการพ้นทุกข์ พิจารณาปฏิปทาว่า พระพุทธเจ้าและพระอรหันต์ปฏิบัติ
อย่างไรจึงสามารถพ้นทุกข์ได้ แล้วน ามาปฏิบัติตาม พุทธอรรถปริวรรตของพุทธทาสภิกขุ
เกี่ยวกับการตีความใหม่ในเรื่องอิทัปัจจยตา ท่านมองว่า การอธิบายปฏิจจสมุปบาทของพระ
พุทธโฆสาจารย์ซึ่งมีลักษณะเป็น 3 ชาติ พุทธทาสภิกขุพิจารณาว่า ปฏิจจสมุปบาทเป็นธรรมขั้นสูง 
ช่วยให้บุคคลบรรลุธรรมได้ ควรจะสามารถที่จะอธิบายและปฏิบัติได้ในชาติปัจจุบัน ท่านจึง
ตีความใหม่โดยเน้นวงจรที่เป็นปัจจุบัน หรือขณะจิตเดียวมากกว่าวงจรแบบข้ามภาพข้ามชาติ 
เช่น ค าว่า ชาติ ในความหมายเดิมคือ การเกิดใหม่ในภพภูมิใหม่ แต่ชาติในปฏิจจสมุปบาทนั้น 
ท่านหมายถึงการเกิดขึ้นของตัวกูของกู อันเป็นสาเหตุของทุกข์ทางใจของมนุษย์ และการอธิบาย
ปฏิจจสมุปบาทแบบขณะจิตเดียวนี้ก็สามารถที่จะน ามาปฏิบัติในชีวิตประจ าวันได้เป็นอย่างดี 
ด้วยการพยายามตัดกระแสของวงจรปฏิจจสมุปบาทไม่ให้เกิดจนครบวงจร ด้วยการตัดวงจรที่ 
ผัสสะ เวทนา หรือ ตัณหา ไม่ให้ปรุงแต่งต่อไปเป็นอุปาทานอันเป็นเหตุให้เกิดตัวกูของกู (ชาติ) 
อีกทั้ง พุทธทาสภิกษุได้น าเสนอการตีความแบบโวหารเปรียบเทียบ (description by comparison) 
เชิงอุปมาอุปมัยเพื่อให้เกิดภาพพจน์ เป็นวิธีการสื่อสารธรรมะอีกแบบหนึ่ง เช่น ท าบุญไม่เป็น
เหมือนเลี้ยงไก่ไว้ไข่ให้สุนัขกิน หมายถึง คนที่ท าบุญโดยไม่รู้จักว่าบุญคืออะไร และให้ประโยชน์
แก่เราอย่างไร การศึกษาหมาหางด้วน หมายถึง การศึกษาในโลกปัจจุบันที่เน้นแต่ทางโลกและ
วัตถุอย่างเดียวเท่านั้น ละเลยศีลธรรมอันดีงามของสังคม ไม่สามารถท าให้ผู้ศึกษาเกิดความสุขที่
แท้จริงได้ เป็นการศึกษาที่ไม่สมบูรณ์เหมือนหมาหางด้วน และที่โดดเด่นอีกอย่างคือ พุทธอรรถ
ปริวรรตศาสตร์ของพุทธทาสภิกขุเพ่ือการการพัฒนาสุขภาวะทางปัญญาด้วยการน าเสนอการ
ตีความแบบประโยชน์ปัจจุบัน (utility in the present time) เช่น การตีความในผลงานเรื่อง 
จิตว่าง ค าว่า จิตว่าง คือ ว่างจากกิเลส ว่างจากความรู้สึกว่าตัวเรา หรือตัวกู ตรงข้ามกับจิตวุ่น  
และไม่ได้หมายถึงจิตที่ไม่มีความรู้สึกอะไร ท่านได้น าเรื่องจิตว่างซึ่งเป็นเรื่องสูงสุดมาตีความค า
สอนให้ประชาชนทั่วไปปฏิบัติได้ เพ่ือได้รับเต็มที่จากการตีความ โดยใช้หลักการส าคัญคือ                                         
จงท างานทุกชนิดด้วยจิตว่าง ท างานเพ่ืองาน ไม่ใช่ท างานเพ่ือตัวกู นอกจากท่ีปรากฏโดยตรง
ด้วยภาษาในรูปแบบการบรรยายธรรมหรือหนังสือแล้ว พุทธอรรถปริวรรตศาสตร์ของพุทธทาส
ภิกขุเพ่ือการการพัฒนาสุขภาวะทางปัญญาด้วยการน าเสนอเชิงปริศนาธรรม (complex 
solution of Dhamma) โดยการใช้การตีความแบบสัญลักษณ์ เน้นการใช้สัญลักษณ์เป็นสื่อใน
การอธิบายธรรมะโดยการประพันธ์ค ากลอนสอนธรรมเพ่ือให้ผู้อ่านได้ใช้ปัญญาพินิจตึกตรอง 



             วารสารวิชาการ มจร บุรี รัมย์  | 383 
                   ปีท่ี 9  ฉบับท่ี 2 (2567) : พฤษภาคม-สิงหาคม 

จนจิตใจเปลี่ยนแปลงเมื่อเห็นความจริงที่ปรากฏในค ากลอนนั้น เกิดเป็นความสะอาด สว่าง และ
สงบในจิตใจแทน ท่านแนะน าว่า การอ่านค ากลอนก็เป็นการเจริญสมาธิภาวนาอย่างหนึ่ง เพราะ
ท าให้จิตใจจดจ่อกับสิ่งที่อ่าน และเป็นการรักษาศีลไปในตัวด้วย เพราะมีการส ารวมระวังเกิดขึ้น
ในขณะที่อ่าน อีกทั้ง การใช้ภาพปริศนาธรรมอย่างที่ได้ปรากฏเป็นโรงมหรสพทางวิญญาณ และ
ภาพปริศนาเซน เป็นต้น (วีรชาติ นิ่มอนงค์, 2552: 135) 

พุทธอรรถปริวรรตศาสตร์วิธีของพุทธทาสภิกขุเพ่ือการพัฒนาสุขภาวะทางปัญญา                                            
ท่านได้แสดงความหมายของภาษา (meaning of language) โดยท่านได้เสนอทฤษฎีการตีความ
ธรรมใหม่ คือ ทฤษฎีภาษาคน-ภาษาธรรม โดยจ าแนกภาษาที่ใช้อยู่ในคัมภีร์ศาสนาออกเป็น 2 ชนิด 
คือ ภาษาคนและภาษาธรรม ภาษาทั้งสองนั้นแตกต่างกันคือ ภาษาคน หมายถึง ภาษาที่ใช้พูด
กันอยู่ตามธรรมดาทั่วไป ส่วนภาษาธรรมนั้นหมายถึง ภาษาศาสนา มีความมุ่งหมายถึงเรื่อง
นามธรรมคือ ทางฝ่ายจิต หรือวิญญาณที่กล่าวถึงสัจธรรมในพระพุทธศาสนาโดยตรง เป็นภาษา
ที่เน้นปรมัตถธรรม เป็นธรรมชั้นสูงในระดับโลกุตระท่ีจะสามารถท าให้ดับทุกข์ได้จริง ไม่เนื่อง
อาศัยด้วยวัตถุ ซึ่งต้องอาศัยปัญญาเห็นนามธรรมแล้วจึงจะพูดเป็นและให้ความหมายเป็น                                      
พุทธทาสภิกขุ (2542: 5) ท่านพยายามกระตุ้นให้ชาวพุทธศึกษาและท าความเข้าใจภาษาทั้ง                                       
2 ระดับนั้นให้ชัดเจน เพราะหากรู้แต่ภาษาคนอย่างเดียว ไม่รู้ภาษาธรรมก็จะท าให้ไม่เข้าใจถึง
ค าสอนของศาสนาอย่างลึกซึ้ง หรือท าให้เข้าใจผิดพลาดคลาดเคลื่อนได้ ในทัศนะของท่านพุทธ
ทาสภิกขุแล้วข้อความใดที่สื่อเป็นภาษาคน จะมีนัยความหมายแห่งภาษาธรรมแฝงอยู่ด้วยเสมอ 
ฉะนั้น จึงจ าเป็นต้องมีการตีความภาษาคนให้เข้าถึงความหมายในระดับภาษาธรรม โดยมี
เป้าหมายเพ่ือประโยชน์แก่มวลมนุษย์ การตีความใด ๆ ในศาสนาใด ถ้าเป็นไปเพ่ือความแตกร้าว 
ไม่เป็นไปเพื่อประโยชน์แก่มนุษย์ส่วนรวมแล้ว การตีความนั้นผิด หรือไม่ตรงต่อพระประสงค์
ของพระสัมมาสัมพุทธเจ้า หรือ เป็นการกระท าของซาตานหรือพญามาร อย่างไรก็ตาม                                        
การตีความพระพุทธศาสนาด้วยทฤษฎีภาษาคน-ภาษาธรรมของพุทธทาสภิกขุมีวัตถุประสงค์
เพ่ือท าให้หลักธรรมเป็นส่วนหนึ่งของการด าเนินชีวิตของมนุษย์มากกว่าจะเป็นสิ่งที่เหลือวิสัยที่
มนุษย์จะเข้าใจและเข้าถึงได้ และธรรมะเป็นสิ่งที่สามารถปฏิบัติได้  และช่วยให้ผู้ปฏิบัติตาม                                    
พ้นจากทุกข์ได้จริงในปัจจุบันชาติโดยไม่ต้องรอชาติหน้า ส่วนแรงบันดาลใจที่ท าให้ท่าน                                
พุทธทาสภิกขุ สร้างทฤษฎีการตีความนี้ขึ้นก็เพ่ือที่จะตีความพระสูตรให้ทันสมัยและไม่ให้เข้าใจ
ในลักษณะงมงายอีกต่อไป (Jackson, Peter A, 1998: 108-109) ดั งนั้น เครื่องมือแห่ ง                             
พุทธอรรถปริวรรตศาสตร์ของพุทธทาสภิกขุจะใช้ความเข้าใจในภาษาคนและภาษาธรรมนี้                             
อีกทั้ง ความเข้าใจในภาษาคนและภาษาธรรมน าไปสู่การตอบโจทย์ในปณิธานข้อที่ 1 และข้อ 2 
นั้นได้อย่างชัดเจน ท าให้เกิดสุขภาวะทางปัญญาอันกระจ่างแจ้งในมิติทางศาสนาทั้งของตนเอง
และของผู้อื่นทั้งในเรื่องความหมายของพระเจ้า ธรรมะ เป็นต้น 

อีกประเด็นหนึ่งอันเป็นปัญหาส าคัญส าหรับบุคคลทั่วไป ด้วยมิติของการบริโภคใน
สังคมยุคดิจิทัล ท าให้เห็นการเปลี่ยนแปลงพฤติกรรมการบริโภคของคนในสังคมที่แตกต่างจาก
เป้าหมายเดิม ปรากฏการณ์ใหม่ที่ เกิดขึ้นจะเห็นเป็นกระบวนการความสัมพันธ์ระหว่าง



384 | Academic MCU Buri ram Journal  

         Vol. 9  No. 2 (2024) : May–August 

พฤติกรรมการบริโภคกับการบริโภคเชิงสัญญะที่มากกว่าการบริโภคแบบทั่วไป กล่าวได้ว่า                                                
เป็นค าสอนทางศาสนาใหม่ในยุคปัจจุบันนี้ก็ได้ ในประเด็นนี้ หากพิจารณาพุทธอรรถปริวรรต
ศาสตร์ของพุทธทาสภิกขุ จะมองได้ว่า วัตถุนิยมอันเป็นวัฒนธรรมการบริโภคเชิงสัญญะใหม่นี้
เป็นความรู้ที่ขาดสติปัญญา เป็นทาสของตา หู จมูก ลิ้น กาย ต้องมีสติปัญญาใช้อายตนะเพ่ือ
การศึกษาวัตถุ เพียงแต่รับใช้จิตให้จิตอยู่เหนืออ านาจสิ่งใด ๆ ความสุขท่ีแท้จริงอยู่เหนือวัตถุ 
ท่านได้เสนอแนวคิดเรื่องอายตนะโดยการอธิบายความหมายถึงการรับรู้ การรู้สึก รวมถึง
แนวทางปฏิบัติอันเป็นประโยชน์ต่อชีวิตและโลกผ่านวรรณกรรมของท่าน ซึ่งครอบคลุมสิ่งทั้ง
ปวงของธรรมชาติ โดยการใช้สติปัญญาพิจารณาให้เห็นตั้งแต่สิ่งที่เรียกว่า “ธาตุ” อันเป็น
องค์ประกอบพ้ืนฐานของ สรรพสิ่งไปจนถึงสังสารวัฏและนิพพาน ทั้งด้านรูปธรรมและนามธรรม 
ท่านกล่าวว่า ความเข้าใจในธรรมที่อย่างถ่องแท้เป็นสิ่งส าคัญที่สุด เพราะความรู้ความเข้าใจเป็น
พ้ืนฐานในการพัฒนาจิตเพ่ือยกระดับขึ้นไปสู่ความหลุดพ้นจากการยึดมั่นในกองทุกข์                             
อันหมายถึง โลกหรือสังสารวัฏสู่สภาวะที่อยู่เหนือทุกข์เหนือโลก 

พุทธทาสภิกขุมองว่า ดิน น้ า ไฟ ลม อากาศ วิญญาณ เป็นธาตุที่ประกอบกันขึ้น
เป็นสัตว์มีชีวิต ตา หู จมูก ลิ้น กาย ใจ อายตนะภายในนี้ส าหรับสัมผัสหรือรู้สึกแล้วก็รูป เสียง 
กลิ่น รส โผฏฐัพพะ ธัมมารมณ์ ข้างนอก ที่จะเข้ามาถึง ตา หู จมูก ลิ้น กาย ใจ นี้ก็เรียกว่า 
อายตนะข้างนอก เป็นเบื้องต้นของสิ่งที่เป็นปัญหาในชีวิตประจ าวันของมนุษย์ จะเห็นได้ว่า                                 
ธาตุอายตนะ และผัสสะ มีความเกี่ยวเนื่องกันและเป็นมูลเหตุแห่งการเกิดทุกข์ของมนุษย์                                            
เป็นสิ่งที่ทรงตัวมันเองอยู่ ได้ในลักษณะหนึ่ง ๆ และถือว่าเป็นลักษณะหรือหน้าที่ของธรรมชาติ 
ที่จะท าให้ธาตุต่าง ๆ นั้นผสมกันเข้า ปรุงกันขึ้นเป็นสิ่งต่าง ๆ สืบไปไม่มีที่สิ้นสุด กระทั่งขึ้นถึง
ระดับที่เรียกว่า เป็นสัตว์หรือเป็นบุคคลที่มีสติปัญญาสูงสุด ท าให้ดับทุกขไ์ด้ ถ้ายึดถือเป็นตัวตน
หรือของตน ก็เป็นที่ตั้งแห่งความทุกข์ขึ้นมาในทันที ทั้ง  ๆที่เป็นธาตุตามธรรมชาติอยู่ด้วยกันทุกธาตุ 
ธาตุเมื่อถูกปรุงแต่งขึ้นมาแล้ว ก็จะส าเร็จรูปมาเป็นอายตนะนอก อายตนะใน จากอายตนะ                                   
ปรุงแต่งกันแล้วก็จะเกิดพวกขันธ์ เป็นหมู่ ๆ คือ หมู่ตา หมู่หู หมู่จมูก หมู่ลิ้น เป็นต้น ถ้าไปเกิด
ยึดมั่นเข้า หมู่ขันธ์นั้นก็จะกลายเป็นหมู่อุปาทานขันธ์ขึ้นมา คือ ตัวทุกข์ ความปรากฏออกมา
ของสิ่งที่เรียกว่า ธาตุ นั้นแหละ คือ ความเกิดขึ้นแห่งทุกข์ คือ ความตั้งอยู่ แห่งโรค คือ                                        
ความปรากฏออกของชราและมรณะ ซึ่งมีความหมายว่า ธาตุใด ๆ  เหล่านั้น ถ้าไม่ได้อาศัยการผสม
ปรุงแต่งซึ่งกันละกันแล้ว มีค่าเท่ากับมิได้ปรากฏออกมาจนกว่าปรุงออกมา เป็นร่างกายของ
มนุษย์ได้นี้ ก็เรียกว่า ปรากฏออกมา  

กล่าวโดยสรุปได้ว่า พุทธทาสภิกขุนั้น สอนธรรมะโดยมุ่งเน้นให้เกิดความรู้ความ
เข้าใจทั้งในระดับปรมัตถธรรม และศีลธรรม แนวคิดของท่านคือ ความเข้าใจในเรื่องธาตุ                                         
เพราะเป็นพ้ืนฐานที่ส าคัญของความรู้แจ้งในความจริงตามหลักของพระพุทธศาสนา เมื่อเรา
สามารถมองเห็นทุกอย่างตามความเป็นจริงว่า สรรพสิ่งล้วนประกอบด้วยสิ่งเน้นพ้ืนฐานที่
เรียกว่า ธาตุ แล้วก็จะคลายความยึดมั่นถือมั่นต่อสิ่งทั้งปวง อันเป็นเหตุแห่งทุกข์ที่แท้จริงได้  
เรื่องธาตุนี้ ท่านกล่าวถึงความมุ่งหมายในการสอนเรื่องธาตุ ความว่า พระพุทธศาสนามุ่งหมายสอน



             วารสารวิชาการ มจร บุรี รัมย์  | 385 
                   ปีท่ี 9  ฉบับท่ี 2 (2567) : พฤษภาคม-สิงหาคม 

เพ่ือจะให้รู้ว่า ธาตุเท่านั้น ไม่ใช่สัตว์ บุคคล ตัวตน เรา เขา ธาตุเท่านั้น ก าลังเป็นไปตามเหตุ                                        
ตามปัจจัยอยู่เนืองนิจ เป็นสักว่า ธาตุ ไม่ใช่สัตว์ ไม่ใช่ชีวะ ไม่ใช่บุคคล ว่างจากความหมายแห่ง
ความเป็นตัวตน เมื่อไรก็ตามที่มนุษย์รู้จักใช้วิจารณญาณพิจารณาให้เห็นสิ่งที่ เป็นกุศล                                        
อกุศล ประโยชน์ และมิใช่ประโยชน์ได้ เมื่อนั้น กระบวนการพัฒนาสุขภาวะทางปัญญาก็เกิดขึ้น                                      
และสภาวะแห่งความว่างจากตัวกู ของกูก็เกิดตามมา 

 
5. สรุป 

อรรถปริวรรตศาสตร์เป็นวิชาว่าด้วยการตีความ รวมความไปถึงวิธีการและ
กฎเกณฑ์ต่าง ๆ ที่ใช้ในการตีความ หรือการวิเคราะห์ความหมายของภาษา การตีความเพ่ือขจัด
ความไม่รู้ ความสงสัย ต้องการให้รู้ว่าค านั้นเกี่ยวกับเรื่องอะไร มีสถานการณ์อย่างไร และเพ่ือให้
เข้าใจว่าข้อความนั้นมีคุณค่าทางไหน อย่างไร และการตีความเพ่ือตอบสนองความอยากรู้
ความหมายของมนุษย์ ดังนั้น หากถามหาเป้าหมายความต้องการความหมายของมนุษย์นั้นมีไม่
เหมือนกัน การแปลความหมายเพ่ือให้มนุษย์ได้เกิดความเข้าใจและน าไปสู่การเข้าถึงความเป็นจริง 
มนุษย์ได้มีการตีความมาทุกยุคทุกสมัยตามแต่ละกระบวนทรรศน์ เพราะหลักการตีความหรือ
อรรถปริวรรตนี้เป็นพ้ืนฐานของวิธีคิดทุกอย่างโดยผ่านภาษา การตีความจึงเกิดจากภาษาที่ใช้ 
เพราะความรู้ทุกอย่างย่อมใช้ภาษาเป็นสื่อ เพ่ือมุ่งเน้นการพัฒนาสติปัญญาในการตีความคัมภีร์ 
ต ารา หนังสือ หรือข้อความ การตีความเป็นสิ่งส าคัญที่ท าให้มนุษย์เข้าใจเรื่องราวต่าง ๆ ที่มีอยู่ 
ก่อให้เกิดความแตกฉานจนสามารถพัฒนาความรู้ความเข้าใจ และสามารถก่อให้เกิดองค์ความรู้
ใหม่ ๆ 

พุทธอรรถปริวรรตศาสตร์ของพุทธทาสภิกขุในกระบวนการพัฒนาสุขภาวะทาง
ปัญญาเมื่อทุกคนเข้าถึงหัวใจของศาสนาของตนแล้ว ย่อมจะเห็นความเป็นหนึ่งเดียวของทุกศาสนา 
ทุกศาสนาสอนให้มนุษย์ได้รับสิ่งที่ดีที่สุด แต่ศาสนามีค าสอนแตกต่างกัน ก็เพราะต่างเวลาต่าง
สถานที่ ทุกชีวิตล้วนดิ้นรนเพ่ือให้รอดพ้นจากความทุกข์ ศาสนาทุกศาสนาเป็นเครื่องมือเป็นที่
พ่ึงให้ศาสนิกดับทุกข์ท้ังปวง และสิ่งนี้ถือได้ว่าเป็นปณิธานในการท างานอย่างแท้จริง 

พระพุทธศาสนามุ่งหมายสอนเพ่ือจะให้รู้ว่า ธาตุเท่านั้น ไม่ใช่สัตว์ บุคคล ตัวตน เรา 
เขา ธาตุเท่านั้น ก าลังเป็นไปตามเหตุตามปัจจัยอยู่ เนื่องนิจ เป็นสักว่า ธาตุ ไม่ใช่สัตว์                                    
ไม่ใช่ชีวะ ไม่ใช่บุคคล ว่างจากความหมายแห่งความเป็นตัวตน เมื่อไรก็ตามที่มนุษย์รู้จักใช้
วิจารณญาณพิจารณาให้เห็นสิ่งที่เป็นกุศล อกุศล ประโยชน์ และมิใช่ประโยชน์ได้ เมื่อนั้น 
กระบวนการพัฒนาสุขภาวะทางปัญญาก็เกิดขึ้น และสภาวะแห่งความว่างจากตัวกู ของกู                                    
ก็เกิดตามมา พุทธทาสภิกขุจึงใช้ภาษาธรรมมาอธิบายหรือตีความหลักค าสอน ให้ทุกฝ่ายเกิด
ความเข้าใจหัวใจของศาสนาที่ถูกต้องร่วมกัน 

 
6. องค์ความรู้ที่ได้รับ  
 จากที่ได้กล่าวมาจะเห็นได้ว่า การเข้าใจความหมายของหลักธรรมเพียงระดับภาษาคน 
ยังไม่เพียงพอที่จะเข้าถึงแก่นสาระอันแท้จริงของพระพุทธศาสนาได้ บางครั้งการเข้าใจผิดอาจ



386 | Academic MCU Buri ram Journal  

         Vol. 9  No. 2 (2024) : May–August 

พุทธอรรถปริวรรตศาสตร์ของพุทธทาส
ภิกขุเพื่อการพัฒนาสุขภาวะทางปัญญา

กระบวนการพัฒนาสุขภาวะ
ทางปัญญาเพื่อสังคมแห่งสันติ

สุข 

วิเคราะห์ถึงพุทธ
อรรถปริวรรตศาสตร์

ภาษาคนภาษาธรรม หลักการตีความค าสอน
ของพระพุทธศาสนา

พุทธทาสภิกขุกับปณิธานการท างาน
พุทธอรรถปริวรรตศาสตร์เพื่อการ

พัฒนาสุขภาวะทางปัญญา

ความเข้าใจท่ัวไปเกี่ยวกับอรรถ
ปริวรรตศาสตร์และความ
เข้าใจเกี่ยวกับพุทธอรรถ

ปริวรรตศาสตร์ 

เป็นสิ่งกีดขวางการประพฤติปฏิบัติได้ ท่านจึงได้น าเสนอทฤษฎีภาษาคนภาษาธรรมนั้น อันเป็น
การน าไปสู่กระบวนการพัฒนาปัญญา และเมื่อมนุษย์สามารถเข้าใจด้วยภาษาคนและภาษาธรรม
จนเกิดปัญญานั้นแล้วก็จะน าไปสู่การอยู่ร่วมกันอย่างสันติภาพและอยู่รวมกันอย่างสันติสุข                                     
จะเห็นแนวคิดเกี่ยวกับพุทธอรรถปริวรรตศาสตร์ของพุทธทาสภิกขุเพ่ือการพัฒนาสุขภาวะทาง
ปัญญา ใน 2 ประเด็น ดังนี้  

ประเด็นที่ 1 บุคลาธิษฐาน ซึ่งใช้บุคคลเป็นที่ตั้ง เป็นวิธีแสดงธรรมโดยยกบุคคลขึ้นอ้าง 
ใช้ควบคู่กันกับธรรมาธิษฐาน ซึ่งหมายถึง ค าสอน ความเชื่อ ความคิด เช่น ค าว่า ศรัทธา                              
ความประพฤติที่ดีย่อมน าสุขมาให้ เป็นต้น  

ประเด็นที่ 2 ศิลปกรรมเข้าหาธรรม คือ แปลความศิลปกรรมเพ่ือน้อมน ามาสู่การ
เข้าหาการประพฤติปฏิบัติธรรม  ลักษณะตีความจากบุคลาธิษฐานสู่ธรรมาธิษฐาน เป็นแนวทาง
การเผยแผ่ค าสอนอย่างหนึ่งของคนทุกยุคทุกสมัย เรื่องนี้มักเรียกกันในวงการศึกษาปัจจุบันว่า 
ศาสตร์สมัยใหม่ที่เป็นการบูรณาการหรือการประยุกต์ ซึ่งในปัจจุบันนี้เรียกว่า อรรถปริวรรตศาสตร์ 
เป็นต้น 

แผนภาพ พุทธอรรถปริวรรตศาสตร์ของพุทธทาสภิกขุเพ่ือการพัฒนาสุขภาวะทางปัญญา 

 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 

ผังแสดงองค์ความรู้ที่ได้รับ 
 
 
 
 



             วารสารวิชาการ มจร บุรี รัมย์  | 387 
                   ปีท่ี 9  ฉบับท่ี 2 (2567) : พฤษภาคม-สิงหาคม 

เอกสารอ้างอิง 
พุทธทาสภิกข.ุ (2526). อะไร คืออะไร. กรุงเทพมหานคร: ธรรมทานมูลนิธิ.  
พุทธทาสภิกข.ุ (2528). ใจความแห่งคริสตธรรมเท่าที่ชาวพุทธควรทราบ. หนังสือชุดธรรมโฆษ 

หมวดที่ 5. กรุงเทพมหานคร: ธรรมทานมูลนิธิ. 
พุทธทาสภิกขุ. (2549). ปณิธาน 3 ประการของพุทธทาสภิกขุ. กรุงเทพมหานคร: ส านักพิมพ์

ธรรมสภา.  
พุทธทาสภิกข.ุ (2542). ภาษาคน ภาษาธรรม. กรุงเทพมหานคร: ส านักพิมพ์สุขภาพใจ. 
พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตฺโต). (2558). พจนานุกรมพุทธศาสตร์ ฉบับประมวลธรรม. 

พิมพ์ครั้งที่ 12. กรุงเทพมหานคร: ส านักพพิมพ์ผลิธัมม์. 
พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตฺโต). (2546). พจนานุกรมพุทธศาสตร์ ฉบับประมวลธรรม. 

พิมพ์ครั้งที่ 32. กรุงเทพมหานคร: ส านักพพิมพ์ผลิธัมม์.  
วีรชาติ นิ่มอนงค์. (2552). การศึกษาวิเคราะห์ทฤษฎีอรรถปริวรรตศาสตร์ในคัมภีร์

พระพุทธศาสนาเถรวาท. กรุงเทพมหานคร: มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราช
วิทยาลัย. 

สมบูรณ์ บุญโท. (2553). การศึกษาวิธีสอนของพระพุทธเจ้า. กรุงเทพมหานคร: สวนโลก-สวนธรรม. 
Eric Schmidt and Jared Cohen. (2557). ดิจิทัลเปลี่ยนโลก. แปลโดย สุทธวิชญ์ แสงดาษดา. 

กรุงเทพมหานคร: โพสต์ พับลิซซิง 21. 
Jackson, Peter A. (1998). Buddhadasa: A Buddhist Thinker for the Modern World. 

Bangkok: The Siam Society.  


