
424 | Academic MCU Buri ram Journal  

         Vol. 9  No. 2 (2024) : May–August 

บทวิจารณ์หนังสือ (Book Review) 
ตัวกู – ของกู 
I and MINE 

ผู้แต่ง : พุทธทาสภิกข ุ 
ส านักพิมพ์: อมรินทร์ธรรมะ 
พิมพ์ครั้งที:่ 2 
ปีท่ีพิมพ์: 2561 
จ านวนหน้า: 176 หน้า 

พระครูปลัดค ำรณ กตปุญฺโญ (แก้วเกลี้ยง) 
Phrakhru Paladkhamron Katapunyo (Kaew Kliang) 

พระครูวิจิตรศีลำจำร 
Phrakhruwijitajarn 

มหำวิทยำลัยมหำจุฬำลงกรณรำชวิทยำลัย วิทยำเขตนครศรีธรรมรำช 
Mahachulalongkornrajavidyalaya University, 

Nakhon Si Thammarat Campus 
Corresponding Author, E-mail: tannamtan2544@gmail.com 

 
1. บทน า 
 พุทธทาสภิกขุเป็นชื่อที่ท่านใช้เพ่ือแสดงให้เห็นถึงอุดมคติสูงสุดในการอุทิศชีวิตของ
ท่านเพ่ือรับใช้พระพุทธศาสนา เดิมท่านชื่อ เงื่อม นามสกุล พานิช เกิดเมื่อวันอาทิตย์                                   
ขึ้น 7 ค่่า เดือน 7 ปีมะเมีย ตรงกับวันที่ 27 พฤษภาคม พ.ศ. 2449 ชาติภูมิเป็นสกุลพ่อค้าที่
ตลาดพุมเรียง ไชยา สุราษฎร์ธานีท่านเองได้รับอิทธิพลจากพ่อด้านความสามารถทางกวี และ
งานช่างไม้ ขณะที่ท่านได้แรงบันดาลใจในการศึกษาธรรมะ และการด่ารงตนที่เรียบง่ายจาก
มารดา ในวิสัยฆราวาส ท่านได้เรียนหนังสือจบเพียง ม.ศ.3 ต้องออกมาช่วยครอบครัวค้าขาย
แทนบิดาที่ได้เสียเสียชีวิต เมื่อท่านอายุครบ 20 ปี ก็ได้บวชเป็นพระภิกษุตามคติประเพณีของ
ชายไทย โดยได้รับฉายาว่า อินฺทปญฺโญ แปลว่า ผู้มีปัญญาอันยิ่งใหญ่ เดิมที่เดียวท่านตั้งใจบวช
เพียงหนึ่งพรรษา แต่ท่านมีความซาบซึ้ง มีความสุขและสนุกในการศึกษาหลักธรรมค่าสอน                                            
ท่าให้ท่านไม่อยากสึก และภายหลังท่านได้ไปศึกษาต่อที่กรุงเทพมหานคร โดยพ่านักที่                                         
วัดปทุมคงคา สัมพันธวงศ์ จนสอบได้นักธรรมชั้นเอก และเปรียญธรรม 3 ประโยค ภายหลัง 
ท่านได้มีความรู้สึกขัดแย้งกับวิธีการสอนธรรมะที่ยึดถือรูปแบบตามแบบแผนมากเกินไป                                   
ความย่อหย่อนในพระวินัยสงฆ์ ตลอดจนความเชื่อผิด ๆ ของพุทธศาสนิกชนในเวลานั้น ท่าให้
ท่านมีความเชื่อมั่นว่า พระพุทธศาสนาที่สอนที่ปฏิบัติกันนั้นคลาดเคลื่อนไปมากจากที่พระพุทธองค์
ทรงชี้แนะ ดังนั้น ท่านจึงได้ตัดสินใจหันหลังให้กับการศึกษาของสงฆ์เวลานั้น กลับเมืองไชยา

 

ได้รับบทความ: 29 พฤษภาคม 2567; แก้ไขบทความ: 25 มิถุนายน 2567; ตอบรับตีพิมพ์: 1 กรกฎาคม 2567 
Received: May 29, 2024; Revised: June 25, 2024; Accepted: July 1, 2024 

 



             วำรสำรวิชำกำร มจร บุรี รัมย์  | 425 
                   ปีท่ี 9  ฉบับท่ี 2 (2567) : พฤษภำคม-สิงหำคม 

เพ่ือศึกษาและทดลองปฏิบัติตามแนวทางที่ท่านเชื่อมั่น และในปี พ.ศ. 2475 ได้จัดตั้งสถาน
ปฏิบัติธรรมคือ สวนโมกขพลาราม ขึ้นและเมื่อวันที่ 20 กันยายน พ.ศ. 2477 ท่านได้ประกาศ
ตนเองว่า ข้าพเจ้ามอบชีวิตและร่างกายนี้ ถวายแด่พระพุทธเจ้า ข้าพเจ้าเป็นทาสของพระพุทธเจ้า 
พระพุทธเจ้าเป็นนายของข้าพเจ้า เพราะเหตุดังว่ามานี้ ข้าพเจ้าจึงชื่อว่า พุทธทาส 
  นับตั้งแต่ท่านพุทธทาสภิกขุมาจัดตั้งส่านักปฏิบัติธรรมสวนโมกขพลารามในปี                                            
พ.ศ. 2475 จวบจนท่านได้ละสังขารคืนสู่ธรรมชาติ เมื่อวันที่ 8 กรกฎาคม พ.ศ. 2536 สิริรวม
อายุท่านขณะนั้น 87 ปี 67 พรรษา ตลอดอายุของพุทธทาสภิกขุ ท่านได้ด่าเนินการตามปณิธาน 
3 ข้อ คือ 1. ให้พุทธศาสนิกชนหรือศาสนิกแห่งศาสนาใดก็ตามเข้าถึงความหมายอันลึกซึ้งที่สุด
แห่งศาสนาของตน 2. ท่าความเข้าใจอันดีระหว่างศาสนา 3. ดึงเพ่ือนมนุษย์ให้ออกมาเสียจาก
วัตถุนิยม ท่านได้ตั้งไว้ในการท่างานเพ่ือพระพุทธศาสนาด้วยการเสริมสร้าง ปลูกฝัง และพัฒนา
สุขภาวะทางปัญญาให้แก่สาธุชนทั้งที่นับถือพระพุทธศาสนาและศาสนาอ่ืน ได้แจกดวงตาแห่ง
ปัญญาอันเป็นแก่นแท้ของพุทธศาสน์เพ่ือน่าไปสู่การดับทุกข์ซึ่งท่านจะเน้นย้่าในการบรรยาย
ธรรมและหนังสือต่าง ๆ ของท่าน พอสรุปเป็นวิปัสสนาธรรมะ 9 ตา คือ 1) อนิจจตา ความไม่
เที่ยงแท้แน่นอน 2) ทุกขตา ความทนอยู่ในสภาพเดิมได้ยาก 3) อนัตตตา ความไม่ใช่ตัวตนไม่ใช่
ของตน 4) ธัมมัฏฐิตตา ความตั้งอยู่ตามธรรมดา 5) ธัมมนิยามตา ความเป็นกฎตายตัวของ
ธรรมดา 6) อิทัปปัจจยตา ความที่เมื่อมีสิ่งเป็นปัจจัย สิ่งนี้จึงเกิดขึ้น 7) สุญญตา ความว่างจาก
ตัวตน 8) ตถาตา ความเป็นเช่นนั้นเอง 9) อตัมยตา ความไม่ยึดถือเอามาเป็นตัวตน ของตนได้ 
หลักธรรมเหล่านั้นมักเป็นที่คุ้นเคยของผู้ได้ฟังได้ศึกษาหลักค่าสอนของพุทธทาสภิกขุ จนมีการ
กล่าวขานกันในวงการวิชาการและนักปฏิบัติที่ว่า อยากได้แก่นแท้แห่งปัญญาของพระพุทธศาสนา
ต้องมุ่งหน้าสู่สวนโมกข์ อย่างไรก็ตาม หากมาวิเคราะห์ถึงหลักการตี ความค่าสอนของ
พระพุทธศาสนาที่พุทธทาสภิกขุได้น่ามรรควิถีของการเผยแผ่นั้น มีหลากหลายแนวทางเพ่ือการ
พัฒนาสุขภาวะทางปัญญาทั้งที่เป็นสารัตถะของการตีความ เช่น การตีความด้วยหลักความเป็น
สากล (universality) เช่น การตีความความหมายของพระพุทธศาสนาในฐานะเป็นศาสนาแห่ง
วิวัฒนาการ มิได้มีผู้ใดสร้างหรือเนรมิต มีวิถีทางอย่างวิทยาศาสตร์ เป็นศาสนาแห่งธรรมชาติ 
ด้วยการเห็นโลกทั้งปวงเป็นเพียงกระแสแห่งอิทัปปัจจยตา เป็นศาสนาที่อยู่เหนือพระเจ้าผู้สร้าง 
มีพระเจ้าอย่างมิใช่บุคคล ด้วยการเห็นว่าทุกสิ่งเป็นธาตุตามธรรมชาติ เป็นศาสนาแห่งธรรมนิยม 
ควบคุมวิวัฒนาการแห่งสัญชาตญาณ เป็นต้น และได้ตีความธรรมะไว้มากความหมาย เช่น 
ธรรมะในฐานะลัทธิการเมือง คือหน้าที่ตามกฎธรรมชาติซึ่งมีหน้าที่สร้างสันติภาพ ธรรมะในฐานะ
ระบบเศรษฐกิจ คือ การด่าเนินธุรกิจอย่างถูกต้อง ชื่อว่า ประพฤติธรรม ธรรมะในฐานะระบบ
การศึกษา ธรรมะในฐานะระบบการด่าเนินชีวิต ธรรมะในฐานะระบบการพัฒนามนุษย์ คือ 
ธรรมะคือหน้าที่ ธรรมะในฐานะเป็นเอกลักษณ์ไทย ธรรมะในฐานะเป็นตัวแท้ของศาสนา เป็นต้น 
  แรงบันดาลใจจากการวิจารณ์หนังสือ “ตัวก-ูของกู” ผู้วิจารณ์เห็นแล้วว่าความสงบ
สุขสันติสุขนั้นต้องไม่เกิดมาจากการเห็นแก่ตัว ที่แท้จริงแล้วนั้น จะมุ่งเน้นประโยชน์สุขทั้งตนเอง
และสังคม ยังเป็นแนวทางในการแก้ปัญหา เพ่ือน่าไปสู่การปฏิบัติในชีวิตประจ่าวันดังที่กล่าวไว้ 



426 | Academic MCU Buri ram Journal  

         Vol. 9  No. 2 (2024) : May–August 

  ในการศึกษาที่แท้จริงแล้วนั้น ประเด็นที่น่าสนใจ ที่น่าศึกษาค่าว่า “ตัวกู-ของกู”                                   
ในพุทธทาสภิกขุมีความหมายที่แท้จริงเป็นอย่างไร และมีความสอดคล้องกับค่าสอนในค่าภีร์
ในทางพระพุทธศาสนาอย่างไร จึงต้องควรศึกษาอย่างละเอียด ผู้วิจารณ์มีความต้องการทราบ
รายละเอียดที่แท้จริง และความชัดเจนในเรื่อง “ตัวกู-ของกู” เพ่ือให้มีความเข้าใจในทางที่
ถูกต้อง และประโยชน์แก ่ผู้ที่ต้องการศึกษาต่อไป  
 
2. เนื้อหาหนังสือ “โครงสร้างและสารัตถะของหนังสือ” 

การวิจารณ์หนังสือ “ตัวกู – ของก”ู ผู้วิจารณ์ขอสรุปเนื้อหาโดยย่อของหนังสือ ดังนี้ 
 

  บทที่ 1 ปรับความเข้าใจ 
  ผู้เขียนได้สะท้อนให้เห็นความเป็นจริงของพุทธศาสนิกชนไทยที่มีการนับถือ
พระพุทธศาสนาแบบวิธีปรัมปรา คือ การปฏิบัติต่าง ๆ สืบทอดกันมาตั้งหลายชั่วบรรพบุรุษ                                       
แต่ไม่สามารถท่าให้เข้าถึงตัวแท้ของพระพุทธศาสนา มีแต่จะกลายเป็นของหมักหมมทับถมกัน
มากขึ้น จนเกิดเป็นความเห็นผิดใหม่ ๆ กลายเป็นพระพุทธศาสนาเนื้องอก ท่าให้ออกห่างจาก
แก่นแท้จนเกิดการกลัวต่อการบรรลุมรรคผลนิพพาน (หน้า 1) แล้ววังวนการพูดถึงพระพุทธศาสนา
แต่เพียงระดับจริยธรรมสากลที่ศาสนาไหน ๆ ก็มีด้วยกันทั้งนั้น สิ่งที่ เป็นอยู่ปัจจุบันนี้                                       
ได้น่าเสนอเนื้อหาของพระพุทธศาสนาในระดับเปลือก และระดับกระพ้ี ผู้เขียนชี้ให้เห็นแม้การ
สอนเรื่องกรรมที่ยังติดที่ว่า ท่าดี-ได้ ท่าชั่ว-ได้ชั่ว และบุคคลผู้ท่าเป็นผู้ได้รับผลแห่งกรรมนั้น                                        
นี่เป็นหลักท่ีมีมาก่อนพุทธกาล และมีกันทั่วไปในทุกศาสนาใหญ่ ๆ แต่พระพุทธศาสนาแสดง
เรื่องกรรมมากไปกว่านั้น คือ ยังมีกรรมที่ 3 ที่สามารถลบล้างอ่านาจกรรมดีกรรมชั่ว ยังเป็นผู้
อยู่เหนือกรรมโดยประการทั้งปวง คือการปฏิบัติเพ่ือบรรลุมรรคผลนิพพาน นี่แหละคือกรรม
ตามหลักแห่งพระพุทธศาสนาที่ถูกต้อง เพราะพระพุทธศาสนามีความมุ่งหมายที่จะช่วยมนุษย์
ให้อยู่เหนือความท่ีจะต้องเป็นไปตามกรรม (หน้า 3) ความเชื่อมโยงกับการสอนเรื่องกรรม คือ 
เรื่องการเวียนว่ายตายเกิดทางร่างกาย โดยเรื่องนี้ได้มีการสอนก่อนพุทธกาลหรือในศาสนาอ่ืน
ที่ว่า สัตว์หรือคนตายแล้วเกิดใหม่เรื่อยไปแทบจะไม่มีที่สิ้นสุด คือมีตัวตนหรือวิญญาณที่ถาวร 
จึงท่าให้มีการเวียนว่ายตายเกิดในวัฏสงสาร ผู้เขียนได้แสดงให้เห็นว่า โดยที่แท้แล้วคนหรือสัตว์
ไม่ได้มีอยู่จริง หากแต่ความไม่รู้และมีความยึดมั่นเกิดอยู่ในใจ จึงท่าให้คนและสัตว์นั้นเกิด
ความส่าคัญผิดว่าตนมีอยู่จริง แล้วก็ไปรวมเอาอาการที่เรียกว่า “เกิด” หรือ “ตาย” เข้ามาเป็น
ของตนด้วย การประกาศศาสนาของพระสัมมาสัมพุทธเจ้านั้นก็คือ การประกาศความจริงพร้อม
ทั้งวิธีปฏิบัติ จนสามารถท่าให้คนรู้หรือเข้าใจถึงความจริงว่าไม่ตัวเราหรือของเรา ดังนั้น ปัญหา
เรื่องการเกิดการตายและการเวียนว่ายไปในวัฏฏสงสารนั้นก็หมดไป (หน้า 4) 
  ผู้เขียนยังสะท้อนให้เห็นสังคมพุทธศาสนิกชนไทยที่ยังคลั่งไคล้ด้วยการท่าบุญให้
ทานในรูปแบบต่าง ๆ ตามที่นักบวชโฆษณาว่าเป็นตัวพระพุทธศาสนา ที่สูงขึ้นก็ให้ยึดมั่นถือศีล
เคร่งครัดว่าเป็นตัวแท้ จนบางครั้งผู้ถือศีลมีการยึดมั่นถือมั่นจนกระทั่งดูหมิ่นผู้อ่ืนที่ไม่กระท่า
อย่างตนจนเป็นพวกสีลัพพตปรามาส การบ่าเพ็ญศีลและพรตที่ท่าไปโดยไม่ทราบความมุ่งหมาย



             วำรสำรวิชำกำร มจร บุรี รัมย์  | 427 
                   ปีท่ี 9  ฉบับท่ี 2 (2567) : พฤษภำคม-สิงหำคม 

หรือมุ่งหมายผิด หรือชาวพุทธได้น่าแนวทางการปฏิบัตินอกพระพุทธศาสนามาบ้าง เช่น                                                 
บ้านของชาวพุทธต้องมีศาลพระภูมิไว้ท่าพิธีกราบไหว้บูชา ตลอดถึงความยึดมั่นถือมั่นในทาง
ประเพณีแห่งพิธีรีตองต่าง ๆ  จนลืมหลักความเข้าใจถูกต้องในเรื่องของความทุกข์ เหตุให้เกิดทุกข์ 
ในเรื่องความดับสนิทแห่งทุกข์ และวิธีดับความทุกข์นั้น หรือแม้กระทั่ง  การจะเข้าถึง
พระพุทธศาสนานั้นต้องศึกษาจากคัมภีร์ต่าง ๆ ทั้งหมดเสียก่อน จริงอยู่ การศึกษาเป็นเบิกทาง
เพ่ือความเข้าใจ แต่ตัวแท้จริงของพระพุทธศาสนานั้นอยู่ที่การปฏิบัติธรรมะ การน่าจิตใจให้รู้จัก
ความทุกข์และความดับทุกข์โดยแท้จริงได้โดยการพิจารณาอย่างแยบคายที่สุดในการมองดู
ตัวเอง มองดูชีวิต มองดูสภาวะอันแท้จริงของชีวิต ให้รู้อยู่เห็นอยู่ตามที่เป็นจริงเรื่อย ๆ ไป                                              
ก็พอแล้ว (หน้า 10) นอกจากนี้ ยังมีความเข้าใจผิดที่มองว่า พระพุทธศาสนามีไว้ส่าหรับคนที่
เบื่อโลกแล้ว หรือเหมาะแก่คนที่ต้องการละจากสังคมไปอยู่ป่าเขาล่าเนาไพร การคิดเช่นนี้เป็น
อุปสรรคต่อการปฏิบัติธรรมะ เพราะโดยปกติคนย่อมติดอยู่ในรสของกามคุณ ในบ้านในเรือน 
หรืออการเป็นอยู่อย่างโลก ๆ พอได้ยินว่าจะต้องสละสิ่งเหล่านั้นไปก็รู้สึกมีอาการเสียดายและ
ความกลัว แต่แท้จริงแล้ว ค่าสอนของพระพุทธศาสนาสอนให้รู้จักกินปลาโดยไม่ถูกก้าง มุ่งสอน
เพ่ือขจัดความทุกข์ทางโลก ๆ ออกไป และต้องการให้ทุกคนเป็นอย่างนั้น ไม่ใช่ให้หนีโลก                                     
แต่ให้มีชีวิตอยู่ในโลกอย่างมีชัยชนะอยู่ตลอดเวลา (หน้า 12) 
 

บทที่ 2 พุทธศาสนามุ่งหมายอะไร 
ในบทนี้ ผู้เขียนได้แสดงจุดยืนอันเป็นเป้าหมายของพระพุทธศาสนาที่มักจะเข้าใจ

ว่า มุ่งน่าคนไปสู่เมืองสวรรค์อันเป็นแดนแห่งความสุขที่สุด เป็นแดนปรารถนาแห่งกามารมณ์อัน
วิเศษในชาติหน้าที่ทุกคนควรไปให้ถึง ซึ่งการกล่าวเช่นนั้นเป็นการกล่าวอย่างบุคลาธิษฐาน                                           
คือการกล่าวสิ่งที่เป็นนามธรรมให้เป็นรูปธรรม จนบางครั้งได้ถูกการโฆษณาชวนเชื่อภาษา                                                 
ของพระพุทธศาสนามาให้เกิดตัณหาอุปาทาน แม้ค่าว่า “นิพพาน” ยังน่ามาโฆษณากลายเป็น
เมืองแก้ว หรือนครแห่ความไม่ตายอันเป็นเหมือนแดนสุขาวดีซึ่งมีพระพุทธเจ้าชื่ออมิตาภะ
ประทับอยู่เป็นประธาน ผู้ไปที่นั่นก็จะได้รับความพอใจทุกอย่างตามที่ตนหวัง เพราะแวดล้อมไป
ด้วยสิ่งสวยงามและน่ารื่นรมย์ที่สุดที่มนุษย์หรือเทวดาจะมีได้ ผู้เขียนได้ชี้ให้เห็นความมุ่งหมาย
ของพระพุทธศาสนาที่แท้จริงคือ มุ่งหมายจะแก้ไขปัญหาชีวิตประจ่าวันของคนทุกคนในโลกนี้ 
เพ่ือให้มีชีวิตอยู่ในโลกนี้โดยไม่มีความทุกข์เลย  ความหมายว่า ให้สามารถอยู่ในกองทุกข์โดย                                               
ไม่ต้องเป็นทุกข์ อยู่ในโลกโดยไม่ถูกก้างของโลก หรืออยู่ในโลกท่ามกลางเตาหลอมเหล็กอันใหญ่
ที่ก่าลังลุกโซนอยู่ แต่กลับรู้สึกเยือกเย็นที่สุด ดังนั้น พระพุทธศาสนามุ่งหมายที่จะขจัดความ
ทุกข์ให้หมดไปจากคน ที่นี่ และเดี๋ยวนี้ หาใช่มุ่งหมายจะพาคนไปสวรรค์ อันไม่รู้ว่าอยู่ที่ไหน                                                    
มีจริงหรือไม่ และจะถึงได้หลังจากตายแล้ว หรือในชาติต่อ ๆ ไปจริงหรือไม่ เพราะไม่มีใคร
พิสูจน์ได้ (หน้า 17) โดยผู้เขียนได้จ่าแนกค่าสอนของพระพุทธศาสนาออกเป็น 3 ชั้น คือ 1. ให้มี
ความเจริญในโลกนี้ที่เรียกว่า มนุษยสมบัติ อันหมายถึง การได้ประโยชน์อย่างมนุษย์สามัญ                               
จะลุถึงได้ด้วยการเอาเหงื่อไคลเข้าแลกจนเป็นอยู่อย่างผาสุก 2. ให้มีความเจริญในโลกหน้า                                          



428 | Academic MCU Buri ram Journal  

         Vol. 9  No. 2 (2024) : May–August 

ที่เรียกว่า สวรรคสมบัติ อันหมายถึง ประโยชน์ที่คนมีสติปัญญา มีบุญมีอ่านาจวาสนาเป็นพิเศษ 
จะพึงถือเอาได้โดยไม่ต้องเอาเหงื่อไคลเข้าแลก ก็ยังมีชีวิตรุ่งเรืองอยู่ได้ในท่ามกลางทรัพย์สมบัติ 
เกียรติยศ ชื่อเสียงและความเต็มเปี่ยมทางกามคุณ และ 3. ให้มีความเจริญอย่างเหนือโลก                                           
ที่เรียกว่า นิพพานสมบัติ อันหมายถึงการได้ความสงบเย็นเพราะไม่ถูกราคะ โทสะ โมหะ
เบียดเบียน ดังนั้น สมบัติทั้ง 3 อย่างนี้เป็นเพียงกันการจัดชั้นต่าง ๆ กันที่คนเราควรพยายาม
เข้าถึงได้ทั้งหมดที่นี่และเดี๋ยวนี้ คือในเวลาปัจจุบันทันตาเห็น (หน้า 17-18) 

ผู้เขียนได้น่าเสนอแก่นแท้ของพระพุทธศาสนาด้วยการเข้าใจในหลักสุญญตาและ
อนัตตาที่สามารถปฏิบัติได้ทุกระดับและทุกคน เพราะในหมู่ผู้มีปัญญาแล้ว พวกเขาต้องใช้
ธรรมะเพียงอย่างเดียวคือการระงับความทุกข์ ผู้เขียนชี้ให้เห็นว่าชาวบ้านโดยทั่วไปถูกสอน                                               
ให้แล่นเตลิดออกไปนอกลู่นอกทางในการแสวงหาความสุขตามความรู้สึกที่ชอบ เมื่อเป็นเช่นนี้ก็
ไปติดบ่วงของการเมาสวรรค์ เมาบุญที่นักสอนศาสนาบางคนโฆษณา จึงไม่ใช่ความดับทุกข์                                              
แต่กลับกลายเป็นความสุขตามที่เขาคาดฝันเอาเอง สร้างวิมานในอากาศ ส่าหรับพระพุทธศาสนา
แล้ว มุ่งหมายจะให้คนทั้งหลายอยู่ได้ในท่ามกลางความทุกข์โดยไม่ต้องเป็นทุกข์ พระพุทธเจ้าได้
ทรงแสดงเรื่องสุญญตาในฐานะท่ีเป็นสิ่งที่เป็นประโยชน์เกื้อกูลแก่ฆราวาส เพราะอาศัยความรู้
และการปฏิบัติในเรื่องสุญญตาหรือความว่าจากตัวตนนั่นเอง (หน้า 25-26) ดังนั้น เมื่อพุทธ
บริษัทสามารถเข้าใจในหลักสุญญตาหรือความว่างจากตัวตนย่อมได้เกิดประโยชน์อย่างแท้จริง
จากพระพุทธศาสนา แล้วจะประสบสิ่งที่ทุกคนต้องการ นั่นคือ สันติภาพอันถาวรอันจะเกิดขึ้น
ทั้งในระดับเอกชนและสังคม สิ่งนี้เป็นสิ่งที่กล้าท้าให้พิสูจน์ได้ว่าไม่มีอะไรที่สูงยิ่งไปกว่าความ
ว่างจากตัวตนในการสร้างสันติสุข และสันติภาพให้แก่โลกได้อย่างแท้จริง 

 

  บทที่ 3 ปมเดียวที่ควรแก้ 
  ในบทนี้ ผู้เขียนได้แสดงท่าทีของพระพุทธศาสนาที่ไม่ใช่ศาสนาที่มองโลกในแง่ร้าย 
ในขณะเดียวกัน ก็ไม่ใช่ศาสนาที่มองโลกในแง่ดี แต่เป็นศาสนาแห่งสัจธรรมบนพ้ืนฐานการ
มองเห็นสิ่งทุกสิ่งประกอบด้วยทั้งคุณและโทษ และไม่ปล่อยให้ดีในสิ่งที่เป็นคุณและไม่ทุกข์ใจใน
สิ่งที่เป็นโทษ แต่จะมองสรรพสิ่งด้วยความเป็นผู้มีจิตว่าง ผู้เขียนแสดงจุดยืนพระพุทธศาสนาว่า
มองสิ่งทั้งปวงที่มันเป็นจริง ทั้งด้านนอกและด้านใน แล้วก็เกี่ยวข้องกับสิ่งเหล่านั้นเท่าที่ควร 
และในลักษณะที่จะไม่เป็นทุกข์แก่ตนแต่ประการใดเลย ไม่มีอาการที่เรียกว่าติดในความดี หรือ
อึดอัดขัดใจเพราะความชั่ว พระพุทธศาสนาไม่ปฏิเสธว่าไม่มีอะไร แต่ยอมรับว่าทุก ๆ อย่าง                                    
มันมีเพียงแต่ว่าทุก ๆ อย่างนั้นเป็นสิ่งที่ไม่ควรเข้าไปยึดมั่นถือมั่นว่าเป็นตัวเราหรือเป็นของเรา 
(หน้า 33) นั่นหมายความว่า เป็นภาวะแห่งการไม่มีทุกข์ด้วยความไม่ยึดมั่นถือมั่นต่อสิ่งใด ๆ 
ทั้งหมดว่าเป็นตัวเราหรือเป็นของเรา เป็นการยกระดับจิตใจให้เป็นอิสระอยู่เหนือสิ่งทั้งปวง 
ไม่ให้เข้ามาครอบง่าจิตใจ โดยผู้เขียนได้เสนอหลักการสั้น ๆ ว่า เราไม่ต้องศึกษาอะไรเลย 
นอกจากเรื่อง “อัตตา” “ตัวตน” และ “ของตน” โดยขอให้พิจารณาไปยังสิ่งที่เรียกว่า “อัตตา” 



             วำรสำรวิชำกำร มจร บุรี รัมย์  | 429 
                   ปีท่ี 9  ฉบับท่ี 2 (2567) : พฤษภำคม-สิงหำคม 

อย่างเดียวเท่านั้น เพราะพระพุทธองค์ได้ตรัสว่า “แต่ก่อนก็ดี เดี๋ยวนี้ก็ดี ฉันบัญญัติกฎเกณฑ์
เฉพาะเรื่องอันเกี่ยวกับความทุกข์ และความดับไม่เหลือแห่งทุกข์” (หน้า 37) 
  ผู้เขียนมองว่า “ตัวเรา-ของเรา”ซึ่งในภาษาบาลีเรียกว่า อหังการ” และ “มมังการ” 
หรือในทางจิตวิทยาเรียกว่า “อัตตา” และ “อัตตนียา” นี้เป็นเหตุแห่งความทุกข์ทุกอย่าง                                   
มันเป็นจิตที่ก่าลังกลัดกลุ้มอยู่ด้วยความรู้สึกที่เห็นแก่ตัว ดิ้นรนทุกอย่างเพ่ือจะท่าตามใจตน 
โดยไม่ค่านึงถึงศีลธรรมหรือความรู้สึกรับผิดชอบชั่วดีใด ๆ สิ่งที่เป็นฟันเฟืองที่ส่าคัญคือ 
อุปาทาน อันหมายถึง การยึดมั่นถือมั่นทางจิตใจ เช่น ยึดมั่นในเบญจขันธ์ คือร่างกายและจิตใจ
รวมกันว่าเป็น “ตัวตน” และยึดมั่นถือมั่นในสิ่งที่ถูกใจ อันมาเกี่ยวเนื่องด้วยว่าเป็น “ของตน” 
หรือที่ละเอียดลงไปกว่านั้นก็ยึดถือจิตส่วนหนึ่งว่าเป็น “ตัวเรา” แล้วยึดเอารูปร่างกาย 
ความรู้สึก ความจ่า และความคิด 4 อย่างนี้ว่าเป็น “ของเรา” ดังนั้น เบญจขันธ์ที่ประกอบด้วย
อุปาทานนั่นแหละเป็นตัวทุกข์ (หน้า 38) ผู้เขียนได้น่าเสนอทางออกท่ีเรียกว่า ความหลุดพ้น 
(วิมุตติ) โดยยึดตามแนวการปฏิบัติความหลุดพ้นจากอ่านาจของลาภสักการะ สรรเสริญ                                                 
ของกามสุขในสวรรค์ ของความอยากเป็นพรหม ซึ่งสิ่งเหล่านี้ล้วนเป็นไปภายใต้อ่านาจแห่ง
ตัณหาอุปาทานจนเกิดเป็นความรู้สึกที่อยากได้ อยากเป็น อยากเอา หากเมื่อใดสามารถถอน
ตัณหาอุปาทานนี้ออกเสียได้ การได้การเป็นทั้งหลายจึงจะไม่เป็นทุกข์ ซึ่งต้องใช้สติปัญญาใน
การรู้จักควบคุมตัวตน-ของตน ดังนั้น หากเราจะแบ่ง “ตัวตน” ออกเป็นชั้น คือ ตัวตนที่ชั่ว 
ตัวตนที่ดี ตัวตนที่เบาบางลง ๆ  และตัวตนที่ว่างจากความรู้สึกว่ามี “ตัวตน” รวมเป็น 4 ชั้นด้วยกนั 
การปฏิบัติเกี่ยวกับตัวตนก็มี 3 ชั้นคือ 1. ก่าจัดตัวตนที่ชั่วให้สูญสิ้นไป 2. สร้างตัวตนที่ดีขึ้นมา 
และ 3. ท่าตัวตนนั้นให้เบาบางลงจนไม่มีเหลือ สมตามหลักหัวใจพระพุทธศาสนา 3 ข้อคือ ละชั่ว 
ท่าด ีและท่าจิตใจให้ขาวบริสุทธิ์ พระพุทธศาสนาจึงเป็นศาสนาของมนุษย์ทุกคน (หน้า 44) 
 
  บทที่ 4 การเกิดขึ้นแห่งอัตตา 
  ในบทนี้ ผู้เขียนได้ชี้ให้เห็นการหลอมตัวของ “อัตตา” จนท่าให้โลกนี้ตกอยู่ในสภาพ
ที่อยู่ใต้กะลาครอบของอวิชชา คือ ความมืดมนอลเวงเต็มไปด้วยปัญหายุ่งยากอันเป็นความทุกข์ 
กล่าวคือ “อัตตา” เป็นกระแสแห่งการมี “ตัวตน-ของตน” โดยมีตัวให้ก่าเนิดของอัตตานั่นคือ
อวิชชา ผู้เขียนได้ให้ความหมายของอวิชชาที่ไม่ได้หมายถึงความไม่รู้อะไรเลยแต่เพียงอย่างเดียว 
กลับจะหมายถึงรู้อะไรมากมายไม่มีที่สิ้นสุดด้วยซ้่าไป แต่เป็นความผิดทั้งนั้น คือเห็นตรงกันข้าม
ไปหมด เช่น เห็นมูลเหตุของความทุกข์เป็นมูลเหตุของความสุขไป คือเห็นกงจักรเป็นดอกบัว 
เขาไม่เห็นอย่างถูกต้องตามที่เป็นจริงว่าความทุกข์คืออะไร อะไรเป็นมูลเหตุที่แท้จริงของความ
ทุกข์ สภาพที่ปราศจากความทุกข์จริง ๆ เป็นอย่างไร และวิธีปฏิบัติอย่างไรจึงจะเข้าถึงสภาพที่
ไม่มีความทุกข์ (หน้า 49) นี่คือ “ตัวตน”ที่ถูกปรุงแต่งขึ้นมาด้วยอวิชชาในรูปต่าง ๆ ล้วนแต่
จะต้องเป็นทุกข์เพราะความยึดถือว่าเป็นอย่างนั้น ๆ ด้วยกันทั้งนั้น เพราะจะต้องมีความเห็นแก่
ตัวตามความเข้าใจว่าตัวเป็นอย่างไร 



430 | Academic MCU Buri ram Journal  

         Vol. 9  No. 2 (2024) : May–August 

ผู้เขียนได้แสดงถึง “ตัณหา”อันเป็นกิเลสอีกตัวที่ท่าให้ความยึดถือหรืออุปาทาน
เกิดขึ้น เพราะในความรู้สึกอย่างนั้นเอง อารมณ์ถูกใจ อารมณ์ไม่ถูกใจ จะต้องมีความรู้สึกเป็น
ตัวผู้อยากรวมอยู่เสมอไปจนเกิดมาเป็น “ตัวตน” ความยึดถือหรืออุปาทานว่าเป็น “ตัวเรา” 
และเป็น “ของเรา”ก็เกิดขึ้น ผู้เขียนได้ให้ข้อสังเกตว่า ตัณหาและอุปาทานนี้มีมูลมาจากอวิชชา 
กล่าวคือ เพราะไม่รู้จึงได้ไปอยากและไปยึดถือ มีความโลภก็เพราะไม่รู้ว่าไม่ควรโลภ มีความ
โกรธก็เพราะไม่รู้ว่าไม่ควรโกรธ มีความหลงก็เพราะไม่รู้ว่าไม่ควรหลง นี้แสดงว่า โลภ โกรธ หลง 
มีมูลมาจากอวิชชา เพราะฉะนั้น ความรู้สึกทั้งหลายที่เป็นของผิด ก็ล้วนแต่มาจากอวิชชาทั้งนั้น 
(หน้า 52) สิ่งที่ส่าคัญผู้ เขียนให้ท่าความเข้าใจในความหมายของตัณหา 3 อย่าง คือ                                                 
1. กามตัณหา อยากไปตามความใคร่ในของอันน่ารักน่าใคร่ 2. ภวตัณหา ความอยากเป็นนั่น
เป็นนี่ แม้อยากจะมีชีวิตอยู่ 3. วิภวตัณหา อยากไม่ให้เป็นอย่างนั้น อย่างนี้ แม้กระทั่งอยากไม่มี
ชีวิตอยู่ ตัณหาประเภทแรกมีกามเป็นอารมณ์ ส่วนตัณหา 2 ประการหลังหาได้มีกามเป็น
อารมณ์ไม่ ศัตรูหรืออันตรายของมนุษย์เราส่าหรับในทางฝ่ายจิตก็มี 2 อย่างคือ กาม และภพ 
ดังนั้น “ตัวตน” ประเภทกามก็ทะนงเกี่ยวกับเรื่องกาม ในระดับภพ “ตัวตน”ในรูปพรหมก็ทะนง
ตัวว่าสูงหรือประเสริฐกว่าพวกที่พัวพันในกาม และ “ตัวตน”ประเภทอรูปพรหม ก็ทะนงตัวว่า
ความบริสุทธิ์ของตนนั้นสูงกว่าความบริสุทธิ์รูปพรหม ดังนั้น มัยจึงเป็นมานะหรือทิฏฐิไปด้วยกัน
ทั้งนั้น และยังมีความทุกข์อยู่นั่นเอง (หน้า 53) 

 
บทที่ 5 การดับลงแห่งอัตตา 
ในบทนี้ ผู้เขียนได้น่าเสนอการดับลงแห่งอัตตา โดยการปรับจากการตั้งจิตไว้ผิดมา

เป็นการตั้งจิตไว้ถูกอันเป็นภาวะแห่งความดับของ “ตัวเรา-ของเรา” ต่างแต่การใช้ระดับไหนมา
เป็นตัวดับ ผู้เขียนได้จ่าแนกมาเป็น 3 แบบคือ อย่างที่ 1 เป็นไปอย่างผิวเผิน อย่างที่ 2 เป็นไป
ตลอดเวลาที่มีการบังคับ และอย่างที่ 3 เป็นการดับสนิท เพราะท่าลายรากเหง้าของมันเสียโดย
สิ้นเชิง กล่าวคือ ความดับแห่งอัตตาอย่างที่ 1 ด้วย ตทังควิมุตติ เป็นการดับความรู้สึกที่ได้เห็น 
ได้ยิน ได้รับอารมณ์ที่เป็นการดับ “ตัวเรา-ของเรา” เป็นเวลาระยะหนึ่งนานตลอดเวลาที่
ความรู้สึกเช่นนั้นมีอยู่ ขณะที่อย่างที่ 2 ด้วยวิกขัมภนวิมุตติ เป็นการพ้นจากอัตตาด้วยการอาศัย
สิ่ งใดสิ่ งหนึ่ งมาปิดกั้ นทางเกิดแห่ ง อัตตาไว้ อย่ างหนาแน่นและอย่างเฉลียวฉลาด                                 
การพยายามท่าอะไรบางอย่างเพ่ือกลบอารมณ์ร้าย เช่น การสวดมนต์ การสอนให้นับ 1 ถึง 10 
ก่อนที่จะโกรธ แล้วนับเรื่อยไปจนความโกรธเกิดขึ้นไม่ได้ ส่วนอย่างที่ 3 ด้วยสมุจเฉทวิมุตติ                                        
เป็นการอาศัยปัญญา คือการใช้อุบายที่แยบคายในการถอนรากเหง้าขึ้นมาท่าลายเสียโดยสิ้นเชิง 
นั่นคือ เมื่อเราทราบว่าอวิชชาเป็นรากเหง้าของอัตตา ฉะนั้น การท่าลายอวิชชาก็เป็นการท่าลายอัตตา 
และเพราะใช้วิชชาหรือปัญญามาท่าลายอวิชชา เป็นการใช้อ่านาจของปัญญา (หน้า 67-68) 

ผู้เขียนได้แสดงถึงความดับไปแห่งอัตตานั้นไม่ได้หมายถึงความดับไปของร่างกาย
หรือของชีวิต หรือความรู้สึกนิ่งเงียบไปเพราะอ่านาจของฌาน แต่เป็นการดับของความรู้สึกท่ีรู้
ว่ามี “ตัวเรา-ของเรา” ที่ท่าให้ภาวะแห่งความที่จิตปราศจากความรู้สึกว่าเป็น “ตัวเรา-ของเรา”                                             



             วำรสำรวิชำกำร มจร บุรี รัมย์  | 431 
                   ปีท่ี 9  ฉบับท่ี 2 (2567) : พฤษภำคม-สิงหำคม 

ดับไป นั่นคือ ภาวะของจิตเดิมแท้ เป็นภาวะแห่งความว่างจากความวุ่นวายด้วยอ่านาจการนึกคิด 
เกิดภาวะแห่งความสว่างละความเป็นธรรมะ และที่ส่าคัญอย่างยิ่งนั้นก็คือ จะเกิดภาวะแห่ง
ความสมบูรณ์ด้วยสติปัญญา ฉะนั้น ความดับไปแห่งอัตตาจึงไม่ใช่สิ่งที่น่ากลัว ไม่ใช่สิ่งที่ไร้ค่า 
ไม่ใช่สิ่งที่จะท่าให้คนเราเสื่อมสมรรถภาพ แต่กลับท่าให้เราสมบูรณ์ด้วยสติปัญญา ไม่มีทางที่จะ
ท่าอะไรผิดพลาด และมีแต่ความสงบสุขทางใจ (หน้า 71) อีกท้ัง ผู้เขียนได้ให้เห็นความส่าคัญ
ของพระพุทธศาสนาที่จ่าเป็นต้องศีลธรรมก็ดี สัจธรรมที่สูงขึ้นไปก็ดี หรือโลกุตรธรรมข้อใดก็ดี 
เหล่านี้ล้วนแต่มีความมุ่งหมายที่จะเข่นฆ่าสิ่งที่เรียกว่า “อัตตา” ให้ดับไป ให้เหลือแต่สติปัญญา
ควบคุมชีวิตนี้ให้ด่าเนินไปถึงจุดหมายที่แท้จริงที่มนุษย์ควรจะได้ ส่วนจริยธรรมที่มีชื่อไพเราะ
ต่าง ๆ นานา เช่น ความซื่อสัตย์ ความเห็นแก่ผู้ อ่ืน ความรักใคร่เมตตากรุณา การสารภาพ
ความผิด ฯลฯ โดยมากก็เป็นเพียงสักว่าชื่อป้ายหรือตามฉลากที่ปิดไว้ตามที่ต่าง ๆ หรือสมาคม
ต่าง ๆ ไม่สามารถจะปราบอธรรมได้ เพราะว่าอัตตาของมนุษย์ในโลกทุกวันนี้ได้หนาแน่นยิ่งขึ้น 
และรุนแรงถึงกับเดือดพล่าน ฉะนั้น ถ้าเราหวังที่จะมีจริยธรรมมาเป็นที่พ่ึงของชาวโลกแล้ว 
จะต้องสนใจในเรื่องความดับไปแห่งอัตตาให้มากเป็นพิเศษ สมตามหลักที่พระพุทธศาสนายืนยันวา่ 
มันเป็นเพียงสิ่งเดียว ซึ่งเป็นต้นเหตุแห่งความทุกข์ท้ังปวง (หน้า 74) 

 
  บทที่ 6 วิธีลดอัตตา 
  ในบทนี้ ผู้เขียนได้ชี้ให้เห็นสิ่งที่ต้องลดอัตตาจากการท่างานของอวิชชา ตัณหาและ
อุปาทานจนหลอมมาเป็น “ตัวตน – ของตน” สิ่งนั้นเรียกว่า สังโยชน์ 10 ประการ ค่าว่า สังโยชน์ 
คือ กิเลสที่ผูกมัดใจสัตว์ ธรรมที่มัดใจสัตว์ไว้กับทุกข์ มี 10 อย่าง โดยแบ่ง 2 ระดับ ๆ ละ 5 ข้อ 
คือ ก. โอรัมภาคิยสังโยชน์ สังโยชน์เบื้องต่่า 5 ได้แก่ 1. สักกายทิฎฐิ ความเห็นว่าเป็นตัวของตน 
2. วิจิกิจฉา ความลังเลสงสัย 3. สีลัพตปรามาส ความถือมั่นศีลพรต 4. กามราคะ ความติดใจใน
กามคุณ 5. ปฏิฆะ ความกระทบกระท่ังในใจ ข.อุทธัมภาคิยสังโยชน์ สังโยชน์เบื้องสูง 5 ได้แก่                                    
6. รูปราคะ ความติดใจในรูปธรรมอันประณีต 7. อรูปราคะ ความติดใจในอรูปธรรม 8. ความถือ
ว่าตัวเป็นนั่นเป็นนี่ 9. อุทธัจจะ ความฟุ้งซ่าน 10. อวิชชา ความไม่รู้จริง ผลลัพธ์จาการประพฤติ
ปฏิบัติคือ ละสังโยชน์ 3 ข้อตนได้ บรรลุเป็นพระโสดาบัน ท่าสังโยชน์ข้อ 4 และข้อ 5 ให้เบาบาง
ลงได้ เป็นสกิทาคามี ละสังโยชน์ 5 ข้อต้นได้หมด เป็นพระอนาคามี และละสังโยชน์ทั้ง 10 ข้อ 
บรรลุส่าเร็จเป็นพระอรหันต์ (หน้า 80) อีกประเด็นหนึ่งที่ผู้เขียนเน้นย้่าให้เห็นว่า การปฏิบัติ
ธรรมตั้งแต่ต้นจนถึงการบรรลุพระนิพพาน เป็นสิ่งที่เกิดขึ้นได้ในโลกนี้ ไม่ต้องรอเอาผลหลังจาก
การตายแล้ว โดยเพียงท่าให้ดับเย็นลงด้วยความไม่ยึดมั่นถือมั่น ด่ารงตนด้วยสุญญตาคือ                                     
ความว่างจากความยึดถือว่าเป็น “ตัวเรา-ของเรา”เท่านั้นเอง 

ในวิธีการลดอัตตานั้น ผู้เขียนได้เสนอวิธีปฏิบัติเกี่ยวกับความดับไม่เหลือแห่ง 
“อัตตา” นั้นได้แก่สิ่งที่เรียกว่า “มรรค” อันหมายถึงอริยมรรคมีองค์ 8 ประการ ที่เป็นอริยสัจจ์
ขนาดย่อมหรือขนาดธรรมดานั้น พระพุทธเจ้าชี้เอา “ความเกิด” เป็นความทุกข์ เหตุให้เกิดทุกข์
ก็คือ ความโลภ โกรธ หลงงมงาย ความดับไม่เหลือแห่งทุกข์ทรงชี้ไปยังความดับไม่เหลือแห่งโลภ 



432 | Academic MCU Buri ram Journal  

         Vol. 9  No. 2 (2024) : May–August 

โกรธ หลงงมงาย วิธีปฏิบัติเพ่ือความทุกข์ก็คือ อริยมรรคมีองค์ 8 ส่วนอริยสัจจ์ขนาดใหญ่หรือที่
เรียกได้ว่าเต็มภาคภูมินั้น ได้ตรัสไว้ในรูปของปฏิจจสมุปบาท แต่เหตุให้เกิดทุกข์นั้น ทรงระบุ
ชาติ ภพ อุปาทาน ตัณหา เวทนา ผัสสะ อายตนะ นามรูป วิญญาณ สังขาร และอวิชชาเป็น
ที่สุด และจะดับทุกข์ได้ก็ต้องดับชาติ ภพ อุปาทาน ตัณหา เวทนา ผัสสะ อายตนะ นามรูป 
วิญญาณ สังขาร และอวิชชา คือได้แก่อริยมรรคมีองค์ 8 อีกนั่นเอง เพราะการเป็นอยู่อย่าง
ถูกต้องตามหลักอริยมรรคมีองค์ 8 นั้น ย่อมมีผลท่าให้อวิชชาเกิดไม่ได้ หรือดับไปอยู่ตลอดเวลา 
(หน้า 104) ผู้เขียนได้แสดงอีกว่า ในบรรดาอริมรรคมีองค์ 8 นั้นสัมมาทิฏฐิถือว่าส่าคัญที่สุด 
เพราะเป็นตัวถอนรากถอนโคนของอวิชชา แล้วน่าไปสู่การพิจารณาด้วยกระบวนการ
แห่งปฏิจจสมุปบาท โดยไม่ให้ปฏิจสมุปบาทฝ่ายเกิดเกิดขึ้นมาได้ และให้ปฏิจจสมุปบาทฝ่ายดับ
เป็นไปได้ เมื่อความอยากเกิดขึ้นไม่ได้ การยึดความเป็นนั่นเป็นนี่ และการเกิดความรู้สึกว่าเป็น 
“อัตตา” ก็เกิดขึ้นไม่ได้ ดังนั้น การปฏิบัติที่มีหลักแต่เพียงว่าไม่ให้ “ตัวตน-ของตน”เกิดขึ้น
เท่านั้น ก็เป็นการปฏิบัติในปฏิจจสมุปบาทฝ่ายดับตลอดทั้งสายและเป็นอริยมรรคมีองค์ 8 อย่าง
ครบถ้วนรวมอยู่ในนั้นเสร็จ เพราะอ่านาจของสัมมาทิฏฐิที่ท่าให้ความรู้สึกว่าเป็น “ตัวตน-ของตน” 
เกิดขึ้นไม่ได้นั่นเอง ในขณะนั้นสัมมาสังกัปโป สัมมาวาจา สัมมากัมมันโต สัมมาอาชีโว                                        
สัมมาวายาโม สัมมาสติ และสัมมาสมาธิจึงเป็นไปเองอย่างสมบูรณืและอย่างอัตโนมัติ และการ
ปฏิบัติพียงเท่าที่จะไม่เกิดความรู้สึกว่า “ตัวตน-ของตน” ขึ้นมาได้นี้แหละ คือการปฏิบัติทั้งสิ้นใน
พระพุทธศาสนา ซึ่งจะถือเป็นศีล สมาธิ ปัญญา เป็นอริยมรรคมีองค์ 8 เป็นปฏิจจสมุปบาท หรือ
เป็นอะไร ๆ ก็ตามได้อย่างครบถ้วน และยิ่งไปกว่านั้นอีก็คือ ในความดับไปแห่ง “ตัวตน-ของตน” 
นั้นเอง ย่อมมีความเป็นพระพุทธ พระธรร พระสงฆ์ หรือมรรคผลนิพพาน ซึ่งเป็นการปฏิบัติ
รวมอยู่ในนั้นแล้วอย่างครบถ้วน (หน้า108) กล่าวได้ว่า ในแนวทางหรือมรรควิถีดังกล่าว จะเป็น
หนทางแห่งความสงบสุขได้อย่างแท้จริง 
 
3. วิเคราะหห์นังสือเรื่อง ตัวกู – ของกู 

ภายหลังจากได้อ่านหนังสือ เรื่อง ตัวกู-ของกู แล้ว ผู้วิจารณ์มีข้อวิจารณ์ ดังนี้ 
 3.1 ลักษณะของหนังสือ  
 พุทธทาสภิกขุ (2561: 1) ส่วนปกหน้าหรือส่วนปกหลังเป็นการบ่งบอกถึงการ
กล่าวถึงสิ่งที่เป็นสุขภาวะทางปัญญาที่แสดงผ่านค่าสอนในเรื่อง หลักอริยสัจสี่ที่เริ่มจากวังวน
แห่งสังสารวัฎฎ์ของมนุษย์ที่ยังคงจมด้วยความทุกข์ อันเกิดจากภาวะจิตที่เข้าไปยึดถือแห่งความ
เป็นอัตตา จากนั้นเป็นการสะท้อนภาพแห่งสมุทัย นิโรธ และมรรควิถีของความทุกข์                                      
ส่วนภาพรวมหนังสือเล่มนี้เป็นหนังสือประเภทธรรมประยุกต์ที่มีความน่าสนใจอย่างยิ่ง เพราะ
เป็นหนังสือที่น่าเสนอถึงองค์ความรู้หลักอริยสัจสี่ทางพระพุทธศาสนา ซึ่งเป็นค่าสอนส่าคัญยิ่ง
มาอธิบายได้อย่างกลมกลืน ผู้เขียนได้สร้างนวัตกรรมทางภาษาด้วยการใช้ภาษาคนและภาษา
ธรรมได้อย่างลงตัวในการเสนอค่าว่า “ตัวกู-ของกู” อันมาจากค่าศัพท์ภาษาบาลีว่า อหังการ 



             วำรสำรวิชำกำร มจร บุรี รัมย์  | 433 
                   ปีท่ี 9  ฉบับท่ี 2 (2567) : พฤษภำคม-สิงหำคม 

และมมังการ จัดเป็นหนังสือที่น่าเสนออธิบายข้อมูลได้อย่างน่าสนใจและครบถ้วน ด้วยภาษาที่
ผู้อ่านสามารถอ่านและเข้าใจได้โดยง่าย  
  3.2 การเรียบเรียงเนื้อหา 
 การเรียบเรียงเนื้อหา ผู้เขียนได้เรียบเรียงเนื้อหาโดยแบ่งออกเป็น 6 บท ซึ่งในแต่ละ
บทได้แตกประเด็นตามชื่อบทนั้นอย่างชัดเจน โดยเป็นการน่าเสนอเชิงการอภิปรายประเด็นที่แต่
ละบทได้ตั้งชื่อเรื่องนั้น ด้วยการใช้ค่าที่เดินเรื่อง คือ ค่าว่า “อัตตา” และยังคงยึดหลักการของ
พระพุทธศาสนาคือ หลักอริยสัจสี่นั้นเป็นกรอบ พร้อมกับการยกหลักพุทธพจน์น่ามาวิเคราะห์ 
และสังเคราะห์ จนน่ามาสู่การย้อยค่าให้เกิดเข้าใจได้ง่ายในการศึกษาระดับปรมัตถธรรม                                          
(พุทธทาสภิกข,ุ 2561: 49) 

3.3 ลักษณะการน าเสนอเนื้อหา 
ในการน่าเสนอเนื้อหาของหนังสือนั้น ผู้เขียนได้มีการน่าเสนอเนื้อหาด้วยการ

ชี้ให้เห็นความเข้าใจคลาดเคลื่อนของสังคมชาวพุทธไทยในปัจจุบันที่ก่าลังหลงทางเดินที่ถูกต้อง
ในแง่ความเชื่อและแนวทางการปฏิบัติ อีกทั้ง ผู้สอนในค่าสอนพระพุทธศาสนาไม่ได้บอกให้ทะลุ
แจ้งถึงแก่นแท้ของจุดมุ่งหมายของพระพุทธศาสนา มุ่งสอนแต่เพียงระดับเปลือกหรือกระพ้ี                                          
จนท่าให้เกิดการยึดถือที่ก่อให้เกิดความเป็น “ตัวตน-ของตน” เมื่อผู้เขียนได้ปรับความเข้าใจที่
ถูกต้อง ผู้เขียนได้น่าสู่แก่นค่าสอนที่แท้จริงของพระพุทธศาสนาด้วยกระบวนการตามหลัก
อริยสัจสี่ ผู้เขียนได้ได้ใช้ภาษาที่เป็นอยู่และเข้าใจได้ง่ายในยุคปัจจุบัน แต่ไม่ทิ้งความลุ่มลึก สุขุม
คัมภีร์ภาพของการอธิบายโดยการค่อย ๆ คลี่หลักธรรมทีละค่าศัพท์ และแต่ละค่าศัพท์นั้นมี
ความเชื่อมโยงสัมพันธ์ในเชิงเป็นปัจจัยการให้แก่กันอย่างไร (พุทธทาสภิกข,ุ 2561: 80) 

3.4 แรงบันดาลใจในการเขียน  
จากการอ่านหนังสือเล่มนี้ ท่าให้เห็นว่า ผู้เขียนมีความมุ่งมั่นอุทิศตนในการเผยแผ่

หลักธรรมค่าสอนของพระพุทธศาสนาด้วยความกล้าหาญในการชี้น่าสังคมในแนวทางที่ถูกต้อง 
และมีอุดมการณ์ที่ชัดเจนในปณิธาน 3 ข้อ อันประกอบด้วยการมอบปัญญาความถูกต้องในแก่น
ค่าสอนของพระพุทธศาสนา เข้าใจแก่นแท้ของแต่ละศาสนา และให้รู้จักกินปลาโดยไม่ถูกก้างใน
ท่ามกลางของสังคมทุนนิยมและวัตถุนิยม และสิ่งที่ผู้เขียนน่าเสนอก็สอดคล้องกับแนวทางที่
ท่านได้กระท่าให้เห็นเป็นตัวอย่าง จึงเป็นแนวทางการถึงพร้อมด้วยหลักวิชชาและจรณะ และ
ภายหลังการใช้ปัญญาอันแยบคาย ท่าให้เชื่อมั่นได้ว่า สิ่งที่ผู้เขียนในหนังสือเล่มจะเป็นประโยชน์
ในการน่าไปต่อยอดประโยชน์สุขทั้งให้แก่ตนเองและสังคมได้อย่างแท้จริง  (พุทธทาสภิกขุ, 
2561: 67) 

3.5 มุมมองที่โดดเด่นของหนังสือ 
 3.5.1 การยึดหลักพุทธพจน์ ในการน่าเสนอทั้ง 6 บทของหนังสือเล่มนั้น 
ผู้เขียนได้ยึดหลักการขั้นปฐมภูมิคือ พุทธพจน์ที่ปรากฏในพระไตรปิฎก โดยเฉพาะหลักค่าสอน
เรื่อง อริยสัจสี่ หลักไตรลักษณ์ หลักเบญจขันธ์ และหลักปฏิจจสมุปบาทมาเป็นบทตั้งไว้ในแต่
ละช่วงตอนได้เหมาะสมกับเนื้อเรื่องที่น่าเสนอได้อย่างน่าสนใจยิ่ง ผู้วิจารณ์คิดว่า การสอดแทรก



434 | Academic MCU Buri ram Journal  

         Vol. 9  No. 2 (2024) : May–August 

พุทธพจน์เช่นนี้ช่วยให้หนังสือเกิดความพิเศษและเพ่ิมความน่าสนใจของหนังสือได้เป็นอย่างมาก 
เพราะผู้เขียนได้ยึดพุทธพจน์ ไม่ได้อรรถาธิบายด้วยความเป็นอัตโนมติอันเป็นความเห็นส่วนตัว 
(พุทธทาสภิกข,ุ 2561: 104) 
  3.5.2 การน่าเสนอเรื่องอัตตาด้วยภาษาที่ผู้ อ่านสามารถเข้าใจได้โดยง่าย                                         
หากได้มีการศึกษาเรื่องอัตตานี้ จะเห็นว่าได้มีการสอนก่อนพระพุทธศาสนาเกิดขึ้น และยังมีการ
น่าเรื่องอัตตานี้มาสอนร่วมสมัยกับพระพุทธศาสนา หรือมาในชั้นหลังพุทธกาลก็ตาม                                      
กล่าวเฉพาะก่อนพุทธกาล กลุ่มศาสนาแนวอาสติกะมีความเชื่อเรื่องอัตตาหรืออาตมันที่มีภาวะ
เป็นอมตะ คงอยู่ชั่วนิรันดรนั้นเป็นความเชื่อเดิมที่มีการสอนกันอยู่แล้วในทุกศาสนาเช่น                                    
ศาสนาพราหมณ์-ฮินดู ทั้งคัมภีร์ภควัคคีตา ปรัชญาอุปนิษัท ล้วนยืนยันตรงกันว่า ในร่างกาย
มนุษย์และสัตว์ มีภาวะอมตะแทรกอยู่คงที่ ไม่เปลี่ยนแปลง ขณะที่ศาสนาแนวนาสติกะ ได้แก่ 
ปรัชญาจารวาก ศาสนาเชน และพระพุทธศาสนา ปรัชญาจารวากเป็นพวกสสารนิยม ยอมรับสิ่ง
ที่สามารถพิสูจน์ด้วยประสาทสัมผัสเท่านั้นว่าเป็นจริง จารวากเห็นว่าตัวตนของมนุษย์นั้นเป็น
สสาร มาจากการรวมตัวกันของธาตุสี่และเป็นภาวะชั่วคราว เมื่อธาตุทั้งหมดนี้แยกจากกัน 
ตัวตนของมนุษย์ก็แตกสลายหรือเรียกว่า ตาย ภายหลังตายไม่มีสิ่งที่เรียกว่า จิตหรือวิญญาณ                                        
ที่จะไปเกิดในภพภูมิต่อไป หรือไม่มีนรก สวรรค์เป็นสถานที่ที่จะต้องไปเสวยผลใด ๆ                                     
ส่วนศาสนาเชน แม้จะยอมรับว่าชีวะหรืออาตมันมีอยู่ แต่ก็เห็นว่าเป็นตัวตนที่ไม่เที่ยงแท้ไม่
แปรเปลี่ยนในแง่ที่ว่า ชีวะหรือตัวตนนั้นมีคุณสมบัติประกอบอยู่ ดังนั้น แม้ชีวะจะเป็นสิ่งเที่ยง
แท้แต่ก็ต้องเปลี่ยนแปลงไปตามคุณสมบัติที่มาอาศัยเหล่านั้น ส่วนค่าสอนของพระพุทธศาสนานั้น 
เป็นศาสนาเดียวที่สอนแตกต่างจากค่าสอนอ่ืน ๆ โดยสอนเรื่องอนัตตาหรือมิใช่อัตตา แต่สอนว่า 
สรรพสิ่งทั้งปวงมีการเกิดขึ้นและด่ารงอยู่ได้ด้วยการอาศัยสิ่งอ่ืน ๆ เป็นปัจจัยส่งผลต่อ ๆ กันไป
เรียกว่า หลักปฏิจจสมุปบาท ไม่มีอัตตาตัวตนที่เป็นอยู่ได้ด้วยล่าพังตนเอง หรือที่เรียกว่า อัตตา
ยั่งยืน เป็นอมตะ สัตว์ทั้งปวงขึ้นต่อปัจจัยด่ารงอยู่ได้ด้วยปัจจัย ถ้าขาดปัจจัย สัตว์หรือสิ่งนั้น ๆ ก็
ดับไป ปัจจัยที่เป็นแกนส่าคัญให้สัตว์หรือทุกสิ่งด่ารงอยู่ได้เรียกว่า อาหาร ถ้าขาดอาหารสิ่งนั้น ๆ                                             
ต้องดับไปทั้งหมด พระพุทธศาสนาถือว่า สัตว์หรือสิ่งอ่ืน ๆ ไม่มีผู้สร้างสรรค์บันดาลให้เกิด                                              
การเกิดขึ้นของสิ่งต่าง ๆ ล้วนอาศัยปัจจัยท่าให้เกิด เมื่อขาดปัจจัยสิ่งนั้นก็ดับ เหมือนการเกิดขึ้น
ของไฟเพราะอาศัยไม้แห้งสองอันเสียดสีกันนาน ๆ ท่าให้เกิดความร้อนขึ้นและในที่สุดก็ลุกเป็น
เปลวไฟขึ้นโดยเป็นการอาศัยซึ่งกันและกันมติทางพระพุทธศาสนามองว่า สิ่งที่มีอยู่เป็นความ
จริงที่สุดนั้น เรียกว่า ปรมัตถธรรม มี 4 ประการ คือ จิต เจตสิก รูป และ นิพพาน โดยปรมัตถธรรม
ทั้งหมดนี้ถือว่า เป็นความจริงที่เป็นค่าตอบสุดท้ายของสิ่งทั้งปวงหรือของทุกชีวิตทั้งหมดเป็น
ธรรมชาติที่มีการเกิดขึ้นตามเหตุปัจจัยและดับไปเมื่อหมดปัจจัย นอกจากนี้ ปรมัตถธรรมนี้เมื่อ
แยกออกให้เห็นรายละเอียดออกไปแล้ว ได้แก่ ปฏิจจสมุปบาท หรืออิทัปปัจจยตา หรือ ขันธ์ห้า 
หรือ ปรมัตถบัญญัติ นั่นเอง ทั้งหมดล้วนตกอยู่ภายใต้หลักที่เรียกว่า ไตรลักษณ์ทั้งหมด                                             
(พุทธทาสภิกข,ุ 2561: 108) 



             วำรสำรวิชำกำร มจร บุรี รัมย์  | 435 
                   ปีท่ี 9  ฉบับท่ี 2 (2567) : พฤษภำคม-สิงหำคม 

สิ่งที่เป็นจุดเด่นและความเป็นพิเศษของหนังสือเล่มนั้นก็คือ ผู้เขียนได้น่า
หลักการของพระพุทธศาสนามาวิเคราะห์และสังเคราะห์ จนเกิดตกผลึกเป็นองค์ความรู้ในการ
เข้าใจหัวใจของพระพุทธเจ้า สิ่งที่ส่าคัญต่อมาคือ การน่าเสนอของผู้เขียนด้วยการน่าหลักการ
ตีความพุทธธรรมคือ บุคลาธิษฐาน ซึ่งใช้บุคคลเป็นที่ตั้ง เป็นวิธีแสดงธรรมโดยยกบุคคลขึ้นอ้าง 
และธรรมาธิษฐาน ซึ่งหมายถึง ค่าสอน ความเชื่อ ความคิด การยกบุคลาธิษฐานมานั้นเป็นการ
แสดงให้เห็นเป็นเชิงประจักษ์ เป็นรูปธรรม สามารถน่าไปสู่ความเข้าใจสารัตถะที่แท้จริงของ
หลักพุทธธรรมอันเป็นอรรถาธิบายด้วยหลักธรรมาธิษฐาน อันเป็นเรื่องนามธรรม ผู้เขียนใช้ทั้ง
สองลักษณะนั้นควบคู่การอธิบาย และสิ่งที่ส่าคัญคือ การอธิบายนั้นไม่เป็นแบบข้ามภาพข้ามชาติ 
แต่จะอธิบายความเป็นขณะปัจจุบันของการเกิดและการดับแห่งอัตตานั้น โดยที่สามารถเข้าใจ
ได้ง่ายและน่าไปสู่การปฏิบัติได้จริง 

จากการที่ผู้เขียนได้อ่านหนังสือ “ตัวกู-ของกู” สิ่งที่ผู้เขียนได้รับจากหนังสือ
เล่มนี้ มีดังนี้ 

1. การยึดติดอยู่ในความเป็นวัตถุนิยม "นี่คือของของเรา นี่คือสิ่งที่เราต้องได้ นี่
คือสิ่งที่เราต้องเอา" นั้นนับเป็นกิเลสขั้นหยาบที่พุทธศาสนิกชนไม่ควรให้เกิดขึ้นกับตนเอง หรือ
ถ้าหากยังมีอยู่ก็ควรจะพยายามขจัดให้เบาบางลง เพราะหากยังไม่อาจขจัด กิเลสตัวนี้ให้หลุด
ออกไปได้ ก็คงไม่ต้องกล่าวถึงเรื่องการก่าจัดความเป็น "ตัวตน" ให้หมดสิ้นไป  

2. หนังสือ ตัวกู-ของกู เล่มนี้ บอกให้เราได้ทราบถึงจุดมุ่งหมายที่แท้จริงของ
พุทธศาสนา ปรับความเข้าใจผิดๆ ที่เคยเข้าใจกันมาให้ถูกต้อง แล้วเน้นไปที่การลดละความยึด
มั่นถือมั่นอยู่กับ "อัตตา" หรือความเป็น "ตัวตน" และ "ของตน" เพ่ือให้บรรลุจุดมุ่งหมายสูงสุด
ของพุทธศาสนา เมื่อเราลดละความยึดมั่นถือมั่นในความเป็นตัวตน หรือตัวกู ของกู ได้แล้ว 
สังคมแห่งการเอ้ือเฟ้ือแบ่งปันสังคมแห่งความสงบสุขไม่หลงไป "วัตถุนิยม" ก็จะหวนกลับมา 

3. ตัวกู-ของกู ได้แสดงให้เห็นถึงการอธิบายระบบการดับทุกข์อย่างเป็น
กระบวนการที่ท่าให้อุดมคติของพุทธศาสนาที่เคยคลุมเครือมีความชัดเจนขึ้น เช่นเดียวกับการ                                             
ชี้หนทางเดินไปทีละขั้นทีละตอน บนพ้ืนฐานความรู้ที่อยู่ในไตรปิฎกนั่นเอง 

 
4. สรุป 
 หนังสือเรื่อง “ตัวกู-ของกู” ผู้เขียนมีความมุ่งมั่นเพื่อให้เกิดความเข้าใจในแก่นแท้
ของพระพุทธศาสนา ปรับความเข้าใจที่คลาดเคลื่อนที่เคยเข้าใจกันมาให้ถูกต้องอย่างมี
สัมมาทิฏฐิ ยกระดับการกระท่าที่ติดอยู่ในวังวนสังสารวัฏฏ์แห่งกรรมดีหรือกรรม ให้เป็นผู้อยู่
เหนือกรรม ด้วยการลดละความยึดถือมั่นอยู่กับ “อัตตา”อันถูกหลอมรวมด้วยกิเลสหลักคือ 
อวิชชา ความไม่รู้แจ้งแทงตลอดในการดับทุกข์ ตัณหา ความอยากในกามที่เรียกว่า กามตัณหา 
และความอยากในภพที่เรียกว่า ภวตัณหาและวิภวตัณหา จนท่าให้จิตประกอบอยู่ด้วยความรู้สึก
ว่ามี "ตัวเรา-ของเรา" จิตย่อมสูญเสียความบริสุทธิ์ คือไม่เป็นจิตเดิมแท้ที่บริสุทธิ์สะอาด                                     
แต่กลายเป็นเพียงของมายา เป็นเพียงความคิดปรุงแต่ง ไปตามเรื่องราวของอารมณ์ที่เข้ามา



436 | Academic MCU Buri ram Journal  

         Vol. 9  No. 2 (2024) : May–August 

แวดล้อม ให้เกิดความรู้สึกว่ามี "ตัวเรา-ของเรา"เพ่ือให้บรรลุจุดมุ่งหมายของพระพุทธศาสนา
ด้วยการลดละความยึดมั่นในความเป็นตัวตนหรือตัวกู ของกูนั้น ต้องเพียรท่าลายรากเหง้าแห่ง
กองทุกข์คือ โลภ โกรธ หลงงมงาย หรืออวิชชา ตัณหา อุปาทานด้วยการน่าอริยมรรคมีองค์ 8 
ประการมีสัมมาทิฏฐิเป็นต้น และมีสัมมาสมาธิเป็นสุดท้าย เพ่ือช่าระจิตใจให้สะอาด เกิดจิตว่าง 
ต่อเมื่อใดจิตว่างจากความคิดปรุงแต่ง หรือว่างจาก "ตัวเรา-ของเรา" จิตจึงคืนสู่สภาพเดิม คือ 
เป็นจิตที่สะอาดอยู่ตามธรรมชาติ ภาวะของจิตเดิมแท้ เป็นภาวะแห่งความว่างจากความวุ่นด้วย
อ่านาจการนึกคิด เกิดภาวะแห่งความสว่างและความเป็นธรรมะ และที่ส่าคัญอย่างยิ่งนั้นก็คือ 
จะเกิดภาวะแห่งความสมบูรณ์ด้วยสติปัญญา  
 
5. ข้อเสนอแนะ 

ในเบื้องต้น ผู้ อ่านควรศึกษาข้อมูลเรื่อง อริยสัจสี่  อริยมรรคมีองค์ 8 และ
กระบวนการท่างานแห่งปฏิจจสมุปบาทให้มีพ้ืนฐานความรู้ก่อน และผู้วิจารณ์เห็นว่า ทุกคนควร
อ่านหนังสือเล่มนี้ เพราะเมื่ออ่านแล้ว ผู้อ่านจะได้ความรู้แก่นแท้ทางพระพุทธศาสนาอย่าง
แท้จริงที่มีความสอดคล้องกลมกลืนอย่างลงตัว และสามารถน่ามาประยุกต์ใช้ในการด่าเนินชีวิต
ให้มีความสุขได้ในสังคมปัจจุบันอย่างแท้จริง   

ข้อเด่น 
 1. พระพรหม เป็นพระศาสดาของศาสนาพรามหมณ์ -ฮินดูได้มีการสอน                                           

ก่อนพระพุทธศาสนาเกิดขึ้น และยังมีการน่าเรื่องอัตตานี้มาสอนร่วมสมัยกับพระพุทธศาสนา 
 2. ผู้เขียนได้สะท้อนให้เห็นความเป็นจริงของพุทธศาสนิกชนไทยที่มีการนับถือ

พระพุทธศาสนาแบบวิธีปรัมปรา คือ การปฏิบัติต่าง ๆ สืบทอดกันมาตั้งหลายชั่วบรรพบุรุษ                                     
แต่ไม่สามารถท่าให้เข้าถึงตัวแท้ของพระพุทธศาสนา 
 3. หนังสือ “ตัวกู-ของกู” สามารถสื่อถึงการปฏิบัติตนต่อพระพุทธศาสนา
เพ่ือให้เข้าใจถึงหลักการสอนก่อนพุทธกาลเข้าใจถึงความจริง 
 ข้อควรพัฒนา 
  1. เนื้อหาในหนังสือ “ตัวกู-ของกู” ต้องมีเนื้อหาข้อมูลเพ่ิมเติมมากกว่านี้
เพ่ือให้เหมาะสมกับการวิเคราะห์ข้อมูลอย่างสมบูรณ์ 
  2. เนื้อหาในบทของแต่ละบทควรมีการเพ่ิมเติมความเข้าใจ การอธิบายถึง
หลักการทางพระพุทธศาสนาให้มากกว่านี้และชัดเจนมากยิ่งขึ้น เพ่ือให้สอดคล้องกับบทบาท
ต่าง ๆ ในแต่ละบทที่ดีกว่านี้ 
 

เอกสารอ้างอิง 
พุทธทาสภิกขุ. (2561). ตัวกู-ของกู. พิมพ์ครั้งที่ 2. กรุงเทพมหานคร: อมรินทร์ธรรมะ 

อมรินทร์พริ้นติ้ง แอนด์พับลิชชิ่ง.  


