
              วารสารวิชาการ มจร บุรี รัมย์  | 397 
                          ปีท่ี 9  ฉบับที่ 3 (2567) : กันยายน – ธันวาคม 

แนวทางการเสริมสร้างสุขภาวะเชิงพุทธบูรณาการส าหรับผู้สูงอายุ  
Guidelines for Promoting Integrated Buddhist Health for the Elderly 

พระมหาอภิสิทธิ์ วิริโย (จอดนอก), พระมหาเอกอนันต์ ฐานวีโร (เชี่ยวชาญยิ่ง), อิสรพงษ์ ไกรสินธุ์ 

Phra Macha Aphisit Viriyoo (Jodknok), PharMacha Agkaphan Thanaveero 
(Cheawchanying), Isarapong Kraisin 

วิทยาลัยสงฆ์บุรีรัมย์ มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย  
Buriram Buddhist College, Mahachulalongkornrajavidyalaya University 

Corresponding Author, E-mail: Kraisin1986@gmail.com 
 

บทคัดย่อ 
สุขภาวะองค์รวม หมายถึง สุขภาวะที่มีความสมบูรณ์ครบ 4 มิติ คือ ร่างกาย จิตใจ 

สังคม และปัญญา สุขภาวะ 4 มิตินี้มีความส าคัญต่อตนเองครอบครัว องค์กร และสังคม                                  
เพราะชีวิตที่ราบรื่นครอบครัวที่อบอุ่น องค์กรที่เข้มแข็ง สังคมที่มีความสงบสุขล้วนอาศัยสุข
ภาวะที่ดีเป็นที่ตั้ง การดูแลสุขภาวะองค์รวม 4 มิติควรให้ความส าคัญด้วยการเจริญสติปัฏฐาน 
คือ แนวทางการเจริญสติเพ่ือบรรลุธรรม มี 4 วิธี ได้แก่ (1) กายานุปัสสนาสติปัฏฐาน การ
พิจารณาเห็นกายในกาย (2) เวทนานุปัสสนาสติปัฏฐาน การพิจารณาเห็นเวทนาในเวทนา                                        
(3) จิตตานุปัสสนาสติปัฏฐาน การพิจารณาเห็นจิตในจิต และ (4) ธรรมานุปัสสนา-สติปัฏฐาน 
การพิจารณาเห็นธรรมในธรรรม เพ่ือที่จะท าให้บรรลุธรรมหรือหลุดพ้นจากความทุกข์ใน
สังสารวัฏ 

ค าส าคัญ: การเสริมสร้าง, สุขภาวะ, พุทธบูรณาการ, ผู้สูงอายุ  
 

Abstract 
Holistic well-being means a state of complete well-being in all four 

dimensions: physical, mental, social, and intellectual. The 4 dimensions of 
well-being are important to oneself, family, organization, and society. Because 
a smooth life, a warm family, a strong organization, and a peaceful society all 
rely on good health as their foundation. Holistic health care in all four 
dimensions should be given importance by developing mindfulness, which is 
a way of cultivating mindfulness. There are four methods: 1) to attain enlightenment. 
Kāyānupassanā or contemplation of the body 2) Vedanānupassanā or 
contemplation of feelings: pleasant, unpleasant, neutral 3) Cittānupassanā or 
contemplation of mind: passion, aversion, delusion and 4) Dhammānupassanā 

ได้รับบทความ: 31 กรกฎาคม 2567; แก้ไขบทความ: 14 กันยายน 2567; ตอบรับตีพิมพ์: 19 กันยายน 2567 
Received: July 31, 2024; Revised: September 14, 2024; Accepted: September 19, 2024 



398 | Academic MCU Buri ram Journal  
         Vol. 9  No. 3 (2024) : September– December 

or contemplation of mind-objects to attain enlightenment or escape from 
suffering in the cycle of existence. 

Keywords: Promoting, Health, Buddhist integration, Elderly 
 
1. บทน า  
 มนุษย์ตามทรรศนะของพุทธศาสนา คือ ที่ประชุมแห่งขันธ์ 5 ได้แก่ (1) รูปขันธ์ 
คือ ส่วนของร่างกาย พฤติกรรมทางร่างกาย รวมถึงคุณสมบัติของร่างกาย (2) เวทนาขันธ์ คือ 
ความรู้สึกดีใจ เสียใจ หรือความวางเฉย (3) สัญญาขันธ์ คือ การจดจ าสิ่งต่าง ๆ ที่ผ่านเข้ามา 
(4) สังขารขันธ์ คือ สภาพที่ปรุงแต่งจิตใจให้เป็นกุศล อกุศลหรืออัพยากต (5) วิญญาณขันธ์ 
คือ การรับรู้อารมณ์ทางอายตนะภายใน 6 (สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์ (ป.อ. ปยุตโต), 2559: 162) 
มนุษย์ที่ว่านี้ ตกอยู่ภายใต้กฏไตรลักษณ์ คือ ความเป็นไม่เที่ยง ความทนอยู่สภาพเดิมไม่ได้ 
และความไม่ใช่ตัวตน ด้วยเหตุนี้ พุทธศาสนาจึงกล่าวไว้ในชราสูตรว่า ชีวิตนี้น้อยหนัก มนุษย์
ที่เกิดมาจะต้องตายภายใน 100 ปี แม้จะมีอายุเกิน 100 ปีไปบ้าง แต่ก็ต้องตายด้วยโรคชรา
เช่นเดิม (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539: ขุ.สุ. (ไทย) 25/811/695) และพุทธศาสนาได้
แบ่งช่วงวัยของชีวิตระหว่าง 100 ปี ไว้ว่า (1) มันททสกะ ช่วงอายุ 10 ปีแรกอยู่ในวัยเด็ก                                              
(2) ขิฑฑาทสกะ ช่วงอายุ 11-20 อยู่ในช่วงการเล่น (3) วัณณทสกะ ช่วงอายุ 21-30                                          
อยู่ในช่วงผิวพรรณงดงาม (4) พลทสกะช่วงอายุ 31-40 อยู่ในช่วงมีเรี่ยวแรงมีก าลังสร้างเนื้อ
สร้างตัว (5) ปัญญาทสกะช่วงอายุ 41-50 อยู่ในช่วงมีสติปัญญาหลักแหลม (6) หานิทสกะ 
ช่วงอายุ 51-60 อยู่ในช่วงถดถอยหรืออ่ิมตัวกับสิ่งต่าง ๆ (7) ปัพภาระทสกะ ช่วงอายุ 61-70 
อยู่ในช่วงร่างกายเริ่มบิดโค้ง (8) วังกทสกะ ช่วงอายุ 71-80 ร่างกายเริ่มงอ (9) โมมูหทสะ 
ช่วงอายุ 81-90 ความจ าเริ่มหลงลืม (10) สยนทสกะ ช่วงอายุ 91-100 นอนโดยส่วนใหญ่
เพราะไม่มีเรี่ยวแรงท าอะไรแล้ว (พระพุทธโฆสะ, 2562: 1035-1036) การแบ่งช่วงอายุตั้งแต่
เกิดมาจนถึง 100 ปีตามทรรศนะของพุทธศาสน ชี้ให้เห็นได้ว่า ชีวิตของคนเราเดินมุ่งหน้าเข้า
หาความตายทุกวัน จริงอยู่ ชีวิตคนเราเกิดมาแล้วจะต้องตายอย่างหลีกเลี่ยงไม่ได้ ค าถามคือ 
เมื่อเราเกิดมาแล้ว เราจะมีอายุยืนยาวและตายช้าได้อย่างไร ทั้งนี้เพ่ือให้เกิดความคุ้มค่ากับ
การได้เกิดมาเป็นมนุษย์ซึ่งเป็นเรื่องที่ยากแสนยาก (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539:                              
ส .มหา. (ไทย) 19/1118/631) 
 กรมกิจการผู้สูงอายุได้รายงานสถิติผู้สูงอายุในประเทศไทย พ .ศ. 2565 ไว้ว่า 
ประเทศไทยมีประชากรทั้งหมดจ านวน 66,090,475 คน และผู้สูงอายุทั้งสิ้นมีจ านวน 
12,698,362 คน (19.21%) เมื่อแบ่งตามลักษณะของเพศ พบว่า เพศชายมีจ านวน 
5,622,074 คน (44. 27 %) เพศหญิง 7,076,288 (55.73 %) และเมื่อแบ่งตามช่วงอายุ 
พบว่า ช่วงอายุ 60-69 มีจ านวน 7,120,271 คน (56.07 %) ช่วงอายุ 70-79 มีจ านวน 
3,743,466 คน (29.48 %) ช่วงอายุ 80 ปีขึ้นไป มีจ านวน 1,834,625 คน (14.45 %)                                  



              วารสารวิชาการ มจร บุรี รัมย์  | 399 
                          ปีท่ี 9  ฉบับที่ 3 (2567) : กันยายน – ธันวาคม 

(กรมกิจการผู้สูงอายุ,) และในขณะเดียวกัน องค์การสหประชาชาติ ได้ก าหนดเกณฑ์การเป็น
สังคมสูงวัยจากสัดส่วนของประชากรอายุ 60–65 ปีขึ้นไปไว้ว่า (1) สังคมสูงวัย (Aged 
Society) คือ มีผู้สูงอายุมากกว่าร้อยละ 7 ของจ านวนประชากรทั้งหมด (2) สังคมสูงวัยอย่าง
สมบูรณ์ (Complete Aged Society) คือ มีสูงอายุมากกว่าร้อยละ 14 ของจ านวนประชากร
ทั้งหมด (3) สังคมสูงวัยระดับสุดยอด (Super Aged Society) คือ มีผู้สูงอายุมากกว่าร้อยละ 
20 ของจ านวนประชากรทั้งหมด (อธิวัฒน์ อุต้น, 2566) ดังนั้น เมื่อเราน าเกณฑ์ก าหนดสังคม
สูงวัยขององค์การสหประชาชาติมาพิจารณาจ านวนผู้สูงอายุในประเทศไทย พ.ศ. 2565                                     
เราอาจกล่าวได้ว่า ประเทศไทยได้เข้าสู่สังคมสูงวัยอย่างสมบูรณ์เพราะผู้สูงอายุในประเทศ
ไทยมีจ านวน 12,698,362 คน คิดเป็น 19.21% ของประชากรทั้งหมด  
 ผู้สูงอายุแทบจะทุกคนมีปัญหาเรื่องสุขภาวะ 4 มิติ คือ (1) ปัญหาสุขภาวะทางกาย 
เช่น อาการวิงเวียนศีรษะ หน้ามืด ปวดข้อเข่า (จิราพร เกศพิชญวัฒนา และคณะ, 2561: 15) 
(2) ปัญหาสุขภาวะทางจิตใจ เช่น ความเครียด ความวิตกกังวล ความรู้สึกถูกทอดทิ้ง 
ความรู้สึกไร้คุณค่า ภาวะการนอนไม่หลับ (กรมสุขภาพจิต กระทรวงสาธารณสุข, 2558: 20) 
(3) ปัญหาสุขภาวะทางสังคม เช่น การขาดการติดต่อพบปะผู้คน การมีบทบาทในสังคม
น้อยลง (จิราพร เกศพิชญวัฒนา และคณะ, 2561: 11) (4) ปัญหาสุขภาวะทางปัญญา เช่น 
การเรียนรู้ช้า  ปัญหาสุขภาวะของผู้สูงอายุข้างต้นเป็นปัญหาที่หน่วยงานเกี่ยวข้องพยายาม
หาแนวทางแก้ไขมาอย่างต่อเนื่อง จะอย่างไรก็ดี เนื่องด้วยสังคมไทยมีพุทธศาสนาเป็นที่ยึด
เหนี่ยวจิตใจ หากเราน าหลักพุทธธรรมในพุทธศาสนามาบูรณาการกับแนวคิดสุขภาวะองค์
รวมเพ่ือเสนอแนวทางการเสริมสร้างสุขภาวะของผู้สูงอายุ น่าจะช่วยแก้ไขปัญหาสุขภาวะ
ของผู้สูงอายุได้ไม่มากก็น้อย ด้วยเหตุนี้ ผู้เขียนจึงมีวัตถุประสงค์เพ่ือศึกษาแนวทางการ
เสริมสร้างสุขภาวะของผู้สูงอายุโดยบูรณาการแนวคิดสุขภาวะองค์รวมและแนวคิดสติปัฏฐาน 
4 ดังมีรายละเอียดที่จะกล่าวต่อไป 
 
2. แนวคิดเกี่ยวกับสุขภาวะองค์รวม 
 ในส่วนของแนวคิดเกี่ยวกับสุขภาวะองค์รวม จะศึกษา 3 ประเด็น คือ                                         
(1) ความหมายและความเป็นมาของสุขภาวะองค์รวม (2) ความส าคัญของสุขภาวะองค์รวม 
(3) การดูแลสุขภาวะองค์รวม ดังนี้  
 2.1 ความหมายและความเป็นมาของสุขภาวะองค์รวม 
 สุขภาวะองค์รวม หมายถึง ความสมบูรณ์ทางกาย จิตใจ สังคม ปัญญาที่มีความ
เชื่อมโยงกันอย่างสมดุล (เพ็ญ สุขมาก, 2561: 3) ในอดีต สังคมตะวันตกให้ความส าคัญกับ
การดูแลสุขภาวะทางร่างกายอย่างมาก จึงได้พัฒนาเครื่องมือทางการแพทย์เพ่ือรักษาร่างกาย
ให้แข็งแรง ต่อมาราวศตวรรษที่ 19-20 แพทย์ในประเทศไทยพิจารณาเห็นว่า บุคคลที่มี
ร่างกายแข็งแรง หากจิตใจไม่มีความสุข ย่อมไม่สามารถใช้ชีวิตได้ตามปกติ ด้วยเหตุนี้แพทย์



400 | Academic MCU Buri ram Journal  
         Vol. 9  No. 3 (2024) : September– December 

ในประเทศไทยจึงให้ความส าคัญกับการดูแลสุขภาวะทางจิตใจ ต่อมาเกิดการตั้งค าถามว่า 
บุคคลที่มีร่างกายแข็งแรง มีจิตใจเบิกบาน แต่อยู่ร่วมกับสังคมไม่ได้ บางคราวก็สร้างปัญหา
ให้กับสังคม ด้วยเหตุนี้จึงเริ่มให้ความส าคัญกับการดูแลสุขภาวะทางสังคม แต่ก็ขาดแนว
ทางการปฏิบัติที่ชัดเจน ต่อมาเกิดการตั้งค าถามอีกว่า บุคคลที่มีร่างกายแข็งแรง มีจิตใจเบิก
บาน อยู่ร่วมกับสังคมได้ แต่กลับขาดอุดมการณ์ชีวิตขาดจริยธรรม ด้วยเหตุนี้ จึงเริ่มให้
ความส าคัญกับการดูแลสุขภาวะทางปัญญา (พลินี เสริมสินสิริ, 2546: 136) 
 สุขภาวะองค์รวม 4 มิติดังนี้ (1) สุขภาวะทางกาย คือ ร่างกายสมบูรณ์แข็งแรง                                    
ไม่มีโรคเบียดเบียน มีปัจจัย 4 เพียงพอต่อการด ารงชีวิต มีสิ่งแวดล้อมที่เป็นมิตรต่อสุขภาพ 
(2) สุขภาวะทางจิตใจ คือ ภาวะที่จิตใจร่าเริง แจ่มใส เบิกบาน มีความสุข มีเมตตาปราณีและ
มีสมาธิปัญญา (3) สุขภาวะทางสังคม คือ การอยู่ร่วมกับุคคลอ่ืนอย่างสันติ ช่วยเหลือเกื้อกูล
ซึ่งกันและกัน รักใคร่สามัคคีกัน ชุมชนเข้มแข้ง มีธรรมาภิบาล มีความเสมอภาค มีกฎกติกาที่
เป็นธรรม (4) สุขภาวะทางปัญญา คือ การเข้าใจโลกทัศน์และชีวทัศน์ตามความเป็นจริง                                  
มีทักษะในการแก้ไขปัญหาต่าง ๆ (สมศรี รุ่งแสงทอง, 2564: 8) 
 2.2 ความส าคัญของสุขภาวะองค์รวม  
 สุขภาวะองค์รวมเป็นองค์ประกอบส าคัญอย่างหนึ่งในการด ารงชีวิต ทั้งต่อตน 
ครอบครัว องค์กร และสังคม ดังนี้ (1) ความส าคัญต่อตนเอง การมีร่างกายสมบูรณ์แข็งแรง                               
มีก าลังคล่องแคล้ว มีจิตใจแจ่มใส ไม่วิตกกังวล ไม่เครียด เป็นเงื่อนไขส าคัญของกา รมี
ความสุข เพราะเมื่อบุคคลมีสุขภาวะสมบูรณ์ การด าเนินชีวิตก็เป็นไปได้โดยสะดวก                                    
(2) ความส าคัญต่อครอบครัว สุขภาพร่างกายที่ดี สภาพจิตใจที่ร่าเริงแจ่มใส เป็นสิ่งที่มี
ความส าคัญต่อครอบครัว เพราะจะท าให้ครอบครัวมีความสุข หากไม่มีสุ ขภาวะที่ดี  
ครอบครัวก็อาจจะประสบความยากล าบาก มีความทุกข์เสียใจ (3) ความส าคัญต่อองค์กร 
องค์กรที่เต็มไปด้วยพนักงานที่มีสุขภาวะดี ส่งผลให้การท างานในองค์กรมีประสิทธิผลและ
ประสิทธิภาพ เพราะเหตุที่พนักงานไม่ลาป่วย (4) ความส าคัญต่อสังคม สังคมท่ีประกอบด้วย
สมาชิกที่มีสุขภาวะดี สังคมนั้นย่อมเป็นสังคมที่มีความสุข เพราะว่า สมาชิกมีก าลังกาย
ก าลังใจที่ดี  ย่อมท าประโยชน์ให้กับสังคม ช่วยเหลือเกื้อกูลซึ่ งกันและกัน (ษมาพร                                      
รักจรรยาบรรณ, 2559: 9-11) 
 2.3 การดูแลสุขภาวะองค์รวม   
 การดูแลสุขภาวะองค์รวม 4 มิต ิคือ ร่างกาย จิตใจ สังคม และปัญญา มีแนวทางดังนี้  
 1) การดูแลสุขภาวะทางกาย มีวิธีการดังนี้ (1) การออกก าลังอย่างสม่ าเสมอ 
(2) การรับประทานอาหารให้ครบ 5 หมู่ (3) การพักผ่อนอย่างเพียงพอ (4) การตรวจสุขภาพ
ร่างกาย 1 ครั้งต่อปี (5) การหลีกเลี่ยงพฤติกรรมเสี่ยงต่อร่างกาย อาทิ การสูบบุหรี่ การดื่ม
เครื่องดื่มแอลกอฮอล์ (6) การอยู่อาศัยในสภาพแวดล้อมที่ดีต่อสุขภาพ  



              วารสารวิชาการ มจร บุรี รัมย์  | 401 
                          ปีท่ี 9  ฉบับที่ 3 (2567) : กันยายน – ธันวาคม 

 2) การดูแลสุขภาวะทางจิตใจ มีวิธีการดังนี้ (1) การอ่านหนังสือ อาทิ 
หนังสือธรรมะ (2) การปฏิบัติตนตามหลักค าสอนของศาสนาที่ตนนับถือ การละเว้นความชั่ว 
กระท าความดี และการช าระจิตใจของตนให้ผ่องใส (3) การเจริญสมาธิ การเจริญปัญญาตาม
แนวทางของศาสนา  
 3) การพัฒนาสุขภาวะทางสังคม มีวิธีการดังนี้ (1) การเข้าร่วมงานบุญ
ประเพณี และกิจกรรมอาสาสมัครเพ่ือสร้างความสัมพันธ์ร่วมกับคนในชุมชน รวมถึงปรับตัว
การใช้ชีวิตร่วมกับบุคคลอ่ืน (2) การเข้าร่วมเป็นสมาชิกของชมรมหรือสมาคมต่าง ๆ                              
เพ่ือช่วยเหลือสังคม  
 4) การพัฒนาสุขภาวะทางปัญญา มีวิธีการดังนี้ (1) การน ามาข่าวสารมา
วิเคราะห์ค้นหาสาเหตุเพ่ือฝึกทักษะการคิดอย่างมีเหตุผล ทั้งนี้เพ่ือน ามาประยุกต์ใช้ใน
ชีวิตประจ าวัน (2) การศึกษาเรียนรู้องค์ความรู้ต่าง ๆ อย่างต่อเนื่อง (3) การศึกษาวิธีการใช้
เทคโนโลยีที่ทันสมัย (สมศรี รุ่งแสงทอง, 2564: 12-13) 
 สรุปได้ว่า สุขภาวะองค์รวม หมายถึง สุขภาวะที่มีความสมบูรณ์ครบ 4 มิติ 
คือ ร่างกาย จิตใจ สังคม และปัญญา สุขภาวะองค์แต่ละข้อมีพัฒนาการมาตามล าดับ เริ่มต้น
แต่สุขภาวะทางกาย สุขภาวะทางจิตใจ สุขภาวะทางสังคม และสุขภาวะทางปัญญา และสุข
ภาวะ 4 มิตินี้มีความส าคัญต่อตนเอง ครอบครัว องค์กร และสังคม เพราะชีวิตที่ราบรื่น 
ครอบครัวที่อบอุ่น องค์กรที่เข้มแข็ง สังคมที่มีความสงบสุข ล้วนอาศัยสุขภาวะที่ดีเป็นที่ตั้ง 
ด้วยเหตุนี้ การดูแลสุขภาวะองค์รวม 4 มิติจึงเป็นสิ่งที่ควรให้ความส าคัญ 
 
3. แนวคิดเกี่ยวกับสติปัฏฐาน  
 ในส่วนของแนวคิดเกี่ยวกับสติปัฏฐาน จะศึกษา 2 ประเด็น คือ (1) ความหมาย
และความส าคัญของสติปัฏฐาน (2) สติปัฏฐาน 4 ประการ ดังนี้  

 3.1 ความหมายและความส าคัญของสติปัฏฐาน  
 สติปัฏฐาน คือ วิธีการปฏิบัติกรรมฐานเพ่ือบรรลุธรรมหรือเพ่ือท าลายกิเลสอาสวะ
ให้หมดไปจากจิตสันดานของปุถุชน พุทธศาสนามีความเชื่อว่า สติปัฏฐานเท่านั้นจะท าให้
ปุถุชนหลุดพ้นจากกิเลสก้าวเข้าสู่ความบริสุทธิ์ได้ ดังข้อความที่ว่า “ภิกษุทั้งหลาย ทางนี้เป็น
ทางสายเดียวเพ่ือความบริสุทธิ์ของเหล่าสัตว์ เพ่ือล่วงโสกะและปริเทวะ เพ่ือดับทุกข์และ
โทมนัส เพ่ือบรรลุญายธรรมเพ่ือท าให้แจ้งนิพพาน ทางนี้ คือ สติปัฏฐาน” (มหาจุฬาลงกรณ
ราชวิทยาลัย, 2539: ที.ม. (ไทย) 11/106/101) โดยมีแนวทางการปฏิบัติดังนี้  

 3.2 กายานุปัสสนาสติปัฏฐาน 
 กายานุปัสสนาสติปัฏฐาน คือ การพิจารณาเห็นกายในกายมีรายละเอียดดังนี้  
 1) อานาปานสติบรรพ มีวิธีปฏิบัติดังนี้ ภิกษุควรไปอยู่ในที่สงัด เช่น ป่าโคนไม้ 
เรือนว่าง แล้วนั่งคู้บัลลังก์ตั้งกายตรง ด ารงสติไว้เฉพาะหน้า มีสติหายใจเข้า มีสติหายใจออก 
(มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539: ที.ม. (ไทย) 10/374/302-304) อย่างไรก็ดี อรรถกถา



402 | Academic MCU Buri ram Journal  
         Vol. 9  No. 3 (2024) : September– December 

ได้อธิบายเพ่ิมเติมว่า ภิกษุเมื่อจะปฏิบัติอานาปานสติจะต้องคอยบังคับจิตที่เคยเสพคุ้นกับ
กามคุณ 5 ออกจากอารมณ์ มีรูปารมณ์เป็นต้น ใช้สติผูกไว้ที่ลมหายใจเข้าออก เมื่อจิตไม่ได้
อารมณ์ที่เคยเสพคุ้น ก็จะแนบนิ่งอยู่กับอารมณ์ที่ก าหนดด้วยสติ (มหาจุฬาลงกรณราช
วิทยาลัย, 2550: ที.ม.อ. (บาลี) 2/337/-359-360)  
 2) อิริยาบถบรรพ มีวิธีปฏิบัติดังนี้  ภิกษุเมื่อเดินก็รู้ชัดว่า เราเดิน เมื่อยืนก็รู้
ชัดว่า เรายืน เมื่อนั่งก็รู้ชัดว่า เรานั่ง หรือเมื่อนอนก็รู้ชัดว่า เรานอน เมื่อด ารงกายอยู่โดย
อาการใด ๆ ก็รู้ชัดกายที่ด ารงอยู่โดยอาการนั้น ๆ (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539:                              
ที.ม. (ไทย) 10/375/304) อย่างไรก็ดี อรรถกถาได้อธิบายเพ่ิมเติมว่า ภิกษุเมื่อปฏิบัติกายา
นุปัสสนาสติปัฏฐานด้วยการก าหนดอิริยาบถใหญ่ คือ การเดิน การยืน การนั่ง การนอน                            
ควรรู้ชัดอิริยาบถนั้น ๆ ตัวอย่างเช่น เมื่อภิกษุเดิน ไม่ใช่รู้เฉพาะว่า เราเดิน เพราะการรู้เช่นนี้
ไม่สามารถละความเป็นสัตว์บุคคลได้ เเต่ภิกษุควรรู้ชัดว่า การเดินนี้ไม่ใช่การเดินของเรา                                      
การเดินนี้เป็นการอาการเคลื่อนไหวที่เกิดจากวาโยธาตุที่จิตสั่งเท่านั้น (จิตตชวาโยธาตุ)                                           
(มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2550: ที.ม.อ. (บาลี) 2/375/363-364) 
 3) สัมปชัญญะบรรพ มีวิธีปฏิบัติดังนี้ ภิกษุควรท าความรู้สึกตัวในการเดิน 
การยืน การนั่ง การนอน การตื่น การพูด การนิ่ง (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539:                              
ที.ม. (ไทย) 10/376/305) อย่างไรก็ดี อรรถกถาได้อธิบายสัมปชัญญบรรพผ่านสัมปชัญญะ                       
4 ประการไว้ว่า (1) สาตถกสัมปชัญญะ คือ การก าหนดสิ่งที่เป็นประโยชน์ หมายความว่า 
เมื่อภิกษุมีจิตคิดจะก้าวไปข้างหน้า ไม่ควรไปตามอ านาจความคิด แต่ควรก าหนดประโยชน์
และสิ่งที่ไม่ใช่ประโยชน์ ตัวอย่าง เช่น ภิกษุมองเห็นพระเจดีย์ ต้นโพธิ์แล้วเกิดความคิดอยาก
ไป ภิกษุไม่ควรทันไป ภิกษุควรคิดว่า การไปครั้งนี้จะเกิดประโยชน์ต่อตัวเองอย่างไรด้วย                                      
(2) สัปปายสัมปชัญญะ คือ การก าหนดสิ่งที่เป็นสัปปายะและสิ่งที่เป็น อสัปปายะในการไปนั้น
แล้วก าหนดถือเอาสิ่งที่เป็นสัปปายะ (3) โคจรสัมปชัญญะ คือ การก าหนดสัปปายะได้แล้ว
ถือเอาอารมณ์กล่าวคือกรรมฐานที่สมควรแก่จริตของตน ก าหนดถือเอากรรมฐานนั้น (รักษา
อารมณ์กัมมัฏฐาน) แล้วไปเดินบิณฑบาตในหมู่บ้าน (4) อสัมโมหสัมปชัญญะ คือ การไม่
หลงลืมในการก้าวไปข้างหน้าการถอยกลับ เป็นต้น (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2550: 
ม.มู.อ. (บาลี) 1/109/269/276) 
 4) ปฏิกูลมนสิการบรรพ มีวิธีปฏิบัติดังนี้ ภิกษุพิจารณาเห็นร่างกายนี้ ตั้งแต่
ฝ่าเท้าขึ้นไปเบื้องบน ตั้งแต่ปลายผมลงมาเบื้องล่าง มีหนังหุ้มอยู่โดยรอบ เต็มไปด้วยสิ่งที่ไม่
สะอาดชนิดต่าง ๆ ว่าในกายนี้ มีผม ขน เล็บ ฟัน หนัง เป็นต้น (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 
2539: ที.ม. (ไทย) 10/377/306) 
 5) ธาตุมนสิการบรรพ มีวิธีปฏิบัติดังนี้  ภิกษุพิจารณาเห็นร่างกายว่า                                 
ในร่างกายนี้ มีธาตุดิน ธาตุน้ า ธาตุไฟ ธาตุลม อรรถกถาได้อธิบายเพ่ิมเติมว่า ภิกษุพิจารณา
ร่างกายนี้โดยความเป็นธาตุดิน ธาตุน้ า ธาตุไฟ ธาตุลม เปรียบเหมือน คนฆ่าโคเลี้ยงโคไว้ก็ดี 
น าโคไปยังโรงฆ่าก็ดี น ามาผูกไว้ใกล้โรงฆ่าก็ดี ฆ่าโคก็ดี เห็นโคที่ถูกฆ่าตายแล้วก็ดี เขาย่อม



              วารสารวิชาการ มจร บุรี รัมย์  | 403 
                          ปีท่ี 9  ฉบับที่ 3 (2567) : กันยายน – ธันวาคม 

รู้สึกว่าเป็นโคเหมือนเดิม ตราบเท่าเขายังไม่ได้ช าแหละเนื้อโคนั้นออกเป็นส่วน ๆ เมื่อเขานั่ง
แบ่งเนื้อโคแล้ว ความส าคัญว่าเป็นโคย่อมหายไป ความส าคัญว่าเป็นเนื้อย่อมเป็นไป เขาย่อม
ไม่มีความคิดว่า เราก าลังขายโค ชนเหล่านี้ก าลังน าโคไป ฉันใด ภิกษุก็ฉันนั้นเหมือนกัน                            
ในเวลาที่เป็นพาลปุถุชน เป็นคฤหัสถ์ก็ตามบรรพชิตก็ตาม เธอย่อมมีความรู้สึกว่า เป็นสัตว์
บุคคลตราบเท่าที่เธอยังไม่ได้พิจารณาร่างกายโดยความเป็นธาตุ แต่เมื่อเธอพิจารณาร่างกาย
โดยความเป็นธาตุ ความส าคัญว่าเป็นสัตว์บุคคลย่อมหายไป จิตย่อมตั้งมั่นด้วยอ านาจแห่งธาตุ 
(มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2550: ที.ม.อ. (บาลี) 2/378/367) 
 6) นวสีวถิกาบรรพ มีวิธีปฏิบัติดังนี้ ภิกษุพิจารณาเห็นซากศพอันเขาทิ้งไว้
ในป่าช้าซึ่งตายแล้ว 1 วัน ตายแล้ว 2 วัน หรือตายแล้ว 3 วัน เป็นศพขึ้นอืด ศพเขียวคล้ า ศพ
มีน้ าเหลืองเยิ้ม น ากายนี้เข้าไปเปรียบเทียบให้เห็นว่า ถึงกายนี้ก็มีสภาพอย่างนั้น มีลักษณะ
อย่างนั้น ไม่ล่วงพ้นความเป็นอย่างนั้นไปได้ (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539: ที.ม. (ไทย) 
10/379/308-309) อย่างไรก็ดี อรรถกถาได้แนะน าการไปเยี่ยมป่าช้าไว้ว่า ภิกษุเมื่อไปป่าช้า
ต้องแจ้งให้พระสังฆเถระหรือภิกษุที่มีชื่อเสียงให้ทราบเผื่อในกรณีที่เธอถูกรูปและเสียงของ
อมนุษย์ สิงโต และเสือรบกวนถึงขนาดอวัยวะร่างกายสั่น อาหารไม่ย่อย หรือ ป่วยไม่สบาย 
พระสังฆเถระหรือภิกษุผู้มีชื่อเสียงที่เธอแจ้งไว้จักรักษาบาตรจีวรในวิหารไว้หรือจักส่งภิกษุ
หนุ่มหรือสามเณรทั้งหลายไปช่วยเธอ อีกอย่างหนึ่ง พวกโจรที่ลงมือปล้นหรือยังไม่ลงมือปล้น
ก็ตาม ย่อมส าคัญว่า ขึ้นชื่อว่าป่าช้าเป็นสถานที่ปราศจากความระแวง จึงมาชุมนุมรวมกันใน
ป่าช้านั้น ครั้นเมื่อพวกมนุษย์ติดตามมาจึงทิ้งของกลางไว้ใกล้ ๆ ภิกษุแล้วกห็นไีป พวกมนุษย์
ก็จะจับภิกษุมาลงโทษพระสังฆเถระหรือภิกษุผู้มีชื่อเสียงไว้ที่เธอแจ้งไว้จะช่วยบอกพวกมนุษย์
ให้เข้าใจแล้วท าให้ภิกษ ุ 

 3.3 เวทนานุปัสสนาสติปัฏฐาน 
 เวทนานุปัสสนาสติปัฏฐาน คือ การพิจารณาเห็นเวทนาในเวทนาทั้งหลาย โดยมี

วิธีปฏิบัติดังนี้  
 ภิกษุเมื่อเสวยสุขเวทนา ก็รู้ชัดว่า เราเสวยสุขเวทนา 
 เมื่อเสวยทุกขเวทนา ก็รู้ชัดว่า เราเสวยทุกขเวทนา 
 เมื่อเสวยอทุกขมสุขเวทนา ก็รู้ชัดว่า เราเสวยอทุกขมสุขเวทนา 
 เมื่อเสวยสุขเวทนาที่มีอามิส ก็รู้ชัดว่า เราเสวยสุขเวทนาที่มีอามิส 
 เมื่อเสวยสุขเวทนาที่ไม่มีอามิส ก็รู้ชัดว่า เราเสวยสุขเวทนาที่ไม่มีอามิส 
 เมื่อเสวยทุกขเวทนาที่มีอามิส ก็รู้ชัดว่า เราเสวยทุกขเวทนาที่มีอามิส 
 เมื่อเสวยทุกขเวทนาที่ไม่มีอามิส ก็รู้ชัดว่า เราเสวยทุกขเวทนาที่ไม่มีอามิส  
 เมื่อเสวย อทุกขมสุขเวทนาที่มีอามิส ก็รู้ชัดว่า เราเสวยอทุกขมสุขเวทนาที่มี
อามิส  
 เมื่อเสวยอทุกขมสุขเวทนา  ที่ไม่มีอามิส ก็รู้ชัดว่า เราเสวยอทุกขมสุขเวทนา
ที่ไม่มีอามิส (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539: ที.ม. (ไทย) 10/380/313-314) 



404 | Academic MCU Buri ram Journal  
         Vol. 9  No. 3 (2024) : September– December 

 อย่างไรก็ดี อรรถกถาได้อธิบายเพ่ิมเติมว่า ภิกษุเมื่อเสวยสุขเวทนา ย่อมรู้ชัดว่า 
เราเสวยสุขเวทนา การรู้ในที่นี้มิใช่รู้อย่างเด็กทารกที่นอนหงายรู้ชัดว่าเราก าลังเสวยสุขเวทนา 
ในเวลาดื่มน้ านมมารดาเป็นต้น เพราะการรู้เช่นนี้ละความเป็นสัตว์ไม่ได้ เพิกถอนความส าคัญ
ว่าเป็นตัวตนไม่ได้ แต่การรู้ที่ถูกต้องในการพิจารณาเวทนานี้ คือ การรู้ว่า การเสวยสุขเวทนา 
เป็นต้นไม่มีสัตว์บุคคลเป็นผู้เสวย เป็นสักว่าอาการการเสวยอารมณ์เท่านั้น (มหาจุฬาลงกรณ
ราชวิทยาลัย, 2550: ที.ม.อ. (บาลี) 2/380/370) 

 3.4 จิตตานุปัสสนาสติปัฏฐาน  
 จิตตานุปัสสนาสติปัฏฐาน คือ การพิจารณาเห็นจิตในจิตทั้งหลาย โดยมีวิธีการ
ปฏิบัติดังนี้   

 เมื่อจิตมีราคะ     ก็รู้ชัดว่า จิตมีราคะ   
 เมื่อจิตปราศจากราคะ  ก็รู้ชัดว่า จิตปราศจากราคะ  
 เมื่อจิตมีโทสะ    ก็รู้ชัดว่า  จิตมีโทสะ   
 เมื่อจิตปราศจากโทสะ  ก็รู้ชัดว่า  จิตปราศจากโทสะ 
 เมื่อจิตมีโมหะ    ก็รู้ชัดว่า   จิตมีโมหะ   
 เมื่อจิตปราศจากโมหะ  ก็รู้ชัดว่า   จิตปราศจากโมหะ 
 เมื่อจิตหดหู่     ก็รู้ชัดว่า   จิตหดหู่   
 เมื่อจิตฟุ้งซ่าน    ก็รู้ชัดว่า   จิตฟุ้งซ่าน 
 เมื่อจิตเป็นมหัคคตะ    ก็รู้ชัดว่า  จิตเป็นมหัคคตะ  
 เมื่อจิตไม่เป็นมหัคคตะ  ก็รู้ชัดว่า  จิตไม่เป็นมหัคคตะ 
 เมื่อจิตมีจิตอื่นยิ่งกว่า   ก็รู้ชัดว่า  จิตมีจิตอื่นยิ่งกว่า  
 เมื่อจิตไม่มีจิตอ่ืนยิ่งกว่า  ก็รู้ชัดว่า  จิตไม่มีจิตอ่ืนยิ่งกว่า 
 เมื่อจิตเป็นสมาธิ    ก็รู้ชัดว่า จิตเป็นสมาธิ 
 เมื่อจิตไม่เป็นสมาธิ   ก็รู้ชัดว่า จิตไม่เป็นสมาธิ 
 เมื่อจิตหลุดพ้นแล้ว   ก็รู้ชัดว่า จิตหลุดพ้นแล้ว 
 เมื่อจิตไม่หลุดพ้น    ก็รู้ชัดว่า จิตไม่หลุดพ้น (มหาจุฬาลงกรณราช

วิทยาลัย, 2539: ที.ม. (ไทย) 10/381/314-315) 

 3.5 ธัมมานุสปัสสนาสติปัฏฐาน 
 ธัมมานุสปัสสนาสติปัฏฐาน คือ การพิจารณาเห็นธรรมในธรรมในขณะนั้น ๆ                            
มีธรรมอะไรเกิดอยู่ในจิตของตน ก็รู้ชัดธรรมนั้น ๆ แบ่งเป็น 5 หมวด ดังนี้ 
 1) หมวดนิวรณ์ 5 ตัวอย่างการพิจารณาเห็นนิวรณ์ 5 เช่น เมื่อกามฉันทะ
ภายในมีอยู่ ก็รู้ชัดว่า กามฉันทะภายในของเรามีอยู่ หรือเมื่อกามฉันทะภายในไม่มีอยู่ ก็รู้ชัดว่า 
กามฉันทะภายในของเราไม่มีอยู่นอกจากนยังพิจารณาให้รู้ชัดความเกิดแห่งกามฉันทะ                                    
ความดับแห่งกามฉันทะ และข้อปฏิบัติให้ถึงความดับแห่งกามฉันทะนั้นด้วย 



              วารสารวิชาการ มจร บุรี รัมย์  | 405 
                          ปีท่ี 9  ฉบับที่ 3 (2567) : กันยายน – ธันวาคม 

 2) หมวดขันธ์ 5 ตัวอย่างการพิจารณาเห็นขันธ์ 5 เช่น รูปเป็นอย่างนี้                                     
ความเกิดแห่งรูปเป็นอย่างนี้ ความดับแห่งรูปเป็นอย่างนี้ เวทนาเป็นอย่างนี้ ความเกิดแห่ง
เวทนาเป็นอย่างนี้ ความดับแห่งเวทนาเป็นอย่างนี้ และรวมไปถึงการอธิบายหลักธรรมที่อยู่ใน
หมวดเดียวกันคือ สัญญา สังขาร วิญญาณ และข้อปฏิบัติในธรรมที่เป็นเหตุดับ ในธรรม
ทั้งหลายอยู่ มีการอธิบายแบบเดียวกัน 
 3) หมวดอายตนะ 12 ตัวอย่างการพิจารณาเห็นในอายตนะ 6 เช่น รู้ชัดตา 
รู้ชัดรูป สังโยชน์ใดอาศัยตาและรูปทั้งสองนั้นเกิดขึ้น ก็รู้ชัดสังโยชน์นั้น การเกิดขึ้นแห่ง
สังโยชน์ที่ยังไม่เกิดขึ้นมีได้ ด้วยเหตุใด ก็รู้ชัดเหตุนั้น การละสังโยชน์ที่เกิดขึ้นแล้วมีได้ด้วย 
เหตุใด ก็รู้ชัดเหตุนั้น และสังโยชน์ที่ละได้แล้วจะไม่เกิดขึ้นต่อไปอีก มีได้ด้วยเหตุใด ก็รู้ชัดเหตุนั้น 
และรวมถึง และรวมไปถึงการอธิบายหลักธรรมที่อยู่ในหมวดเดียวกันคือ หู จมูก ลิ้น กาย ใจ 
และข้อปฏิบัติในธรรมเป็นเหตุดับในธรรมทั้งหลายอยู่ด้วย 
 4) หมวดโพชฌงค์ 7 ตัวอย่างการพิจารณาเห็นโพชฌงค์ 7 เช่น เมื่อสติ
สัมโพชฌงค์ภายในมีอยู่ ก็รู้ชัดว่า สติสัมโพชฌงค์ภายในของเรามีอยู่ และรวมไปถึงการ
อธิบายหลักธรรมที่อยู่ในหมวดเดียวกันคือ วิริยะ ปีติ ปัสสัทธิ สมาธิ อุเบกขา และข้อปฏิบัติ
ในธรรมเป็นเหตุดับในธรรมทั้งหลายอยู่ด้วย  
 5) หมวดสัจจะ 4 ตัวอย่างการพิจารณาเห็นสัจจะ 4 เช่น รู้ชัดตามความเป็น
จริงว่า นี้ทุกข์ รู้ชัดตามความเป็นจริงว่า นี้ทุกขสมุทัยรู้ชัดตามความเป็นจริงว่า นี้ทุกขนิโรธ                                   
รู้ชัดตามความเป็นจริงว่า นี้ทุกขนิโรธคามินีปฏิปทา และข้อปฏิบัติในธรรมเป็นเหตุดับในธรรม
ทั้งหลายอยู่ด้วย (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539: ที.ม. (ไทย) 10/374-403/302-338) 
 กล่าวโดยสรุปภาพรวมได้ว่า สติปัฏฐาน คือ แนวทางการเจริญสติเพ่ือบรรลุธรรม 
มี 4 วิธี ได้แก่  (1) กายานุปัสสนาสติปัฏฐาน คือ การพิจารณาเห็นกายในกาย (2) เวทนา
นุปัสสนาสติปัฏฐาน คือ การพิจารณาเห็นเวทนาในเวทนา (3) จิตตานุปัสสนาสติปัฏฐาน คือ
การพิจารณาเห็นจิตในจิต (4)ธรรมานุปัสสนา-สติปัฏฐาน คือ การพิจารณาเห็นธรรมใน
ธรรรม พุทธศาสนากล่าวว่า สติปัฏฐานนี้เป็นทางสายเอกที่จะท าให้บรรลุธรรมหรือหลุดพ้น
จากความทุกข์ในสังสารวัฏ  
 
4. แนวทางการเสริมสร้างสุขภาวะเชิงพุทธบูรณาการส าหรับผู้สูงอายุ  
 ในส่วนนี้ จะสร้างความเชื่อมโยงระหว่างแนวคิดสุขภาวะองค์รวมและแนวคิดสติ
ปัฏฐานถัดจากนั้น จะบูรณาการแนวคิดสุขภาวะองค์รวมและสติปัฏฐานเพ่ือเสนอแนว
ทางการเสริมสร้างสุขภาวะเชิงพุทธบูรณาการส าหรับผู้สูงอายุดังนี้ 

 4.1 การสร้างความเชื่อมโยงระหว่างแนวคิดสุขภาวะองค์รวมและแนวคิดสติปัฏฐาน 
 หลังจากที่เราได้ศึกษาสุขภาวะองค์รวมและสติปัฏฐานแล้ว เราสามารถสร้าง
ความเชื่อมโยงระหว่างสุขภาวะองค์รวมและสติปัฏฐานเพ่ือน าไปสู่การบูรณาการได้ดังนี้  



406 | Academic MCU Buri ram Journal  
         Vol. 9  No. 3 (2024) : September– December 

ตารางที่ 1 การสร้างความเชื่อมโยงระหว่างสุขภาวะองค์รวมและสติปัฏฐาน 

การสร้างความเชื่อมโยงระหว่างสุขภาวะองค์รวมและสติปัฏฐาน 

ร่างกาย สุขภาวะทางกาย กายานุปัสสนาสติปัฏฐาน  

จิตใจ สุขภาวะทางจิตใจ เวทนา… จิตตานุปัสสนาสติปัฏฐาน  

สังคม สุขภาวะทางสังคม สติปัฏฐาน 4 ข้อ 

ปัญญา สุขภาวะทางปัญญา  ธรรมานุปัสสนาสติปัฏฐาน 

 จากตารางการสร้างจุดเชื่อมโยงข้างต้น สามารถอธิบายได้ดังนี้  
 1) ความเชื่อมโยงระหว่างสุขภาวะทางกายและกายานุปัสสนาสติปัฏฐาน อธิบาย
ได้ว่า สุขภาวะทางกายเกี่ยวข้องกับการรักษาสุขภาพร่างกายให้แข็งแรง การออกก าลังกาย 
การรับประทานอาหารให้ครบ 5 หมู่ การงดรับประทานอาหารและเครื่องดื่มที่อันตรายต่อ
สุขภาพ  เข้ากันได้กับกายานุปัสสนาสติปัฏฐาน เพราะว่าในกายานุปัสสนาสติปัฏฐานมี
อิริยาปถบรรพซึ่งเกี่ยวข้องกับการเดิน การยืน การนั่ง การนอนอย่างมีสติ สัมปชัญญะบรรพ
ซึ่งเก่ียวข้องกับการก้าวไป การถอยกลับ การรับประทานอาหาร การดื่มน้ า การใส่เสื้อผ้า เป็น
ต้น หากจะกล่าวโดยสรุปก็คือว่า อิริยาบถบรรพและสัมปชัญญบรรพเกี่ยวข้องกับการ
เคลื่อนไหวของร่างกายนั่นเอง   
 2) ความเชื่อมโยงระหว่างสุขภาวะทางจิตใจและเวทนานุปัสสนาสติปัฏฐาน                               
จิตตานุปัสสนาสติปัฏฐาน อธิบายได้ว่า สุขภาวะทางจิตใจเก่ียวข้องกับการอ่านหนังสือธรรมะ 
การปฏิบัติธรรมตามค าสอน การท าความดี ละเว้นความชั่ว การช าระจิตใจให้ผ่องใส                                  
การเจริญสมาธิปัญญาตามแนวทางของศาสนา เข้ากันได้กับเวทนานุปัสสนาสติปัฏฐานซึ่ง
เกี่ยวข้องกับการก าหนดรู้สุขเวทนา ทุกขเวทนาหรืออุเบกขาเวทนา โดยไม่ยินดียินร้ายใน
เวทนาเหล่านั้น และเข้ากันได้กับจิตตานุปัสสนาสติปัฏฐานซึ่งเกี่ยวข้องกับการก าหนดรู้กุศล
จิตหรืออกุศลจิตเป็นต้น แล้วพยายามละอกุศลจิต เจริญกุศลจิตให้ยิ่งขึ้นไป   
 3) ความเชื่อมโยงระหว่างสุขภาวะทางสังคมกับสติปัฏฐาน 4 ข้อ อธิบายได้ว่า                                   
ในเสทกสูตรมีข้อความว่า “ภิกษุทั้งหลาย เธอทั้งหลายพึงปฏิบัติสติปัฏฐานด้วยคิดว่า                                        
‘จักรักษาตน’ พึงปฏิบัติสติปัฏฐานด้วยคิดว่า ‘จักรักษาผู้อื่น’ บุคคลเมื่อรักษาตน ชื่อว่ารักษา
ผู้อ่ืน เมื่อรักษาผู้อ่ืน ก็ชื่อว่ารักษาตน” (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539: ส .ม. (ไทย) 
19/385/242) เมื่อพิจารณาข้อความในเสทกสูตร สามารถตีความได้ว่า เมื่อบุคคลเจริญสติ
ปัฏฐาน มีสติอยู่กับการก าหนดรู้กาย เวทนา จิตและธรรม โอกาสที่บุคคลกระท าความชั่ว 
สร้างความเดือดร้อนให้กับบุคคลอ่ืนย่อมไม่มีอย่างแน่นอน 
 4) ความเชื่อมโยงระหว่างสุขภาวะทางปัญญากับธรรมานุปัสสติปัฏฐาน อธิบาย
ได้ว่า สุขภาวะทางปัญญาเกี่ยวกับการคิดอย่างมีเหตุผล การศึกษาหาความรู้ รวมถึงการใช้



              วารสารวิชาการ มจร บุรี รัมย์  | 407 
                          ปีท่ี 9  ฉบับที่ 3 (2567) : กันยายน – ธันวาคม 

เทคโนโลยีที่ทันสมัย เข้ากันได้กับ ธรรมานุปัสสนาสติปัฏฐาน เพราะว่า ธรรมานุปัสสนาสติ
ปัฏฐาน มีขันธบรรพซึ่งเกี่ยวข้องกับการพิจารณาขันธ์ 5 โดยความเป็นไตรลักษณ์ โพชฌังค
บรรพซึ่งเก่ียวข้องกับการเจริญโพชฌงค์ 7 มีสัจบรรพซึ่งเกี่ยวข้องกับการปฏิบัติตามอริยสัจ 4 
เพ่ือบรรลุธรรม  
 จะอย่างไรก็ตาม แม้การเชื่อมโยงระหว่างสุขภาวะองค์รวมกับสติปัฏฐาน อาจจะ
เข้ากันไม่ได้ทั้งหมด เพราะทั้งสองแนวคิดมีจุดมุ่งหมายที่แตกต่างกัน กล่าวคือ แนวคิดสุข
ภาวะองค์รวมมีจุดมุ่งหมายระดับโลกิยะ ส่วนแนวคิดสติปัฏฐานมีจุดมุ่งหมายระดับโลกุตตระ 
ถึงกระนั้น แนวคิดเหล่านี้ก็สามารถเข้ากันได้ดังที่ได้กล่าวมาแล้ว ดังนั้น เมื่อเราน าแนวคิดสุข
ภาวะองค์รวมและสติปัฏฐานมาบูรณาการ จึงท าให้ได้แนวทางการเสริมสร้างสุขภาวะเชิง
พุทธบูรณาการซึ่งจะได้กล่าวต่อไป  
 แนวทางการเสริมสร้างสุขภาวะเชิงพุทธบูรณาการส าหรับผู้สูงอายุ  มีโมเดล 
(Model) มีดังนี้  
 

 
ภาพที่ 1 โมเดลการเสริมสร้างสุขภาวะเชิงพุทธบูรณาการส าหรับผู้สูงอายุ 

 1) แนวทางการเสริมสร้างสุขภาวะทางกาย (B: BODY) คือ ผู้สูงอายุควรรู้
ชัดถึงการเคลื่อนไหวของร่างกาย ควรท ากิจกรรมอย่างมีสติ เช่น การรดน้ าต้นไม้ การท างาน
บ้าน การท างานอดิเรก และควรเดินจงกรมเพ่ือออกก าลังกายและเจริญสติ  
 2) แนวทางการเสริมสร้างสุขภาวะทางจิตใจ (M: MIND) คือ ผู้สูงอายุควร
สวดมนต์เพ่ือระลึกถึงคุณของพระรัตนตรัย ควรเจริญจิตภาวนาเพ่ือบริหารจิตใจให้สงบเบิก
บาน ควรพิจารณาร่างกายของตนโดยความเป็นของไม่สะอาดเพ่ือไม่ให้จิตใจหลงไหลใน
ร่างกาย ควรก าหนดรู้ความสุขความทุกข์ แล้วละความยินดีในสุข ละความยินร้ายในทุกข์ 
ควรก าหนดรู้สภาวทางจิตว่าเป็นอกุศลหรือกุศล แล้วพยายามละอกุศลจิต เจริญกุศลจิตให้
ยิ่งขึ้นไปตามล าดับ  

C

B

M

S

W



408 | Academic MCU Buri ram Journal  
         Vol. 9  No. 3 (2024) : September– December 

 3) แนวทางการเสริมสร้างสุขภาวะทางสังคม (S: SOCIETY)  คือ ผู้สูงอายุ
ควรใช้ชีวิตอย่างมีสติ ใช้ชีวิตอย่างเรียบง่ายเพ่ือไม่ให้เป็นภาระของลูกหลาน ควรพูดค าสุภาพ
กับลูกหลาน ไม่ต าหนิว่ากล่าวพวกเขาด้วยค าหยาบคาย ให้ก าลังใจลูกหลานในการ
ประกอบการงานอาชีพ  อวยพรให้ลูกหลานเพ่ือให้พวกเขามีก าลังใจ นอกจากนี้ ผู้สูงอายุเมื่อ
เขา้ไปในสังคม ควรให้เกียรติบุคคลอื่น ควรพูดคุยสนทนากับบุคคลอ่ืนอย่างมีสติ พูดค าสุภาพ
อ่อนหวาน ไม่นินทาบุคคลที่สาม  ไม่สร้างความเดือดร้อนหรือความร าคาญให้กับบุคคลอ่ืน
และสังคม  
 4) แนวทางการเสริมสร้างสุขภาวะทางปัญญา (W: WISDOM) คือ ผู้สูงอายุ
ควรศึกษาธรรมะผ่านการอ่านหนังสือหรือฟังรายการวิทยุรายการธรรมะ ควรพิจารณาโลก
และชีวิตโดยใช้โยนิโสมนสิการเพ่ือเข้าใจโลกและชีวิตตามความเป็นจริง ควรเจริญสติอย่าง
สม่ าเสมอเพ่ือรู้เท่าทันกิเลลสต่าง ๆ ที่เกิดขึ้นภายในจิตใจ ควรเจริญวิปัสสนากรรมฐานเพ่ือ
ละความยึดมั่นถือมั่นในชีวิต  
 ในการเสริมสร้างสุขภาวะทางกาย สุขภาวะทางจิตใจ สุขภาวะทางสังคม และสุข
ภาวะทางปัญญา สติ (C: CONSCIOUSNESS) เป็นบาทฐานส าคัญ กล่าวอย่างหนึ่งก็คือ                                    
การเสริมสร้างสุขภาวะเชิงพุทธบูรณาการ จะต้องอาศัยสตินั่นเอง หากไม่มีสติเข้ามาเก่ียวข้อง 
ก็ไม่ควรเรียกว่า แนวทางการนี้เป็นแนวทางการเสริมสร้างสุขภาวะเชิงพุทธบูรณาการ 
 
5. สรุป  

 สรุปได้ว่า ผู้สูงอายุในสังคมไทยเกือบทุกคนมีปัญหาสุขภาวะ 4 มิติ ได้แก่                                       
(1) ปัญหาสุขภาวะทางกาย เช่น อาการวิงเวียนศีรษะ หน้ามืด ปวดข้อเข่า (2) ปัญหาสุข
ภาวะทางจิตใจ เช่น ความเครียด ความวิตกกังวล ความรู้สึกถูกทอดทิ้ง ความรู้สึกว่าตนเองไร้
คุณค่า ภาวะการนอนไม่หลับ (3) ปัญหาสุขภาวะทางสังคม  เช่น การขาดการติดต่อพบปะ
ผู้คน การมีบทบาทในสังคมน้อยลง (4) ปัญหาสุขภาวะทางปัญญา เช่น การเรียนรู้ช้า 
หน่วยงานที่เกี่ยวข้องได้พยายามหาแนวทางแก้ไขปัญหาดังกล่าวอย่างต่อเนื่อง จะอย่างไรก็
ตามเนื่องด้วยสังคมไทยเป็นเมืองพุทธ และหลักธรรมมีบทบาทส าคัญต่อการด าเนินชีวิตของ
พุทธศาสนิกชน ด้วยเหตุนี้ จึงเป็นที่มาของการบูรณาการแนวคิดสุขภาวะองค์รวมกับแนวคิด
สติปัฏฐาน  และผลของการบูรณการแนวคิดสองประการข้างต้น จึงท าให้ได้แนวทางการ
เสริมสร้างสุขภาวะเชิงพุทธบูรณาการส าหรับผู้สูงอายุ 4 ประการ ได้แก่ (1) แนวทางการ
เสริมสร้างสุขภาวะทางกาย (B: BODY) (2) แนวทางการเสริมสร้างสุขภาวะทางจิตใจ                                        
(M: MIND) (3) แนวทางการเสริมสร้างสุขภาวะทางสังคม (S: SOCIETY) (4) แนวทางการ
เสริมสร้างสุขภาวะทางปัญญา (W: WISDOM) 
 
 



              วารสารวิชาการ มจร บุรี รัมย์  | 409 
                          ปีท่ี 9  ฉบับที่ 3 (2567) : กันยายน – ธันวาคม 

6. องค์ความรู้ที่ได้รับ 
 องค์ความรู้ที่ได้จากแนวทางการเสริมสร้างสุขภาวะเชิงพุทธบูรณาการส าหรับ 
โดยการน าหลักภาวนา 4 มีทั้งหมด 3 ด้าน คือ ด้านกาย ด้านจิตใจ ด้านสังคม มีรายละเอียด
ดังนี้ คือ  
 1. การประยุกต์ด้านรางกาย (กายภาวนา) กายภาวนาหรือการประยุกต์ร่างกาย
ให้สัมพันธ์กับทาง กายภาพนั้นเป็นสิ่งที่ผู้สูงอายุไม่ควรมองข้าม การรู้จักใช้อินทรีย์อย่างมีสติ
เลือกที่จะดูเป็น ฟังเป็น กินด้วยปัญญา เสพปัจจัย 4 และสิ่งของเครื่องใช้อย่างฉลาด ไม่มั่ว
เมาหรือลุ่มหลงจะส่งผลให้ผู้สูงอายุ มีสุขภาพแข็งแรง ปัจจัยด้านกายภาวนาจึงเป็นปัจจัยด้าน
หนึ่งที่ผู้สูงอายุสามารถประยุกต์ใช้ได้ในการด าเนินชีวิตให้ดีต่อไป 
 2. การประยุกต์ด้านจิตใจ (จิตตภาวนา) เป็นการท าจิตให้เจริญงอกงาม ดีงาม 
เข้มแข็งมีความสุข เบิกบาน จิตตภาวนา เป็นการท าจิตให้เจริญงอกงาม ดีงาม เข้มแข็ง ให้ผู้สูงอายุ
มีความสุข เบิกบาน การที่ผู้สูงอายุจะสุขใจได้ต้องเริ่มที่มีศรัทธาในพระพุทธศาสนาก่อน 
หลังจากนั้นศรัทธาจะชวยให้ผู้สูงอายุเจริญเมตตาและปฏิบัติสมาธิตามมา ทั้งการเจริญเมตตา
และปฏิบัติสมาธิจะช่วยมีจิตใจที่สงบมากยิ่งข้ึน รวมถึงสามารถแก้ปัญหาด้านสุขภาพด้วย 
 3. การประยุกต์หลักธรรมด้านสังคมเป็นการประยุกต์ความสัมพันธ์ทางสังคมซึ่ง
นับเป็นส่วนหนึ่งที่แสดงออกทางร่างกาย การมีความสัมพันธ์ที่เกื้อกูลกับสิ่งแวดล้อมทาง
สังคม มีพฤติกรรมดีงามในความสัมพันธ์กับเพ่ือนมนุษย์ โดยมีวินัยสามารถอยู่กับผู้อ่ืนได้
ด้วยดี กล่าวอีกนัยหนึ่งคือมีการปรับตัวเขากับสังคมได้ ดังนั้น การมีปฏิสัมพันธ์ที่ดีกับบุคคล
รอบข้างไม่ว่าจะเป็นญาติพ้ีนอง เพ่ือนการมีทัศนคติที่ดีตอบุคคลรอบข้าง สามารถที่จะน า
แนวทางไปใช้ในการด าเนินชีวิต สามารถที่จะปรับตนเองให้เป็นผู้มีความสุขได้อย่างไม่ขาดตก
ซึ่งในปัจจุบันโลกเปลี่ยนแปลงไปอย่างรวดเร็ว  
 

เอกสารอ้างอิง 

กรมกิจการผู้สูงอายุ. (2565). สถิติผู้สูงอายุไทย ปี 2565 โดยกลุ่มนโยบายและยุทธศาสตร์ 
กรมกิจการผู้สูงอายุ. เข้าถึงได้จาก https://www.dop.go.th/th/know/side/ 
1/1/1962 (สืบคน้เมื่อ 19 พฤศจิกายน 2566). 

กรมสุขภาพจิต กระทรวงสาธารณสุข. (2558). แนวทางการดูแลทางด้านสังคมจิตใจของ
ผู้สูงอายุเพื่อป้องกันปัญหาสุขภาพจิต. พิมพ์ครั้งที่ 4. ชุมนุมสหกรณ์การเกษตร
แห่งประเทศไทย.  

จิราพร เกศพิชญวัฒนา และคณะ. (2561). เรียนรู้เข้าใจวัยสูงอายุ. กรุงเทพมหานคร: ยืนยง
การพิมพ์. 

พระพุทธโฆสะ. (2562). คัมภีร์วิสุทธิมรรค. แปลโดย สมเด็จพระพุฒาจารย์ (อาจ อาสภมหาเถร). 
พิมพ์ครั้งที่ 14. จีน: ม.ป.ท.  

https://www.dop.go.th/th/know/side/%201/1/1962
https://www.dop.go.th/th/know/side/%201/1/1962


410 | Academic MCU Buri ram Journal  
         Vol. 9  No. 3 (2024) : September– December 

พลินี  เสริมสินสิ ริ . (2546 ). จากสุขภาพทางจิต วิญญาณสู่ สุขภาพทางปัญญา . 
กรุงเทพมหานคร: ส านักงานปฏิรูประบบสุขภาพแห่งชาติ.  

เพ็ญ สุขมาก. (2561). หลักคิด : สุขภาพ สุขภาวะ ปัจจัยก าหนดสุขภาพการสร้างเสริม
สุขภาพ. เอกสารประกอบการประชุมเชิงปฏิบัติการ: การประเมินผลงานสร้าง
เสริมสุขภาพ. เครือข่ายนักประเมินผลงานสร้างเสริมสุขภาพภาคเหนือ.  

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราช
วิทยาลัย. กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย . (2550). สุมงฺคลวิลาสินี มหาวคฺค ฐกถา ทุติโย ภาโค.                                       
พิมพครั้งที่ 2. กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพวิญญาณ. 

ษมาพร รักจรรยาบรรณ. (2559). สรรสาระองค์กรสุขภาวะ แนวคิดและกรณีตัวอย่าง : 
องค์กรสุขภาพดี. กรุงเทพมหานคร: พี.เอ.ลีฟวิ่ง.  

สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์ (ป.อ. ปยุตโต). (2559). พจนานุกรมพุทธศาสตร์ ฉบับประมวล
ธรรม. พิมพ์ครั้งที่ 34. กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์พระพุทธศาสนาของธรรมสภา.  

สมศรี รุ่งแสงทอง . (2564). แนวทางการพัฒนาสุขภาวะของผู้สูงอายุในหมู่บ้านธนะสิน                                         
เขตบึงกุ่ม กรุงเทพมหานคร. วิทยานิพนธ์พุทธศาสตรมหาบัณฑิต สาขาวิชา
พระพุทธศาสนา. บัณฑิตวิทยาลัย: มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.  

อธิวัฒน์ อุต้น. (2566). เม่ือคนเกิดน้อยกว่าคนแก่ ปี 2030 ไทยจะเข้าสู่สังคมผู้สูงอายุ
ระดับสุดยอด . เข้ าถึ ง ได้จาก  https://urbancreature.co/aged-society/ 
(สืบค้นเมื่อ 19 พฤศจิกายน 2566). 


