
              วารสารวิชาการ มจร บุรี รัมย์  | 367 
      ปีท่ี 10  ฉบับท่ี 1 (2568) : มกราคม-เมษายน 

ได้รับบทความ: 4 พฤศจิกายน 2567; แก้ไขบทความ: 18 มกราคม 2568; ตอบรับตีพิมพ์: 19 มกราคม 2568 
Received: November 4, 2024; Revised: January 18, 2025; Accepted: January 19, 2025 

 

 

การปฏิบตัิวิปัสสนากรรมฐานตามแนวสติปัฏฐาน 4  
เพ่ือปรับพฤติกรรมในสังคมยุคดิจิทัล 

Practicing Vipassana Meditation in the Way the Four Mindfulness 
Principles for Personality Refinement 

in the Digital Society 

พระครูวิศาลชัยธรรม (ฉัตรชัย คเวสโก)  
PhrakruWisalchaiyadham (Chatchai Kavesako) 

นิสิตหลักสูตรปริญญาพุทธศาสตรดุษฎีบัณฑิต สาขาวิชาพระพุทธศาสนา  
มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

Doctor of Buddhist Studies Department of Buddhism 
Mahachulalongkornrajavidyalaya University 

E-mail: 6403502053@mcu.ac.th 
 

บทคัดย่อ 
 การปฏิบัติกรรมฐานเป็นกระบวนการฝึกฝนและพัฒนาตนเองที่มุ่งเน้นการสร้าง
ปัญญาเพ่ือให้สามารถเข้าใจและรับรู้สิ่งต่าง ๆ ตามความเป็นจริง ช่วยในการแก้ไขปัญหาที่
เกิดขึ้นในชีวิตประจ าวัน ทั้งสมถกรรมฐานและวิปัสสนากรรมฐานมีเป้าหมายเพ่ือเสริมสร้าง
สติในการควบคุมพฤติกรรมของบุคคลในชีวิตประจ าวัน การปฏิบัติวิปัสสนากรรมฐานตาม
แนวสติปัฏฐาน 4 เป็นวิธีการพัฒนาตนเองที่ช่วยให้เข้าใจสิ่งต่าง ๆ ภายใต้กฎไตรลักษณ์ตาม
ความเป็นจริง และยังส่งเสริมให้จิตเกิดสมาธิและปัญญา ซึ่งช่วยให้สามารถปล่อยวางความ
ทุกข์และลดความยึดมั่นถือมั่นที่เป็นสาเหตุของความทุกข์ได้ ดังนั้นการปฏิบัติวิปัสสนา
กรรมฐานตามแนวสติปัฏฐาน 4 ยังเป็นเครื่องมือที่มีประสิทธิภาพในการปรับพฤติกรรมใน
สังคมยุคดิจิทัล โดยช่วยให้บุคคลมีสติและตระหนักรู้ในพฤติกรรมของตนเอง สามารถด าเนิน
ชีวิตอย่างมีสมดุลและมีคุณภาพในยุคที่เทคโนโลยีเข้ามามีบทบาทส าคัญในชีวิตประจ าวันได้
อย่างมีประสิทธิภาพ 

สังคมดิจิทัลเป็นสังคมที่ผู้คนมีพฤติกรรมที่ซับซ้อนและใช้เทคโนโลยีสมัยใหม่ใน
การด าเนินชีวิต ส่งผลให้เกิดความทุกข์ แม้ว่าสังคมโดยรวมจะมีแนวโน้มไปในทางวัตถุนิยม 
แต่ก็ยังมีผู้คนจ านวนมากที่มุ่งมั่นศึกษาปฏิบัติวิปัสสนากรรมฐานตามแนวทางสติปัฏฐาน 4 
เพ่ือพัฒนาตนเอง โดยการใช้สติในการรับรู้สิ่งต่าง ๆ ตามความเป็นจริง สติไม่เพียงแต่เป็น
เครื่องมือในการด าเนินชีวิตประจ าวัน แต่ยังช่วยปรับปรุงบุคลิกภาพของบุคคลให้ดีขึ้น น าไปสู่
การมีชีวิตที่มีความสุข การวิเคราะห์ผลของการปฏิบัติสติปัฏฐาน 4 จะเน้นการเจริญสติใน
ด้านกาย เวทนา จิต และธรรม โดยมุ่งหวังให้ผู้ปฏิบัติเกิดความตระหนักรู้ในพฤติกรรมของ
ตนเอง และสามารถควบคุมตนเองในสถานการณ์ที่ซับซ้อนและเสี่ยงต่อการเบี่ยงเบน การฝึก



368 | Academic MCU Buri ram Journal  
        Vol. 10  No. 1 (2025) : January–April 

ปฏิบัติวิปัสสนากรรมฐานสามารถช่วยลดพฤติกรรมหรือส่งเสริมพฤติกรรมเชิงบวก เช่น                                   
ความเมตตา ความอดทน และการตัดสินใจอย่างมีเหตุผล 

ค าส าคัญ: วิปัสสนากรรมฐาน, การปรับบุคลิกภาพ, สังคมดิจิทัล 
 

Abstract 
The practice of meditation is a process of practice and self-development 

that focuses on generating wisdom to be able to understand and perceive 
things as they really are. Both meditation and vipassana meditation aim to 
strengthen the consciousness of controlling a person's behavior in daily life. 
Vipassana meditation along the lines of the 4th Mindfulness is a self-
development method that helps to understand things under the Trinity Law as 
it really is, and also promotes concentration and wisdom of the mind, which 
allows for the release of suffering and the reduction of attachments that cause 
suffering. Therefore, the practice of Vipassana meditation along the lines of 
Mindfulness 4 is also an effective tool to adjust behavior in the digital age by 
helping individuals become mindful and aware of their own behavior. They can 
live a balanced and quality life in an era where technology plays an important 
role in daily life effectively. 

A digital society is a society in which people have complex behaviors 
and use modern technology to live their lives. Although society as a whole 
tends towards materialism, there are still many people who are committed to 
studying and practicing Vipassana meditation according to the 4th Mindfulness 
Guideline to improve themselves by using mindfulness to perceive things as 
they really are. Mindfulness is not only a tool for daily life, but also helps to 
improve a person's personality. Leading a happy life The analysis of the results 
of the 4th Mindfulness Practice will focus on the development of mindfulness 
in the physical, vehral, mental, and dharma aspects, aiming to make the 
practitioner aware of his or her own behavior and be able to control himself in 
complex situations and the risk of deviation. Vipassana meditation practices 
can help reduce behaviors or promote positive behaviors such as compassion. 
Patience and rational decision-making. 

Keywords: Vipassana Meditation, Personality Refinement, Digital Society 
 



              วารสารวิชาการ มจร บุรี รัมย์  | 369 
      ปีท่ี 10  ฉบับท่ี 1 (2568) : มกราคม-เมษายน 

1. บทน า 
สังคมดิจิทัลเป็นสังคมที่มีการเปลี่ยนแปลงอย่างรวดเร็ว โดยมีการน าเทคโนโลยีที่

ทันสมัยมาช่วยตอบสนองความต้องการในชีวิตประจ าวัน การสื่อสารระหว่างกันสามารถท า
ได้ทั่วโลกผ่านระบบอินเทอร์เน็ต แม้ว่าโลกและสังคมจะมีความก้าวหน้า แต่ก็ยังมีปัญหา
หลายอย่างเกิดขึ้น เช่น ปัญหาเศรษฐกิจ สังคม อาชญากรรม ยาเสพติด ความยากจน                                            
ความขัดแย้งทางการเมือง และปัญหาทางการศึกษาและศาสนา ดังนั้น การน าหลักธรรมค า
สอนจากพระพุทธศาสนามาใช้เป็นแนวทางในการด าเนินชีวิตอย่างถูกต้องและมีความสุขจึงมี
ความส าคัญต่อทุกคน ในสังคมที่เปลี่ยนแปลงอย่างรวดเร็วนี้ ผู้คนมักมีพฤติกรรมที่ไม่
เหมาะสมเพ่ิมมากขึ้น ซึ่งส่งผลให้เกิดบุคลิกภาพที่ไม่ดี การปฏิบัติวิปัสสนากรรมฐานซึ่งเป็น
หลักการส าคัญของพระพุทธศาสนาสามารถช่วยให้ทุกคนมีความตระหนักรู้และเข้าใจตนเอง
มากขึ้น เป็นแนวทางในการปรับปรุงบุคลิกภาพให้ดีขึ้นได้ (เสาวลักษณ์  พันธบุตร, 2560)                                        
ในยุคดิจิทัลที่เทคโนโลยีมีบทบาทส าคัญในชีวิตประจ าวัน ทั้งในด้านการท างานและการใช้
ชีวิตทั่วไป 

การปฏิบัติวิปัสสนากรรมฐาน ถือเป็นวิธีการปลดปล่อยตัวเราจากภาระอัน                                      
หนักหน่วง เพ่ือจะได้รู้จักความจริงทุกแง่มุมของชีวิต การมีชีวิตอย่างสงบและห่างไกลจาก
ความอยาก จะช่วยไห้ชีวิตร่มเย็น ไม่เร่งร้อน ไม่วุ่นวาย รู้จักไตร่ตรองและมีจินตนาการ                                     
ลดความวุ่นวายในการแสวงหาความอยากให้น้อยลง ช่วยให้ชีวิตมีคุณภาพที่ดี เมื่อเราเข้า ใจ
ตัวตนของตนเองอย่างแท้จริง ลืมเรื่องท้ังหลายที่ก าลังคิดหมกหมุน ลืมความยึดมั่นถือมั่นและ
ความเป็นมายา ก็เท่ากับเราอยู่บนวิถีที่จะมีชีวิตอยู่กับการปฏิบัติภาวนา อยู่กับความจริง                                       
ชีวิตของเราก็จะไม่ไหลไปตามกระแสความ เปลี่ยนแปลงของโลกที่มุ่ งแข่งขันต่อสู้                                               
เพ่ือตอบสนองความอยากในลักษณะต่าง ๆ อย่างไม่จบไม่สิ้น (พระธรรมธีรราชมหามุนี 
(โชดก ญาณสิทฺธิ, 2532) 

กล่าวโดยสรุป การปฏิบัติวิปัสสนากัมมัฏฐานตามแนวทางสติปัฏฐาน 4 เป็นการ
ปฏิบัติที่ท าให้บุคคลมีความระลึกรู้ตัวอยู่ตลอดเวลาและยังสามารถก าหนดรู้สิ่งต่าง ๆ 
โดยเฉพาะพฤติกรรมและบุคลิกภาพ ได้ตามความเป็นจริง โดยเฉพาะอย่างยิ่งสามารถน าไป
แก้ไขปัญหาในชีวิตประจ าวันได้ ซึ่งจะช่วยลดปัญหาต่าง ๆ ในสังคมได้เป็นอย่างดี จิตใจของผู้
ปฏิบัติก็จะดีมีระเบียบวินัย สามารถควบคุมพฤติกรรมการแสดงออกต่าง ๆ ได้ โดยการใช้
หลักการปฏิบัติวิปัสสนากรรมฐาน จึงกล่าวได้ว่า เป็นแนวทางที่ส าคัญยิ่งต่อการน ามา
ประพฤติปฏิบัติเพื่อการด าเนินชีวิตที่จะก่อให้เกิดประโยชน์แก่ตนเองและสังคมอย่างแท้จริง 

บทความนี้ เน้นการน าเสนอการปฏิบัติวิปัสสนากรรมฐานตามแนวสติปักฐาน 4 
เพ่ือปรับบุคลิกภาพในสังคมยุคดิจิทัลเป็นวิธีการส าคัญยิ่งที่จะช่วยให้ทุกคนเรียนรู้และเข้าใจชีวิต 
เป็นการฝึกอบรมตนอย่างมีสติที่คอยก ากับพฤติกรรมต่าง ๆ อย่างรู้เท่าทันทุกขณะ ได้แก่ 
การตั้งสติก าหนดพิจารณากายให้รู้เห็นตามความเป็นจริง (กายานุปัสสนาสติปัฏฐาน) การตั้ง



370 | Academic MCU Buri ram Journal  
        Vol. 10  No. 1 (2025) : January–April 

สติก าหนดพิจารณาเวทนาให้รู้ เห็นตามความเป็นจริง (เวทนานุปัสสนาส ติปัฏฐาน)                                     
การตั้งสติก าหนดพิจารณาจิตให้รู้เห็นตามความเป็นจริง (จิตตานุปัสสนาสติปัฏฐาน) และการ
ตั้งสติก าหนดพิจารณาธรรมให้รู้เห็นตามความเป็นจริง (ธัมมานุปัสสนาสติปัฏฐาน) เมื่อบุคคล 

ใช้หลักการนี้  ก็จะสามารถควบคุมตนเองและควบคุมการแสดงออกทาง
พฤติกรรมได้ ชีวิตก็จะเป็นสุข สังคมก็จะสงบร่มเย็น 
 

2. แนวคิดเกี่ยวกับกรรมฐาน 
การปฏิบัติกรรมฐาน เป็นการฝึกจิตให้เกิดความสงบ ได้รับความสุข และความ

สบายทางร่างกายและจิตใจ เมื่อความสงบเกิดขึ้น ความสุขอันเกิดจากปฏิบัติกรรมฐานก็จะ
เกิดขึ้น และสามารถน าไปพัฒนาตนเองในการด าเนินชีวิตให้เกิดประสิทธิภาพที่ดียิ่งขึ้นได้ 
เมื่อดวงจิตว่างจากความคิดที่สับสนวุ่นวายที่เกิดขึ้น ก็จะเข้าสู่ภาวะแห่งความสุข เกิดการ
ปล่อยวาง และสามารถด าเนินชีวิตได้อย่างมีความสมบูรณ์แบบได้ดีกว่าคนปกติทั่วไป เหตุนี้
เองการฝึกฝนอบรมจิตให้พบกับความสงบอย่างแท้จริงนั้น จึงต้องอาศัยความรู้เรื่องกรรมฐาน 
และในการฝึกดูจิตตามดูจิตให้เกิดความสงบได้นั้น จะต้องปฏิบัติอย่างต่อเนื่องเป็นประจ า 
ต้องอาศัยเวลาในการฝึกฝนอย่างสม่ าเสมอ (พระไตรปิฎกภาษาไทย, ที.ปา. (ไทย) 11/104/256) 

ค าว่า “กรรมฐาน” แปลว่า ที่ตั้งแห่งการงาน มีนัยตรงกับค าว่า “ภาวนา” เป็นค าที่
หมายถึง การปฏิบัติธรรมหรือการฝึกอบรมจิตใจและอบรมปัญญาตามหลักพระพุทธศาสนา 
กรรมฐาน หรือภาวนาในพระพุทธศาสนา  

พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต) ได้ให้ความหมายไว้ว่า กัมมัฏฐาน (กรรมฐาน) 
หมายถึง ที่ตั้งแห่งการงาน อารมณ์อันเป็นที่ตั้งแห่งการงานของใจ อุบายทางใจ วิธีฝึกอบรมจิต 
มี 2 ประเภท คือ สมถกัมมัฏฐาน อุบายสงบใจ วิปัสสนากัมมัฏฐาน อุบายเรืองปัญญา                                      
การปฏิบัติกรรมฐาน จึงเป็นการก าหนดสิ่งใดสิ่งหนึ่งให้กับจิตเพ่ือให้จิตสงบอยู่กับสิ่งนั้น ๆ                                       
มีสติรู้เท่าทันในอารมณ์ที่เกิดขึ้นและรู้สึกตัวอยู่เสมอ ท าให้จิตเกิดสมาธิไม่วุ่นวายฟุ้งซ่าน
สามารถละนิวรณ์ 5 ได้ชั่วขณะและเกิดปัญญา พิจารณาเข้าถึงความเป็นจริงของชีวิต 

พระพรหมโมลี (วิลาศ ญาณวโร) (2539) ได้วิเคราะห์ศัพท์กรรมฐานไว้ว่า กมฺมเมว                                     
วิเสสาธิคมสฺส ฐานนฺติ กมฺมาน  การปฏิบัติบ าเพ็ญอันเป็นฐานแห่งการบรรลุคุณวิเศษ                                       
คือ ฌานและมรรคผลในพระพุทธศาสนา เรียกชื่อว่า กรรมฐาน 

พระราชสุทธิญาณมงคล (จรัญ ฐิตธมฺโม)  (2543) ได้นิยามคุณลักษณะของ
กรรมฐานไว้ว่า การงานและหน้าที่เราต้องรับผิดชอบตัวเองให้ได้ เราต้องช่วยตัวเองให้ได้                                           
เราต้องพ่ึงตัวเองได้ เราตั้งสติปัญญาสั่งสอนจิตของเราได้ 

กล่าวโดยสรุปได้ว่า กรรมฐานเป็นพ้ืนฐานของการท างานที่เกี่ยวข้องกับอารมณ์
ของจิตใจ การมีสติในการรับรู้และเข้าใจอารมณ์ที่เกิดขึ้นเป็นสิ่งส าคัญ เพ่ือให้จิตของผู้ปฏิบัติ
ตื่นตัวและมีสติอยู่เสมอ กรรมฐานจึงเป็นศาสตร์ที่ช่วยในการด าเนินชีวิตและเป็นหลักการ



              วารสารวิชาการ มจร บุรี รัมย์  | 371 
      ปีท่ี 10  ฉบับท่ี 1 (2568) : มกราคม-เมษายน 

ส าคัญในพระพุทธศาสนา การปฏิบัติกรรมฐานถือเป็นการพัฒนาจิตใจให้เข้มแข็ง ซึ่งสามารถ
น าไปใช้ในทุกสาขาอาชีพ และส่งผลให้เกิดสุขภาพจิตที่ดี มีความมั่นใจ และความสุขในชีวิต 
เพราะจิตที่ได้รับการฝึกฝนและพัฒนาอย่างดีจะน ามาซึ่งความสงบสุขอย่างแท้จริง 
 

3. ประเภทของกรรมฐาน 
 ในคัมภีร์ทางพระพุทธศาสนามีการแยกประเภทของกรรมฐานออกเป็น 2 
ประเภท ดังนี้ 

 1. สมถกรรมฐาน หรือสมถภาวนา หมายถึง การฝึกอบรมจิตให้เกิดความสงบจน
ตั้งมั่นเป็นสมาธิ สมถะ แปลว่า ความสงบ ในส่วนนี้ พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.  ปยุตฺโต), 
(2552) ได้ให้ความหมายของสมถกรรมฐานว่า ข้อปฏิบัติต่าง ๆ ในการฝึกอบรมจิตให้เกิด
ความสงบจนตั้งมั่นเป็นสมาธิถึงข้ันได้ ฌานระดับต่าง ๆ 

พระพรหมโมลี (วิลาศ ญาณวโร) (2539) ได้วิเคราะห์ศัพท์สมถกรรมฐานไว้ว่า 
กิเลเส สเมตีติ สม โถ ปฏิบัติการใดมีอ านาจท าให้กิเลสทั้งหลาย เช่น กามฉันทะ เป็นต้น                              
สงบราบคาบลงไปได้ปฏิบัติการนั้น ชื่อว่า สมถกรรมฐาน 

ส่วนพจนานุกรมฉบับราชบัณฑิตสถาน อธิบายว่า สมถะ หมายถึง การท าใจให้
สงบโดยเพ่งสิ่งใดสิ่งหนึ่งเป็นอารมณ์ (พจนานุกรม ฉบับราชบัณฑิตยสถาน, 2554) 

2. วิปัสสนากรรมฐาน หรือวิปัสสนาภาวนา หมายถึง ข้อปฏิบัติในการฝึกฝน
อบรมเจริญปัญญาให้เกิดความรู้แจ้งในรูปนามโดยความเป็นไตรลักษณ์หรือรู้แจ้งต่อสภาวะ
ของรูปนามตามความเป็นจริง พระธรรมปิฎก (ป.อ. ปยุตฺโต) (2543) โดยวิปัสสนาที่ปรากฏใน
พระไตรปิฎก คือ ปัญญา กิริยา ที่รู้ชัดความวิจัยธรรม ชื่อว่า สัมมาทิฏฐิเรียกว่า ปัญญินทรีย์
หรือวิปัสสนา (พระไตรปิฎกภาษาไทย, อภิ.สงฺ. (ไทย) 34/31/30) 

พระพรหมโมลี (วิลาศ ญาณวโร)  (2539) ได้นิยามวิปัสสนากรรมฐานว่า 
ปญฺจกฺขนฺเธสุ วิวิเธน อนิจฺจาทิ อากาเรน ปสฺสตีติ วิปสฺสนา แปลว่า ธรรมชาติใดย่อมเห็นแจ้ง
ในขันธ์ห้า คือ รูปนาม โดยอาการที่เป็นไปในพระไตรลักษณ์ เป็นต้น ธรรมชาตินั้น เรียกชื่อว่า 
วิปัสสนา อีกนัยหนึ่งว่า วิเสเสน ปสฺสตีติ วิปสฺสนา แปลว่า ปัญญาที่สามารถเห็นรูปนาม                              
โดยอาการต่าง ๆ เป็นพิเศษ (ไตรลักษณ์) ปัญญานั้น เรียกชื่อว่า วิปัสสนา    

ธนิต อยู่โพธิ์ (2528) ให้ค านิยามว่า วิปัสสนา มีความหมายว่า ปัญญาเห็นแจ้ง 
หรือความรู้เห็นแจ้ง เห็นสภาวะและปรากฏการณ์โดยความไม่เที่ยงมิใช่เห็นโดยความเที่ยง 
เห็นโดยความเป็นทุกข์ มิใช่เห็นโดยความเป็นสุข เห็นโดยความเป็นอนัตตา (ไม่มีตัวตน) มิใช่
เห็นโดยอัตตา เห็นโดยความไม่งาม มิใช่เห็นโดยความงาม ในอัตภาพร่างกาย ซึ่งได้แก่ รูปนาม  



372 | Academic MCU Buri ram Journal  
        Vol. 10  No. 1 (2025) : January–April 

ส่วน พจนานุกรมฉบับราชบัณฑิตสถาน (2556) อธิบายว่า วิปัสสนา หมายถึง 
ความเห็นแจ้ง การฝึกอบรมปัญญาให้เกิดความเห็นแจ้งในสังขารทั้งหลายว่าเป็นของไม่เที่ยง 
เป็นทุกข์ เป็นอนัตตา 

กล่าวโดยสรุป การฝึกสมถกรรมฐานนั้นเกี่ยวข้องกับการใช้จิตใจมุ่งเน้นไปที่สิ่งใด
สิ่งหนึ่ง อารมณ์ใดอารมณ์หนึ่ง หรือวัตถุชนิดใดชนิดหนึ่งเป็นระยะเวลานาน เพ่ือให้จิตใจสงบ
จากความไม่พอใจและความคิดที่ไม่ดี ในขณะที่วิปัสสนากรรมฐานจะมุ่งเน้นไปที่การฝึกฝน
และพัฒนาปัญญา เพ่ือให้เกิดความรู้แจ้งในรูปนามตามหลักไตรลักษณ์ 

 
4. อารมณ์แห่งกรรมฐาน 

ในการปฏิบัติกรรมฐานนั้น การมีอารมณ์แห่งกรรมฐานเป็นสิ่งส าคัญ อารมณ์
หมายถึงสิ่งที่จิตยึดเหนี่ยว ซึ่งรวมถึงสิ่งที่ถูกรับรู้ผ่านประสาทสัมผัสต่าง ๆ เช่น ตา หู จมูก 
ลิ้น กาย และใจ (พจนานุกรม ฉบับราชบัณฑิตยสถาน พ.ศ. 2554, 2556) ตัวอย่าง เช่น 
รูปภาพเป็นอารมณ์ที่เก่ียวข้องกับตา ขณะที่เสียงเป็นอารมณ์ท่ีเกี่ยวข้องกับหู  

อารมณ์ของกรรมฐานสามารถแบ่งออกเป็น 2 หมวดหมู่ โดยมีรายละเอียดดังนี้: 
1. อารมณ์ของสมถกรรมฐาน ในคัมภีร์วิมุตติมรรคที่พระอุปติสสเถระได้จัดท าขึ้น 

ได้แบ่งอารมณ์ของสมถกรรมฐานออกเป็น 38 ประการ ซึ่งประกอบด้วย กสิณ 10 , อสุภ 10, 
อนุสสติ 10, อัปปมัญญา 4, อาหาเรปฏิกูลสัญญา 1, จตุธาตุววัฏฐาน 1, อากิญจัญญายตนะ 1, 
และเนวสัญญานาสัญญายตนะ 1 (พระอุปติสสเถระ รจนา , 2538) ในขณะที่คัมภีร์วิสุทธิ
มรรคของพระพุทธโฆษาจารย์ได้จ าแนกอารมณ์สมถกรรมฐานทั้งหมด 40 ประการ (สมเด็จ
พระพุฒาจารย์ (อาจ อาสภมหาเถร), 2546) โดยมีการเพ่ิมเติมอากาสานัญจายตนะ 1 และ
วิญญานัญจายตนะ 1 เข้าไปด้วย 

2. อารมณ์ของวิปัสสนากรรมฐาน อารมณ์ที่เกี่ยวข้องกับวิปัสสนากรรมฐาน
ประกอบด้วย ขันธ์ 5, อายตนะ 12, ธาตุ 4, อินทรีย์ 22, ปฏิจจสมุปบาท 12 และอริยสัจ 4 
ซึ่งเป็นพ้ืนฐานหรือที่ตั้งในการเจริญวิปัสสนากรรมฐานตามแนวทางของสติปัฏฐาน 4                                           
โดยอารมณ์ของวิปัสสนากรรมฐานหรือภูมิของวิปัสสนามีทั้งหมด 6 หมวด ได้แก่ ขันธ์ 5                                          
(ซึ่งเป็นกองที่ท าให้เกิดความยึดมั่นและเป็นภาระหนัก) (พระไตรปิฎกภาษาไทย, ส.ข. (ไทย) 
17/22/34), อายตนะภายใน 6 และอายตนะภายนอก 6 (ซึ่งเชื่อมโยงให้เกิดความรู้และเป็น
พ้ืนฐานที่ท าให้เกิดวิปัสสนาญาณ) (พระไตรปิฎกภาษาไทย, ม.อุ. (ไทย) 14/126/164), ธาตุ 18 
(ซึ่งมีลักษณะเฉพาะของตน) (พระไตรปิฎกภาษาไทย, ม.อุ. (ไทย) 14/125/161), อินทรีย์ 22 
(ซึ่งแสดงถึงความเป็นใหญ่) (พระไตรปิฎกภาษาไทย , อภิ.วิ. (ไทย) 35/220/197-202), 
อริยสัจ 4 (ซึ่งเป็นสัจธรรมอันประเสริฐที่ควรทราบ) (พระไตรปิฎกภาษาไทย, ที.ปา. (ไทย) 
11/354/378), และปฏิจจสมุปบาท 12 (ซึ่งอธิบายถึงกระบวนการเกิดและความสัมพันธ์กัน) 
(พระไตรปิฎกภาษาไทย, ม.มู. (ไทย) 12/402/435) 



              วารสารวิชาการ มจร บุรี รัมย์  | 373 
      ปีท่ี 10  ฉบับท่ี 1 (2568) : มกราคม-เมษายน 

5. การปฏิบัติวิปัสสนากรรมฐานตามแนวสติปัฏฐาน 4 
 ในประเด็นนี้ ผู้เขียนขอน าเสนอความเป็นมาและความหมายของสติปักฐาน 4 
โดยย่อ ดังนี้ 
 ความเป็นมาของสติปัฏฐาน 4 

สติปัฏฐานเป็นหลักธรรมที่ส าคัญในพระพุทธศาสนา ซึ่งพระสัมมาสัมพุทธเจ้าได้
ทรงเห็นความส าคัญของมันตั้งแต่แรกที่ตรัสรู้ ขณะประทับอยู่ใต้ต้นอชปาลนิโครธ ริมแม่น้ า
เนรัญชรา ในอุรุเวลาเสนานิคม หลังจากตรัสรู้ในสัปดาห์ที่ 5 พระองค์ได้ทรงพิจารณาเกี่ยวกับ
สติปัฏฐาน 4 (พระไตรปิฎกภาษาไทย, ส .ม.(ไทย) 19/222/247) และได้ทรงแสดงหลักการนี้
ในโอกาสต่าง ๆ รวมถึงในพระสูตรหลายแห่งตลอดช่วงเวลาที่ทรงพระชนม์ จนกระทั่งปีที่
พระองค์จะเสด็จดับขันธปรินิพพาน ขณะประทับอยู่ที่อัมพปาลีวัน ใกล้นครเวสาลี พระองค์ได้
ทรงมีพระมหากรุณาเตือนให้ปฏิบัติกัมมัฏฐานตามหลักสติปัฏฐาน ในช่วงก่อนเสด็จดับขันธป
รินิพพาน 10 เดือนที่เวฬุคาม พระองค์ยังได้ตรัสเตือนให้มีตนเป็นที่พ่ึงและสรณะด้วยการ
ปฏิบัติกัมมัฏฐานตามหลักสติปัฏฐาน ซึ่งแสดงให้เห็นว่าพระองค์ได้ทรงสั่งสอนการปฏิบัตินี้
ตลอดพระชนมายุ ในครั้งหนึ่งพระพุทธองค์ได้ทรงแสดงแก่ชาวกุรุ ซึ่งในคัมภีร์อรรถกถาได้
กล่าวถึงชาวแคว้นกุรุในสมัยนั้นว่า 
             เอกายโน อย  ภิกฺขเว มคฺโค สตฺตาน  วิสุทฺธิยา โสกปริเทวาน   

      สมติกฺกมาย ทุกฺขโทมนสฺสาน  อตฺถงฺคมาย ญายสฺส อธิคมาย นิพฺพานสฺส  
      สจฺฉิกิริยา. ยทิท  จตฺตาโร สติปฏฺฐานา. 
ภิกษุทั้งหลาย! สติปัฏฐาน 4 เป็นหนทางเดียวที่จะน าสัตว์ทั้งหลายไปสู่ความ

บริสุทธิ์ ช่วยให้พวกเขาล่วงพ้นจากความเศร้าโศกและการร่ าไห้ สามารถดับทุกข์และโทมนัส
ได้ และบรรลุอริยมรรค รวมถึงเห็นแจ้งถึงพระนิพพาน หนทางนี้คือ สติปัฏฐาน 4 ประการ 

ความหมายของสติปัฏฐาน 4 
สติปัฏฐาน 4 คือ หลักการปฏิบัติที่พระผู้มีพระภาคเจ้าทรงสอนในมหาสติปัฏฐาน

สูตร ซึ่งยังปรากฏในวิธีการปฏิบัติที่มีอยู่ในพระสูตรอ่ืน ๆ เช่น ชนวนสภสูตร กุณฑลิขสูตร 
และมาณวปัญหานิทเทส นอกจากนี้ นักวิชาการด้านพระพุทธศาสนายังได้ให้ความหมายของ
ค าว่า สติปัฏฐาน ไว้ดังนี้ 

พระโสภณมหาเถระ (มหาสีสยาดอ) ได้อธิบายความหมายของค าว่า "สติปัฏฐาน" 
ว่าเป็นธรรมที่เป็นที่ตั้งของสติ หรือการปฏิบัติที่มีสติเป็นหลัก โดยสามารถตีความได้อีกทาง
หนึ่งว่าเป็นธรรมที่เป็นอารมณ์ของสติ ในหนังสือ “มหาสติปัฏฐานสูตร ทางสู่พระนิพพาน” 
ท่านได้ชี้แจงว่า ค าว่า “สติปัฏฐาน” ประกอบด้วยค าว่า "สติ" ซึ่งหมายถึงการระลึกรู้ และ 
"ปัฏฐาน" ที่หมายถึงการเข้าไปตั้งไว้ ดังนั้น สติปัฏฐานจึงหมายถึงการระลึกรู้ที่ถูกตั้งไว้ในกอง
รูป เวทนา จิต และสภาวธรรม หรืออีกนัยหนึ่งคือการระลึกรู้อย่างมั่นคงในกองเหล่านี้
นอกจากนี้ สติปัฏฐาน ยังมีความหมาย 3 ประการ คือ 



374 | Academic MCU Buri ram Journal  
        Vol. 10  No. 1 (2025) : January–April 

1) “ที่ตั้งของสติ” หมายถึง อารมณ์ของสติ 4 ประเภท ได้แก่ กองรูป เวทนา 
จิต และสภาวธรรม ในความหมายนี้ “ปฏฺฐาน” แปลว่า ที่ตั้ง โดยมีการวิเคราะห์ในอธิกรณ
สาธนะว่า “ปติฏฺฐาติ เอตฺถาติ ปฏฺฐาน ” ซึ่งหมายถึง “สติปฏฺฐาน” คือ ที่ตั้งของสติ 

2) “สภาวะที่พึงตั้งไว้ด้วยสติ” หมายถึง การหลุดพ้นจากความยินดีและ
ความยินร้าย ในความหมายนี้ “ปฏฺฐาน” แปลว่า สภาวะที่พึงตั้งไว้ โดยมีการวิเคราะห์ใน
กรรมสาธนะว่า “ปฏฺฐเปตพฺพนฺติ ปฏฺฐาน ” ซึ่งหมายถึง “สติปฏฺฐาน” คือ สภาวะที่ตั้งไว้ด้วยสติ 

3) “สติที่เข้าไปตั้งไว้หรือสติที่ตั้งไว้มั่น” ในความหมายนี้ “ปฏฺฐาน” แปลว่า 
เข้าไปตั้งไว้หรือตั้งไว้มั่น โดยมีการวิเคราะห์ในกัตตุสาธนะว่า “ปฏฺฐาตีติ ปฏฺฐาน ”                                            
ซึ่งหมายถึง “สติปฏฺฐาน” คือ สติที่เข้าไปตั้งไว้หรือสติที่ตั้งไว้มั่น อุปสรรคในที่นี้คือ “ป”                                   
ซึ่งใช้ในความหมายว่า เข้าไป, แล่นไป หรือม่ันคงยิ่งข้ึน 

กล่าวโดยสรุป สติปัฏฐานคือหลักธรรมที่เป็นพ้ืนฐานของสติ โดยการปฏิบัติที่มีสติ
เป็นหัวใจส าคัญ การตั้งสติเป็นสภาวะที่มั่นคง ซึ่งช่วยให้เราสามารถพิจารณาสิ่งต่าง ๆ ได้
อย่างรู้เท่าทันตามความเป็นจริง การมีสติช่วยให้เราควบคุมและสังเกตสิ่งต่าง ๆ รวมถึงการ
เปลี่ยนแปลงของสิ่งเหล่านั้น โดยไม่ให้ถูกครอบง าจากอ านาจของกิเลส นอกจากนี้ สติปัฏฐาน
ยังเป็นวิธีการฝึกกรรมฐานที่ใช้สติในการก าหนดและพิจารณาฐานทั้ง 4 ได้แก่ กาย เวทนา 
จิต และสภาวธรรม ซึ่งเป็นอารมณ์ท่ีเราต้องใส่ใจและพิจารณาอย่างลึกซึ้ง 

การปฏิบัติวิปัสสนาตามแนวสติปัฏฐาน 4 
ส่วนวิธีปฏิบัติวิปัสสนาตามหลักสติปัฏฐาน 4 คือ การพิจารณาก าหนดรู้ รูป นาม 

อาศัย เพียงการฟังธรรมอย่างเดียวไม่ก าหนดรูปนาม ในขณะปัจจุบันย่อมไม่สามารถท า
วิปัสสนาญาณให้เกิดขึ้นได้ ซึ่งกล่าวได้ว่า วิธีปฏิบัติวิปัสสนาที่พ้นจากการก าหนด รูป นาม 
หรือวิธีปฏิบัติวิปัสสนา กัมมัฏฐานที่พ้นจากหลักสติปัฏฐาน 4 ไม่มีเลย ดังในคัมภีร์อรรถกถา
แสดงไว้ว่า ยสฺมา ปน กายเวทนา จิตฺตธมฺเมสุ กญฺจิ ธมฺม  อนามสิตฺวา ภาวนา นาม นตฺถิ ตสฺมา 
เตปิ อิมินาว มคฺเคน โสกปริเทเว สมติกฺกนฺตาติ เวทิตพฺพา “อนึ่ง ขึ้นชื่อว่า ภาวนาย่อมไม่มี
โดยมิได้ก าหนดธรรมอย่างใดอย่างหนึ่งใน กองรูป เวทนา จิต และสภาวธรรม ดังนั้น                                         
ควรทราบว่า แม้สันตติอ ามาตย์และนางปฏาจาราเหล่านั้น ได้ล่วงพ้นความเศร้าโศกและความ
คร่ าครวญด้วยหนทาง (คือ สติปัฏฐาน) นี้” (พระโสภณมหาเถระ (มหาสีสยาดอ), 2555) สมเด็จ
พระสมัมาสัมพุทธเจ้า ได้ตรัสหลักวิธีปฏิบัติวิปัสสนาตามหลักสติปัฏฐานเพ่ือความพ้นทุกข์ 

ในทีฆนิกายมหาวรรค มหาสติปัฏฐานสูตร แปลว่า สติปัฏฐานสูตรใหญ่ ซึ่งเป็น
พระสูตรขนาดยาว เป็นพระสูตรที่พระผู้มีพระภาคเจ้า ตรัสกับภิกษุ ณ นิคมของชาวกุรุ 
ชื่อกัมมาสธัมมะ แคว้นกุรุ ปัจจุบันเป็นต าบลที่อยู่ใกล้กรุงนิวเดลลี ประเทศอินเดีย ซึ่งใน
อรรถกถามหาสติปัฏฐานสูตร ได้กล่าวว่า ชาวแคว้นกุรุ มีร่างกายและจิตใจสมบูรณ์อยู่เป็นนิจ 
ด้วยมีอากาศเป็นที่สบาย ชาวกุรุนั้น มีก าลังปัญญา อันร่างกายและจิตใจที่สมบูรณ์อุดหนุนแล้ว 
จึงสามารถรับเทศนาที่ลึกซึ้งนี้ได้ เพราะฉะนั้น พระผู้มีพระภาคเจ้าเมื่อทรงเห็นความเป็นผู้



              วารสารวิชาการ มจร บุรี รัมย์  | 375 
      ปีท่ี 10  ฉบับท่ี 1 (2568) : มกราคม-เมษายน 

สามารถรับเทศนาที่ลึกซึ้งอันนี้ จึงทรงยกกัมมัฏฐาน 21 หมวดย่อย กล่าวในคราวเดียวกันใน
มหาสติปัฏฐานสูตรนี้ (พระไตรปิฎกภาษาไทย, ที.มหา. (ไทย) 2/2/258) โดยมีบทเริ่มต้นว่า 
ภิกษุทั้งหลาย ทางนี้เป็นทางเดียวเพ่ือความบริสุทธิ์ของเหล่าสัตว์เพ่ือล่วงโสกะและปริเทวะ 
เพ่ือดับทุกข์และโทมนัส เพ่ือบรรลุญายธรรมเพ่ือท าให้แจ้งนิพพาน ทางนี้คือสติปัฏฐาน 4 
ประการ สติปัฏฐาน 4 ประการ อะไรบ้าง คือ ภิกษุในธรรมวินัยนี้  

1. พิจารณาเห็นกายในกายอยู่ มีความเพียร มีสัมปชัญญะ มีสติก าจัด
อภิชฌาและโทมนัส ในโลกได้ 

2. พิจารณาเห็นเวทนาในเวทนาทั้งหลายมีความเพียร มีสัมปชัญญะ มีสติ
ก าจัดอภิชฌา และโทมนัสในโลกได้ 

3. พิจารณาเห็นจิตในจิตอยู่ มีความเพียร มีสัมปชัญญะ มีสติก าจัดอภิชฌา
และโทมนัสในโลกได้ 

4. พิจารณาเห็นธรรมในธรรมทั้งหลายมีความเพียร มีสัมปชัญญะ มีสติ
ก าจัดอภิชฌาและ โทมนัสในโลกได้ 

จะเห็นได้ว่า วิธีปฏิบัติวิปัสสนากัมมัฏฐานนั้น ในขั้นตอนของวิธีปฏิบัติจริง                                        
ไม่สามารถจะแยกแยะสมถะและวิปัสสนากัมมัฏฐานออกจากกันได้ เพราะเป็นธรรมคู่กัน                                      
โดยสมถะ (ความสงบ) และ วิปัสสนา (การเห็นแจ้ง) เป็นธรรมคู่กัน จะต้องปฏิบัติไปพร้อมกัน 

อย่างไรก็ตาม ศัพท์ว่า สมถะและวิปัสสนานี้ เป็นศัพท์เดิมที่ปรากฏอยู่ ใน
พระไตรปิฎกคู่กับค าว่า ภาวนา (การท าให้เกิดมี , การเจริญ) จึงมีรูปเป็นสมถภาวนากับ
วิปัสสนาภาวนา (พระไตรปิฎกภาษาไทย, องฺ.จตุกฺก. (ไทย) 21/170/212) ต่อมาใน คัมภีร์ชั้น
อรรถกถา เรียกภาวนาว่า กัมมัฏฐาน (ที่ตั้งแห่งการงาน , การงานที่เป็นฐาน) เป็นสมถ
กัมมัฏฐานกับวิปัสสนากัมมัฏฐาน (พระราชวรมุนี (ประยุทธ์ ปยุตฺโต), 2528) 

 
6. การปฏิบัติวิปัสสนากรรมฐานตามแนวสติปัฏฐาน 4 เพื่อปรับบุคลิกภาพในสังคมดิจิทัล 

บุคลิกภาพ หมายถึง ลักษณะเฉพาะตัวของบุคคลในด้านต่าง ๆ ทั้งภายในและ
ภายนอก ลักษณะต่าง ๆ ของบุคลิกภาพไม่สามารถแยกเป็นส่วน ๆ ออกจากกันโดยเด็ดขาดได้ 
เนื่องจากทุก ๆ ลักษณะของบุคลิกภาพมีความเชื่อมโยงสัมพันธ์ต่อกัน เช่น บุคลิกภาพ
ภายนอก คือ ส่วนที่มองเห็นชัดเจน เช่น รูปร่าง หน้าตา กิริยามารยาท การนั่ง การยืน                                   
การแต่งตัว ส่วนบุคลิกภาพภายใน คือ ส่วนที่มองเห็นได้ยาก แต่อาจทราบได้จากการ
คาดคะเน เช่น สติปัญญา ความถนัด ลักษณะ อารมณ์ ทัศนคติ ความสนใจ เนื่องจาก
บุคลิกภาพของมนุษย์นั้นถูกหล่อหลอมจากวัฒนธรรม การเรียนรู้ ประสบการณ์ รวมทั้งวิธี
ปรับตัวของบุคคล และสิ่งแวดล้อมที่เป็นนามธรรม และวัตถุธรรมรอบข้าง ซึ่งท าให้
บุคลิกภาพของแต่ละคนมีการเปลี่ยนแปลงไปตามการเรียนรู้และสิ่งแวดล้อมทั้งทางสังคมที่



376 | Academic MCU Buri ram Journal  
        Vol. 10  No. 1 (2025) : January–April 

เป็นอยู่ โดยบุคลิกภาพของผู้คนในสังคมดิจิทัลอย่างเช่นปัจจุบันที่มีความสลับซับซ้อน ลึกลับ 
สับสน และวุ่นวายเป็นอย่างยิ่ง 

การปฏิบัติวิปัสสนากรรมฐานตามแนวสติปัฏฐาน 4 เพ่ือปรับบุคลิกภาพในสังคม
ดิจิทัล ถือเป็นประเด็นส าคัญของบทความนี้ ซึ่งผู้เขียนมองว่า จะเป็นวิธีการหนึ่งที่ส าคัญและ
สามารถน ามาเป็นเครื่องมือในการปรับบุคลิกภาพของบุคคลต่าง ๆ ได้ในสังคมยุคดิจิทัลที่มัก
มองเห็นวิธีการหรือ ปัจจัยภายนอกมักไม่ค่อยพิจารณาเห็นถึงปัจจัยภายในโดยเฉพาะเรื่อง
จิตใจที่ถือว่าเป็นปัจจัยส าคัญ ที่สุดของการแสดงออกทางพฤติกรรมของมนุษย์ โดยผู้เขียน
มองว่า การปฏิบัติวิปัสสนากรรมฐานตาม แนวสติปัฏฐาน 4 จะเป็นเครื่องมือหนึ่งที่สามารถ
ปรับบุคลิกภาพของบุคคลได้ ซึ่งมีวิธีการปฏิบัติ ดังนี้ 

1. การปฏิบัติวิปัสสนากรรมฐานตามแนวสติปักฐาน 4 มีเป้าหมายเพ่ือ
ปรับปรุงบุคลิกภาพผ่านการฝึกกายานุปัสสนาสติปัฏฐาน ซึ่งหมายถึงลักษณะหรือพฤติกรรม
ที่แสดงออกทางกายของบุคคลในสังคม โดยแต่ละคนมีบุคลิกภาพที่แตกต่างกันไป บางคน
อาจมีบุคลิกภาพที่ดี ในขณะที่บางคนอาจมีบุคลิกภาพที่ไม่เหมาะสม ซึ่งสามารถปรับปรุงได้
ด้วยการใช้หลักกายานุปัสสนาสติปัฏฐาน เช่น การหายใจ การเคลื่อนไหว การยืน การเดิน 
การนั่ง และการนอน การฝึกเจริญสติผ่านการพิจารณากายจะช่วยให้เกิดความรู้ตัวในทุก
อิริยาบถและการเคลื่อนไหว รวมถึงสภาพร่างกาย การน าแนวทางนี้มาปรับใช้ในยุคปัจจุบัน
จะช่วยสร้างความสมดุลในชีวิตและปรับบุคลิกภาพให้เข้ากับสังคมที่มีการเปลี่ยนแปลงอย่าง
รวดเร็ว 

วิธีการปรับบุคลิกภาพในส่วนนี้ บุคคลสามารถใช้หลักการเจริญกายานุปัสสนา
สติปัฏฐาน โดยการใช้สติเข้าไปพิจารณาก าหนดรู้ตามดูพฤติกรรมหรือการแสดงออกทางกาย
อย่างรู้เท่าทัน ปรับให้การแสดงออกนั้นเป็นไปในทิศทางที่ถูกที่ควรหรือมีความเหมาะสมกับ
การด าเนินชีวิตในสังคม 

2. การปฏิบัติวิปัสสนากรรมฐานตามแนวสติปักฐาน 4 มีเป้าหมายเพ่ือ
ปรับปรุงบุคลิกภาพผ่านการใช้เวทนานุปัสสนาสติปัฏฐาน ซึ่งเป็นการแสดงออกทางอารมณ์
และความรู้สึกต่าง ๆ ของบุคคลในสังคม หากบุคลิกภาพนั้นแสดงออกมาในลักษณะที่ไม่
เหมาะสม เราสามารถปรับแก้ได้ด้วยการใช้หลักเวทนานุปัสสนาสติปัฏฐาน เช่น การจัดการ
กับความโกรธ การลดความวิตกกังวล และการฝึกสังเกตความรู้สึกที่เกิดขึ้นในร่างกายและ
จิตใจ ไม่ว่าจะเป็นความสุข ความทุกข์ หรือความรู้สึกเฉย ๆ เพ่ือให้เกิดความเข้าใจและรู้เท่า
ทันธรรมชาติของความรู้สึกเหล่านั้น การน าหลักการเหล่านี้มาใช้ในยุคปัจจุบัน โดยเฉพาะใน
สังคมดิจิทัล จะช่วยให้เราสามารถรับมือกับแรงกระตุ้นจากสิ่งแวดล้อมและพฤติกรรมของ
ตนเองได้อย่างมีประสิทธิภาพมากขึ้น 

วิธีการปรับบุคลิกภาพในส่วนนี้ บุคคลสามารถใช้หลักการเจริญเวทนานุปัสส
นาสติปัฏฐาน โดยการใช้สติเข้าไปพิจารณาก าหนดรู้ตามดูพฤติกรรมหรือการแสดงออกทาง



              วารสารวิชาการ มจร บุรี รัมย์  | 377 
      ปีท่ี 10  ฉบับท่ี 1 (2568) : มกราคม-เมษายน 

อารมณ์ความรู้สึกอย่าง รู้เท่าทัน ปรับให้การแสดงออกทางอารมณ์ความรู้สึกนั้นให้เป็นไปใน
ทิศทางท่ีถูกที่ควรหรือมีความเหมาะสมเพ่ือการด าเนินชีวิตอย่างมีความสุขในสังคม 

3. การปฏิบัติวิปัสสนากรรมฐานตามแนวสติปักฐาน 4 มีเป้าหมายเพ่ือ
ปรับปรุงบุคลิกภาพผ่านการฝึกจิตตานุปัสสนาสติปัฏฐาน ซึ่ งบุคลิกภาพหรือพฤติกรรมที่
แสดงออกทางจิตใจของแต่ละบุคคลในสังคมมีความหลากหลายและแตกต่างกันไป                                      
หากบุคลิกภาพนั้นไม่เหมาะสม ก็สามารถปรับปรุงได้ด้วยการใช้หลักจิตตานุปัสสนาสติปัฏฐาน 
โดยการสังเกตจิตในสภาวะต่าง ๆ เช่น จิตที่ฟุ้งซ่าน เศร้าหมอง โกรธ โลภ หรือสงบ                                   
โดยการรู้เท่าทันการเปลี่ยนแปลงของจิตอย่างไม่มีการปรุงแต่ง การฝึกฝนนี้จะช่วยพัฒนา
ความมั่นคงทางอารมณ์ ความเข้าใจในตนเอง และการแสดงออกอย่างเหมาะสมในยุคที่เต็ม
ไปด้วยความซับซ้อนทางสังคมและเทคโนโลยี 

วิธีการปรับบุคลิกภาพในส่วนนี้ บุคคลสามารถใช้หลักการเจริญจิตตานุปัสสนา
สติปัฏฐาน โดยการใช้สติเข้าไปพิจารณาก าหนดรู้ตามดูพฤติกรรมหรือการแสดงออกทาง
จิตใจอย่างรู้เท่าทัน ควบคุมไม่ให้มีการแสดงออกทางจิตใจที่ไม่เหมาะสม หรือหากมีการ
แสดงออกแล้ว ก็สามารถใช้สติเข้าก าหนดรู้ตามเหตุปัจจัยแล้วค่อย ๆ ปรับให้การแสดงออกที่
ไม่เหมาะสมนั้นให้เป็นไปในทิศทางที่ถูกที่ควร หรือมีความเหมาะสมกับการด าเนินชีวิตใน
สังคมปัจจุบัน 

4. การปฏิบัติวิปัสสนากรรมฐานตามแนวสติปัฏฐาน 4 มีเป้าหมายในการ
ปรับบุคลิกภาพผ่านการพิจารณาธัมมานุปัสสนาสติปัฏฐาน ซึ่งหมายถึงลักษณะหรือ
พฤติกรรมที่แสดงออกของบุคคลในสังคมที่เกี่ยวข้องกับสภาพจิตใจหรือสภาวธรรมที่เป็นกุศล
และอกุศล หากบุคลิกภาพนั้นไม่เหมาะสม สามารถปรับปรุงได้ด้วยการใช้หลักจิตตานุปัสสนา
สติปัฏฐาน เช่น 

1) เมื่อรู้สึกโกรธหรือหงุดหงิดเมื่อถูกวิจารณ์ ให้ตั้งสติและสังเกตอารมณ์
โกรธที่เกิดข้ึน 

2) เมื่อรู้สึกกังวลเกี่ยวกับรูปลักษณ์หรือภาพลักษณ์ในสังคม ให้ตั้งสติ
พิจารณา "รูปขันธ์" ว่าเป็นเพียงการรวมตัวของธาตุ 4 ที่ไม่ถาวร 

3) ฝึกฝนการฟังอย่างมีสติและไม่ตอบสนองด้วยอารมณ์ 
ในยุคปัจจุบันที่เทคโนโลยีดิจิทัลและสภาพแวดล้อมทางสังคมมีการเปลี่ยนแปลง

อย่างรวดเร็ว การปรับบุคลิกภาพให้เข้ากับบริบทสมัยใหม่จึงเป็นสิ่งส าคัญ ธัมมานุปัสสนาสติ
ปัฏฐานช่วยให้เราพิจารณาธรรมะหรือสภาวธรรมที่เกิดขึ้นในจิตใจอย่างลึกซ้ึง โดยมุ่งเน้นการ
สร้างความเข้าใจในธรรมชาติของชีวิต ลดกิเลส และส่งเสริมคุณธรรมที่เหมาะสมกับบริบทใน
ปัจจุบัน 

วิธีการปรับบุคลิกภาพในส่วนนี้ บุคคลสามารถใช้หลักการเจริญธัมมานุปัสสนาสติ
ปัฏฐาน โดยการใช้สติเข้าไปพิจารณาก าหนดรู้ตามดูพฤติกรรมหรือการแสดงออกที่เกี่ยวข้อง



378 | Academic MCU Buri ram Journal  
        Vol. 10  No. 1 (2025) : January–April 

กับสิ่งที่เป็นกุศล หรืออกุศลอย่างรู้เท่าทัน ก็สามารถใช้สติเข้าก าหนดรู้ตามเหตุปัจจัยแล้วค่อย ๆ 
ปรับให้การแสดงออกนั้นเป็นไปในทิศทางที่ถูกที่ควรหรือมีความเหมาะสมกับการด าเนินชีวิต
ในสังคมปัจจุบัน 

กล่าวโดยสรุป การปฏิบัติวิปัสสนากรรมฐานตามแนวสติปัฏฐาน 4 เป็นวิธีการที่
ช่วยปรับบุคลิกภาพในสังคมดิจิทัล โดยการฝึกฝนตนเองให้มีสติในการควบคุมพฤติกรรม                                      
ซึ่งส่งผลต่อการแสดงออกทางบุคลิกภาพในยุคที่ทุกคนสามารถน าไปใช้ได้ สังคมดิจิทัลที่เต็ม
ไปด้วยเทคโนโลยีและความเร่งรีบท าให้ผู้คนต้องเผชิญกับความกดดัน อารมณ์ที่แปรปรวน 
และการขาดสมดุลในชีวิต การปฏิบัติวิปัสสนากรรมฐานตามแนวสติปัฏฐาน 4 (กายานุปัสสนา, 
เวทนานุปัสสนา, จิตตานุปัสสนา, ธัมมานุปัสสนา) จึงเป็นเครื่องมือที่ช่วยให้บุคลิกภาพมีความสงบ 
สมดุล และสร้างสรรค์ โดยมุ่งเน้นการฝึกสติและพัฒนาปัญญาอย่างต่อเนื่อง 

 

7. ผลที่เกิดจากการปรับบุคลิกภาพในสังคมดิจิทัลโดยใช้หลักการปฏิบัติวิปัสสนากรรมฐาน
ตามแนวสติปัฏฐาน 4 
 การน าหลักการสติปัฏฐาน 4 (กาย เวทนา จิต ธรรม) มาประยุกต์ใช้เพ่ือพัฒนา
บุคลิกภาพในยุคดิจิทัลนั้นมีผลกระทบในหลายด้านของชีวิต โดยเฉพาะในด้านจิตใจ 
ความสัมพันธ์ และการด าเนินชีวิตอย่างสมดุลในโลกที่เต็มไปด้วยข้อมูลและสิ่งเร้า 

1. การสร้างความสงบและความม่ันคงทางจิตใจ   
การสังเกตและรับรู้ถึงสภาพจิตใจที่เปลี่ยนแปลง เช่น ความโกรธ ความฟุ้งซ่าน 

หรือความกังวล จะช่วยลดความเครียดที่เกิดจากการใช้เทคโนโลยี เช่น การลดพฤติกรรมการ
ตอบโต้ในโซเชียลมีเดียที่เกิดจากอารมณ์ชั่ววูบ 

2. การจัดการอารมณ์   
การฝึกสติช่วยให้เราสามารถควบคุมอารมณ์ได้ดีขึ้นในสถานการณ์ที่กดดัน เช่น 

การถูกวิจารณ์ในที่สาธารณะ 

3. การเสริมสร้างความสัมพันธ์เชิงบวก   
การลดการใช้งานโซเชียลมีเดียเพ่ือตอบสนองความต้องการในการได้รับการ

ยอมรับ และใช้โซเชียลมีเดียอย่างมีสติ เช่น การโพสต์ข้อความเชิงบวกที่ช่วยส่งเสริม
ความสัมพันธ์กับผู้อ่ืน 

กล่าวโดยสรุปบุคลิกภาพที่มีความสงบ มั่นใจ และยืดหยุ่นต่อการเปลี่ยนแปลงนั้น 
ส่งผลให้เกิดความสัมพันธ์ที่ดีในทุกด้าน ทั้งการสื่อสารออนไลน์และออฟไลน์ นอกจากนี้ยัง
สามารถจัดการอารมณ์และข้อมูลได้อย่างมีประสิทธิภาพ พร้อมทั้งสร้างสมดุลในชีวิตที่
ส่งเสริมสุขภาพจิตและร่างกาย การใช้เทคโนโลยีอย่างสร้างสรรค์เพ่ือพัฒนาตนเองและสังคม
ก็เป็นสิ่งส าคัญ โดยการฝึกปฏิบัติวิปัสสนากรรมฐานตามแนวสติปัฏฐาน 4 จะช่วยให้



              วารสารวิชาการ มจร บุรี รัมย์  | 379 
      ปีท่ี 10  ฉบับท่ี 1 (2568) : มกราคม-เมษายน 

บุคลิกภาพของผู้ปฏิบัติเปลี่ยนแปลงไปในทางที่ดีขึ้น ท าให้สามารถใช้ชีวิตในสังคมดิจิทัลได้
อย่างมีความสุขและสมดุลมากยิ่งขึ้น. 
 

8. สรุป 
ในสังคมปัจจุบันมีการน าหลักสติปัฏฐาน 4 มาสอนกันอย่างกว้างขวางในส านัก

ปฏิบัติธรรมโดยมีจุดมุ่งหมายในการสอนมีเป้าหมายเดียวกัน คือ น าสติที่ได้จากการปฏิบัติมา
พัฒนาตนให้เกิดประโยชน์ต่อตนเองโดยตรง เพราะสติจะคอยควบคุมพฤติกรรมที่ส่งผลต่อ
การด าเนินชีวิตประจ าวันและท าให้เกิดการเจริญทางจิตใจหรือจิตวิญญาณและเป็นประโยชน์
ต่อสังคม เนื่องจากการปฏิบัติหลักธรรมสติปัฏฐาน 4 จะช่วยให้จิตใจผ่อนคลาย หายเครียด 
เกิดความสงบ เป็นเครื่องเสริมประสิทธิภาพในการท างาน การศึกษาเล่าเรียน การท า
กิจกรรมทุกอย่าง ช่วยเสริมสุขภาพกายและจิตใจเพื่อการด าเนินชีวิตอย่างมีความสุข 

ดังนั้นการปฏิบัติวิปัสสนากรรมฐานกับการด าเนินชีวิตให้มีความสุขโดยอาศัย
หลักธรรมค าสอนทางพระพุทธศาสนาโดยวิธีกรรมฐาน ซึ่งถ้าเรามีสติตั้งมั่น มีการก าหนดจิต 
ระลึกรู้อย่างเท่าทันสิ่งต่าง ๆ อยู่ตลอดเวลา เกิดสมาธิ เกิดปัญญา และส่งผลต่อการกระท า
แต่สิ่งที่ดีงาม ละเว้นความชั่ว มีคุณธรรมจริยธรรม มีความรัก ความเมตตา เอ้ือเฟ้ือ ช่วยเหลือ
กันและกัน รู้จักให้ทาน รักษาศีล เจริญ ภาวนา และการปฏิบัติวิปัสสนากรรมฐานสามารถ
น ามาเป็นเครื่องมือในการปรับบุคลิกภาพของบุคคล ให้เป็นไปในทิศทางที่ดีมีการด าเนินชีวิต
อย่างมีความสุขในสังคมดิจิทัล 

ส าหรับผู้เขียนแล้วนั้น การปฏิบัติวิปัสสนากรรมฐานตามแนวสติปัฏฐาน 4                                   
จึงเป็นเครื่องมือที่มีคุณค่าส าหรับการปรับพฤติกรรมในสังคมยุคดิจิทัล ทั้งในด้านการลด
ผลกระทบจากความเครียดและการใช้เทคโนโลยีอย่างมีสมดุล จากความส าเร็จในการปฏิบัติ
นั้นขึ้นอยู่กับความเข้าใจในหลักธรรมและการฝึกฝนอย่างต่อเนื่อง ซึ่งต้องการการสนับสนุน
จากทั้งบุคคลและสังคมโดยรวม 

 
9. องค์ความรู้ที่ได้รับ  

จากที่ได้กล่าวมาจะเห็นได้ว่า การปฏิบัติวิปัสสนากรรมฐานตามแนวสติปัฏฐาน 4 
เป็นการฝึกฝนเพ่ือพัฒนาสติและสมาธิอย่างมีระเบียบ โดยมุ่งเน้นการสังเกตและติดตาม 4 
ด้านหลัก ได้แก่ กาย เวทนา จิต และธรรม ซึ่งจะช่วยให้ผู้ปฏิบัติสามารถรับรู้และเข้าใจการ
เปลี่ยนแปลงของร่างกายและจิตใจในแต่ละขณะ และน าไปปรับใช้ในการด าเนินชีวิตอย่าง
สมดุลในสังคมยุคดิจิทัลได้อย่างมีประสิทธิภาพ 
 
 
 



380 | Academic MCU Buri ram Journal  
        Vol. 10  No. 1 (2025) : January–April 

การพัฒนา
สติในยุค
ดิจิทัล

เพิ่มทักษะ
ควบคุม
อารมณ์

การปรับปรุง
แนวคิดและ
พฤติกรรม

การสร้างความ
ม่ันคงในจิตใจ 

 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 

ภาพที่ 1 ผังแสดงองค์ความรู้ที่ได้รับ การปฏิบัติวิปัสสนากรรมฐานตามแนวสติปัฏฐาน 4 
เพ่ือปรับบุคลิกภาพในสังคมยุคดิจิทัล 

 
เอกสารอ้างอิง 

ธนิต อยู่โพธิ์. (2528). วิปัสสนาภาวนา. กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
พระธรรมธีรราชมหามุนี (โชดก ญาณสิทฺธิ). (2532). วิปัสสนากรรมฐาน. กรุงเทพมหานคร: 

อมรินทร์พริ้นติ้ง กรุ๊พ จ ากัด. 
พระธรรมปิฎก (ป.อ. ปยุตฺโต). (2543). พจนานุกรมพุทธศาสน์ ฉบับประมวลศัพท.์ (พิมพ์ครั้งที่ 9). 

กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต). (2552). พุทธธรรมฉบับปรับปรุงและขยายความ .                                

(พิมพ์ครั้งที่ 11). กรุงเทพมหานคร: มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
พระพรหมโมลี (วิลาศ ญาณวโร). (2539). วิมุตติรัตนมาลี. กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มิตรสยาม. 
พระมหาโพธิวงศาจารย์ (ทองดี สุรเตโช). (2558). พจนานุกรมเพ่ือการศึกษาพุทธศาสน์                           

ชุดศัพท์วิเคราะห์. (พิมพ์ครั้งที่ 4). กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์เลี่ยงเชียง. 
พระราชวรมุนี (ประยุทธ์ ปยุตฺโต). (2528). พจนานุกรมพุทธศาสตร์ ฉบับประมวลธรรม. 

(พิมพ์ครั้งที่ 7). กรุงเทพมหานคร: ด่านสุทธาการพิมพ์. 
พระราชสุทธิญาณมงคล (จรัญ ฐิตธมฺโม). (2543). กรรมสนอง ความเป็นไปของชีวิตตามกฎ

แห่งกรรม. กรุงเทพมหานคร: ธรรมสภา. 
พระโสภณมหาเถระ (มหาสีสยาดอ).  (2555). มหาสติปัฏฐานสูตร ทางสู่พระนิพพาน .                            

พระพรหมโมลี (สมศักดิ์ อุปสโม) ตรวจช าระ พระคันธสาราภิวงศ์ แปลและเรียบเรียง. 
กรุงเทพมหานคร: ห้างหุ้นส่วนจ ากัด ประยูรสาส์นไทยการพิมพ์. 



              วารสารวิชาการ มจร บุรี รัมย์  | 381 
      ปีท่ี 10  ฉบับท่ี 1 (2568) : มกราคม-เมษายน 

พระอุปติสสเถระ รจนา. (2538). คณาจารย์มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย แปล
จากฉบับ ภาษาอังกฤษของพระเอฮารา พระโสมเถระและพระเขมินทเถระ. 
วิมุตติมรรค. กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปิฎกภาษาไทยฉบับมหาจุฬาลงกรณราช
วิทยาลัย. กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

ราชบัณฑิตยสถาน. (2556). พจนานุกรม ฉบับราชบัณฑิตยสถาน พ.ศ. 2554. (พิมพ์ครั้งที่ 2). 
กรุงเทพมหานคร: ราชบัณฑิตยสถาน. 

สมเด็จพระพุฒาจารย์ (อาจ อาสภมหาเถร). (2546). คัมภีร์วิสุทธิมรรค. กรุงเทพมหานคร: 
โรงพิมพ์มหาจุฬา ลงกรณราชวิทยาลัย.  

เสาวลักษณ์ พันธบุตร. (2560). อยู่อย่างคนร่วมสมัยในยุคดิจิทัล. วารสารวิชาการนวัตกรรม
สื่อสารสังคม, 5(2), 161-167.  


