
454 | Academic MCU Buri ram Journal  
         Vol. 10  No. 1 (2025) : January–April 

ได้รับบทความ: 5 พฤศจิกายน 2567; แก้ไขบทความ: 3 ธันวาคม 2567; ตอบรับตีพิมพ์: 4 ธันวาคม 2567 
Received: November 5, 2024; Revised: December 3, 2024; Accepted: December 4, 2024 

 

บทวิจารณ์หนังสือ (Book Review) 
ไตรลักษณ์ในควอนตัม  

Three Characteristics in Quantum 

ผู้แต่ง : สิรวิชญ์ รัตน์จินดา 
ส านักพิมพ์: กอถึงฮอ 
พิมพ์ครั้งที่: 1 
ปีท่ีพิมพ์: 2562 จ านวนหน้า: 159 หน้า 

พระปลัดราชันย์ ปสนฺนจิตฺโต และสิทธิโชค ปาณะศรี 
Phrapaladrachan Pasannajitto and Sitthichok Panasree 

มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาเขตนครศรีธรรมราช 
Mahachulalongkornrajavidyalaya University, 

Nakhon Si Thammarat Campus  
Corresponding Author, E: mail: 6403502077@mcu.ac.th 

 
 
1. บทน า 
 สิรวิชญ์ รัตน์จินดา ผู้เขียนหนังสือเรื่อง ไตรลักษณ์ในควอนตัม จบการศึกษา
เกียรตินิยม ด้านปรัชญา ผลิตงานเขียนด้วยอุดมการณ์ที่ว่า “เมื่อเรารู้แล้ว เราควรบอกให้คน
อ่ืนรู้ด้วย” ด้วย แนวคิดนี้ เขาจึงได้เขียนหนังสือเล่มนี้ขึ้นมาเพ่ือบอกต่อถึงองค์ความรู้ด้าน
พระพุทธศาสนาและความรู้ ด้านวิทยาศาสตร์สมัยใหม่อย่างสอดคล้องกลมกลืน โดยมีการ
โปรยความน่าสนใจของหนังสือเล่มนี้ไว้ อย่างน่าสนใจในส่วนค าน าของผู้เขียนไว้ว่า “หนังสือ
ไตรลักษณ์ในควอนตัม” เล่มนี้ ไม่ได้พยายาม เทียบองค์ความรู้ทางวิทยาศาสตร์สมัยใหม่ให้
เข้ากับธรรมะของพระพุทธองค์ ไม่ได้บอกว่าความรู้ทาง วิทยาศาสตร์สมัยใหม่เป็นสิ่งที่                                             
พระพุทธองค์ตรัสรู้มาเนิ่นนานแล้ว แต่หนังสือเล่มนี้ได้น าเอาธรรมะของ พระพุทธองค์เรื่อง
ไตรลักษณ์ มาอธิบายความเป็นไปของชีวิต โลก และจักรวาล ตามข้อมูลความรู้ของ 
วิทยาศาสตร์สมัยใหม่ เพ่ือให้เรามองเห็นได้ตามความเป็นจริงว่า สิ่งทั้งหลายทั้งปวงล้วนด ารง
อยู่ ภายใต้กฎไตรลักษณ์ นั่นคือ สิ่งทั้งหลายทั้งปวงล้วนไม่เที่ยง (อนิจจัง) เป็นทุกข์  (ทุกขัง) 
และไม่เป็น ตัวตน (อนัตตา) ซึ่งจะส่งผลให้เราลดความยึดมั่นถือมั่นในความเป็นตัวตนลง 
กิเลสตัณหาจะเบาบางลง น าความสุขสงบมาสู่ชีวิต ทั้งยังเป็นบาทฐานไปสู่นิพพานด้วย 

 



              วารสารวิชาการ มจร บุรี รัมย์  | 455 
      ปีท่ี 10  ฉบับท่ี 1 (2568) : มกราคม-เมษายน 

 นอกจากนั้น ผู้เขียนยังมีการอธิบายต่อไปว่า วิทยาการความรู้สมัยใหม่ไม่ใช่สิ่งที่
ขัดแย้งกับ ค าสอนเรื่องไตรลักษณ์ของพระพุทธองค์ และยังเป็นความรู้ที่จะช่วยเปิดเผยสัจ
ธรรมแห่งไตรลักษณ์ให้ เราได้เห็นง่ายขึ้น 
 

2. เนื้อหาหนังสือ “โครงสร้างของหนังสือไตรลักษณ์ในควอนตัม” 
 ผู้วิจารณ์ขอสรุปเนื้อหาโดยย่อของหนังสือ ดังนี้ 

 1 : ความลับแห่งไตรลักษณ์ 
บทที่ 1 ผู้เขียนได้น าเสนอ 3 ประเด็นส าคัญ ได้แก่ ไตรลักษณ์ของคนธรรมดา 

ความจริง 3 ประการ และเห็นไตรลักษณ์พบความสุข 
 ประเด็นแรก ไตรลักษณ์ของคนธรรมดา ผู้เขียนอธิบายว่า ทุกคนสามารถเรียนรู้
เรื่องไตรลักษณ์กันได้ทุกคน เพียงอาจเข้าใจมากน้อยแตกต่างกันออกไป ไตรลักษณ์เหมือน
ความลับที่ซุกซ่อนอยู่ในสรรพสิ่งเพ่ือให้เราใช้ปัญญาค้นหาและมองเห็น (หน้า 11) และ
อธิบายต่อไปว่า เมื่อเห็นไตรลักษณ์ ความเข้าใจเกี่ยวกับชีวิตและโลกจะเปลี่ยนไปตาม
ธรรมชาติความจริงที่เป็นอยู่ มองเห็นว่าสิ่งทั้งหลายนั้นไม่เที่ยงแท้ เป็นทุกข์ และไม่มีความ
เป็นตัวตน  
 โดยสรุป ประเด็นนี้ ผู้เขียนอธิบายว่าการมองเห็นไตรลักษณ์จึงเป็นสิ่งประเสริฐ
ที่สุดส าหรับสิ่งมีชีวิตทรงปัญญาที่สุดอย่างมนุษย์ (หน้า 12) 
 ประเด็นที่สอง ไตรลักษณ์: ความจริงสามประการของสรรพสิ่ง พระพุทธศาสนามี
หลักธรรมค าสอนที่ส าคัญยิ่งต่อการท าความเข้าใจสัจธรรมของชีวิตและสรรพสิ่งหนึ่งในหลัก
ค าสอนที่เป็นรากฐานส าคัญของการหลุดพ้น คือ "ไตรลักษณ์" หรือความจริงสามประการของ
สรรพสิ่ง ซึ่งประกอบด้วย อนิจจตา (ความไม่เที่ยง) , ทุกขตา (ความเป็นทุกข์), และอนัตตา 
(ความไม่มีตัวตน) ไตรลักษณ์สะท้อนให้เห็นลักษณะสามัญที่สิ่งทั้งหลายล้วนต้องเป็นไป (หน้า 14) 
ซึ่งมีความหมายและข้อพิจารณาดังนี้ 

อนิจจตา: ความไม่เที่ยงของทุกสรรพสิ่ง ซึ่งเกิดขึ้นจากการเปลี่ยนแปลง
ตลอดเวลา โดยสามารถพิจารณาได้ในหลายแง่มุม ได้แก่ สิ่งทั้งหลายล้วนเกิดและดับ ไม่มีสิ่ง
ใดอยู่คงที่ตลอดกาล สรรพสิ่งเปลี่ยนแปลงอยู่ เสมอ ไม่สามารถหยุดนิ่งได้ทุกสิ่งมีการ
เคลื่อนไหวอยู่ตลอดเวลา สภาวะนี้ตรงกันข้ามกับความเที่ยงแท้ที่ผู้คนมักแสวงหาการ
ตระหนักถึงอนิจจตาช่วยให้เรายอมรับความเปลี่ยนแปลงของชีวิตและปล่อยวางจากการยึด
มั่นในสิ่งที่ไม่จีรัง 

ทุกขตา: ความเป็นทุกข์หรือสภาวะที่ไม่น ามาซึ่งความสุขถาวร โดยสามารถ
อธิบายได้ว่า ทุกสิ่งล้วนถูกบีบคั้นและไม่สามารถคงอยู่ในสภาพเดิมได้  ทุกสิ่งล้วนมีความ                                    
แปรเปลี่ยนไปตามเหตุปัจจัย สรรพสิ่งถูกกดดันจากปัจจัยภายในและภายนอก ความไม่



456 | Academic MCU Buri ram Journal  
         Vol. 10  No. 1 (2025) : January–April 

สมบูรณ์นี้ท าให้สิ่งต่าง ๆ ไม่อาจสร้างความพึงพอใจได้อย่างแท้จริง การเข้าใจทุกขตาช่วยให้
เรารู้จักเผชิญกับความทุกข์อย่างมีปัญญา และลดความคาดหวังที่ไม่สมเหตุสมผลในชีวิต 

อนัตตา: ความไม่เป็นตัวตนในสิ่งต่าง ๆ ซึ่งหมายถึง สรรพสิ่งปราศจากตัวตนที่
แท้จริงทุกสิ่งไร้เจ้าของ ไม่มีสิ่งใดเป็นของเราอย่างแท้จริง สรรพสิ่งด าเนินไปตามเหตุปัจจัย 
ไม่อยู่ในอ านาจควบคุมของใคร อนัตตาตรงกันข้ามกับอัตตา หรือการยึดมั่นว่าเป็นตัวเราการ
พิจารณาอนัตตาช่วยลดความยึดติดในตัวตน และเสริมสร้างการมองเห็นความจริงของชีวิต
อย่างลึกซึ้ง 
 โดยผู้เขียนสรุปว่า ทั้ง 3 ลักษณะนี้ มีความหมายสอดคล้องเป็นหนึ่งเดียวกัน 
เพียงแต่มองต่างกัน ทุกสิ่งในจักรวาลล้วนต้องเป็นไปตามลักษณะความจริง 3 ประการ ไม่มี
สิ่งใดอยู่เหนือกฎไตรลักษณ์ (หน้า 15) 
 ประเด็นที่สาม เห็นไตรลักษณ์พบความสุข ในประเด็นนี้ ผู้เขียนอธิบายว่า                             
การเกิดปัญญาเห็นไตรลักษณ์เพียงน้อยนิด จะส่งผลให้ผ่อนคลายความยึดมั่นในความเป็น
ตัวตนลง ช่วยให้กิเลสตัณหาเบาบางและอ่อนก าลัง หากมองเห็นไตรลักษณ์อย่างแจ่มแจ้ง                                   
จะช่วยขุดรากถอนโคนและชีวิตเปลี่ยนไปจากเดิม คือ มองเห็นสรรพสิ่งตามความเป็นจริงว่า                          
สิ่งทั้งหลายนั้นไม่เที่ยง ไม่สามารถคงทนอยู่ได้และไม่มีความเป็นตัวตน (หน้า 18) จากนั้น
ผู้เขียนสรุปว่า ความไม่รู้ในสิ่งต่าง ๆ ตามสภาพที่เป็นจริง คือ สาเหตุของความทุกข์ ถ้าเรา
มองเห็นสิ่งต่าง ๆ ตามความเป็นจริง มองเห็นไตรลักษณ์ เราจะสามารถดับทุกข์ลงได้ และ
ความสุขจะเกิดขึ้น (หน้า 19) 

2 : ไตรลักษณ์ในขันธ์ 5 (กาย) 
บทที่ 2 มีการน าเสนอใน 2 ประเด็น ได้แก่ องค์ประกอบแห่งมนุษย์และรูปขันธ์ 

ซึ่งเป็นส่วนของกาย  
ส าหรับองค์ประกอบของมนุษย์นั้น ผู้ เขียนได้อ้างถึงค าสอนเรื่องขันธ์ 5                                          

ของพระพุทธเจ้า ที่ว่ามนุษย์ประกอบด้วยรูป (กาย) และนาม (จิต) โดยในส่วนของรูป คือ                                         
รูปขันธ์ และส่วนของนาม คือ เวทนาขันธ์ สัญญาขันธ์ สังขารขันธ์ และวิญญาณขันธ์  
 ค าว่า รูป ในหนังสือเล่มนี้ ผู้เขียนอธิบายว่า รูป หมายถึง ร่างกายของมนุษย์ที่ไม่
เที่ยงไม่คงทน เจ็บป่วย เป็นทุกข์ และแตกสลายในที่สุดเมื่อชีวิตจบลง ไม่มีตัวตนที่แท้จริง                                 
ซึ่งร่างกายประกอบขึ้นจากหน่วยย่อยเล็ก ๆ ที่เรียกว่า ปรมาณู ที่ประกอบด้วยธาตุ 4 คือ 
ธาตุดิน ธาตุน้ า ธาตุลม และ ธาตุไฟ โดยทางวิทยาศาสตร์เรียกปรมาณูว่า “อะตอม”                                 
หรือหน่วยที่เล็กที่สุดกว่า ที่เรียกว่า “ควาร์ก” ในควอนตัมฟิสิกส์ จะเห็นได้ว่า รูปขันธ์                                  
หรือร่างกายมนุษย์เกิดจากส่วนประกอบเล็ก ๆ จ านวนมาก ไม่ได้เป็นสสารทึบตัน แข็ง อ่อนนุ่ม 
อย่างที่เข้าใจกัน (หน้า 29-30) 
 



              วารสารวิชาการ มจร บุรี รัมย์  | 457 
      ปีท่ี 10  ฉบับท่ี 1 (2568) : มกราคม-เมษายน 

 3 : ไตรลักษณ์ในขันธ์ 5 (จิต) 
ในบทที่ 3 ผู้เขียนได้น าเสนอใน 2 ประเด็น ได้แก่ นามขันธ์ และความสัมพันธ์

แห่งขันธ์ 5 ซึ่งมีการอธิบายว่า 
นามขันธ์ 

 ผู้เขียนอธิบายว่า นามขันธ์ หมายถึง องค์ประกอบของมนุษย์ในส่วนของนาม 
(จิต) ประกอบด้วย 4 ข้อ ดังนี้ 
 วิญญาณขันธ์ : ความรับรู้ในสิ่งกระตุ้นต่าง ๆ ที่เข้ามาทางช่องทางทั้ง 6 (ตา หู 
จมูก ลิ้น กาย และใจ) ได้แก่ ความรับรู้ในรูป เสียง กลิ่น รส สัมผัส และธรรมารมณ์ 

สัญญาขันธ์ : ความจ าได้หมายรู้ของจิตต่อสิ่งกระตุ้นที่เข้ามาทางช่องทางทั้ง 6 
(ตา หู จมูก ลิ้น กาย และใจ) ได้แก่ ความจ าได้หมายรู้ในรูป เสียง กลิ่น รส สัมผัส และ
ธรรมารมณ์ 
 เวทนาขันธ์ : ความรู้สึกเป็นสุข ทุกข์ หรือเฉย ๆ ต่อสิ่งกระตุ้นที่เข้ามาทาง
ช่องทางทั้ง 6 (ตา หู จมูก ลิ้น กาย และใจ) ได้แก่ สิ่งที่เกิดจากรูป เสียง กลิ่น รส สัมผัส และ
ธรรมารมณ์  
 สังขารขันธ์ : สภาพของจิตที่เกิดจากสิ่งปรุงแต่งมาปรุงแต่ง ท าให้จิตคิดไปในทาง
ที่ดี ชั่ว หรือกลาง ๆ ซึ่งจะเกิดเป็นเจตนาแล้วแสดงออกมาเป็นค าพูดหรือการกระท า                                     
(หน้า 37-38) 
 ความสัมพันธ์แห่งขันธ์ 5 

ในประเด็นความสัมพันธ์แห่งขันธ์ 5 นั้น ผู้เขียนอธิบายว่า นามขันธ์แต่ละส่วนมี 
ความสัมพันธ์เกี่ยวข้องต่อเนื่องกัน โดยวิญญาณขันธ์ คือ สิ่งแรกที่เกิดขึ้นกับเรา ตามด้วย
สัญญาณขันธ์ เวทนาขันธ์ และสังขารขันธ์ 

ผู้เขียนได้อธิบายเพ่ิมเติมว่า เมื่อชีวิตเกิดข้ึน เราลืมตาดูโลกและรับรู้โลกภายนอก 
คือ รับรู้ ในรูป เสียง กลิ่น รส สัมผัสและธรรมารมณ์ ผ่านช่องทางทั้ง 6 คือ ตา หู จมูก ลิ้น 
กาย และใจ นี่คือ ส่วนวิญญาณขันธ์ 

ต่อมามีพัฒนาเพ่ิมขึ้น เราจะค่อย ๆ เรียนรู้ เริ่มจ าได้หมายรู้ในสิ่งต่าง ๆ ว่าอะไร
เป็นอะไร คือ ส่วนของสัญญาณขันธ์ จากนั้น เกิดความรู้สึกชอบ ไม่ชอบ หรือเฉย ๆ ต่อสิ่งที่
จ าได้หมายรู้ เมื่อรับ สิ่งกระตุ้นต่าง ๆ เข้ามา นี้คือ ส่วนของเวทนาขันธ์ 

ต่อจากนั้น จะมีสิ่งปรุงแต่งไปปรุงแต่งรูป เสียง กลิ่น รส สัมผัส และธรรมารมณ์ 
โดยผ่านขั้นตอนการรับรู้ จ าได้หมายรู้ และรู้สึกชอบ ไม่ชอบเฉย ๆ มาแล้ว ท าให้จิตคิดไป
ในทางท่ีดี ทางท่ีชั่ว หรือกลาง ๆ นี่คือ ส่วนของสังขารขันธ์ 
 สุดท้าย ก็ท าให้เกิดเจตนา แล้วเกิดการกระท าต่าง ๆ ทั้งดี ชั่ว โดยอาศัยรูปขันธ์
เพ่ือแสดงการกระท านั้นออกมา นี่เป็นจุดเริ่มต้นในกระบวนการความสัมพันธ์แห่งขันธ์                                         
(หน้า 46-47) 



458 | Academic MCU Buri ram Journal  
         Vol. 10  No. 1 (2025) : January–April 

 4 : ไตรลักษณ์ในจักรวาลวิทยาสมัยใหม่ (1) 
 ในบทนี้ ผู้เขียนได้อธิบายน าเสนอใน 2 ประเด็น ได้แก่ จุดไร้ตัวตน และลมหายใจ 
สุดท้ายของดวงดาว มีความโดยย่อ ดังนี้  
 จุดอันไร้ตัวตน 
 ในประเด็นนี้ ผู้เขียนต้องการให้ผู้อ่านเข้าใจว่า จักรวาลมีต้นก าเนิดและมีความ
เป็นมาอย่างไร เพ่ือให้ย้อนกลับมาดูตัวเองโดยตั้งค าถามว่า ฉันมีจุดก าเนิดมาอย่างไร                                   
เพ่ือตอบตัวเองว่า สิ่งทั้งหลายล้วนไม่เป็นตัวตน โดยคาดหวังว่าเมื่อเรามองเห็นไตรลักษณ์ที่
ซุกซ่อนอยู่ในสสารและจักรวาล แล้วจะท าให้เราลดความยึดมั่นถือมั่นในตัวตนลง เป็นผลให้
กิเลสตัณหาเบาบางลง อันจะน าความสุข มาสู่ชีวิต (หน้า 55) 
 จากนั้น ผู้เขียนได้อธิบายถึง ทฤษฎีบิ๊กแบงค์ (Big Bang Theory) ว่าคือ ทฤษฎี
ก าเนิดจักรวาล โดยอธิบายว่า จุดเริ่มต้นของจักรวาลเกิดขึ้นเมื่อ 15,000 ล้านปีก่อน โดยการ
ระเบิดครั้งใหญ่ ก่อให้เกิดพ้ืนที่อันไพศาลและสรรพสิ่ง หลังจากระเบิดจักรวาลก็ขยาย
ตัวอย่างต่อเนื่อง และอุณหภูมิของรังสีก็ลดลง จากนั้นเกิดสิ่งที่เรียกว่า สสารขึ้น โดยผู้เขียน
อธิบายว่า เป็นอนุภาคท่ีเบามาก ได้แก่ ควาร์ก โพตอน อิเล็กตรอน และนิวตริโน 
 ต่อจากนั้น ผู้เขียนอธิบายถึง พัฒนาการของจักรวาลมาเป็นล าดับจนเกิดอะตอม 
เกิดธาตุต่าง ๆ เกิดระบบสุริยะที่มีดาวฤกษ์เป็นศูนย์กลาง และมีดาวเคราะห์โคจรอยู่รอบ ๆ 
และเมื่อเกิดระบบสุริยะมากเข้า ก็รวมเป็นแกแล็กซี่หลาย ๆ แกแล็กซี่รวมกัน ก็เรียกว่า 
จักรวาล (หน้า 56-57) 
 ลมหายใจสุดท้ายของดวงดาว 
 ประเด็นนี้ เป็นประเด็นที่ผู้เขียนอธิบายถึงวัฏจักรของดวงดาว เพ่ือให้รู้ว่าดวงดาว
ที่เราเห็นอยู่ในยามค่ าคืน แท้จริงแล้วไม่ได้เป็นตัวตนเที่ยงแท้ถาวร มีการเปลี่ยนแปลงอยู่
เสมอ มีการเกิดขึ้น ตั้งอยู่ และดับไป การค้นหาไตรลักษณ์ที่ซุกซ่อนอยู่ในดวงดาวนั้น                                        
ก็เพ่ือให้จิตลดความยึดมั่น ถือมั่นในความเป็นตัวตนลง และสร้างความสุขให้ชีวิต 
 จากนั้น ผู้เขียนได้อธิบายถึง การเกิดขึ้นของดาวฤกษ์ว่า เกิดจากกลุ่มฝุ่นก๊าซที่
ประกอบด้วยไฮโดรเจนรวมตัวกันจนอุณภูมิและความกดดันสูงมากมาที่ใจกลาง ท าให้
เกิดปฏิกิริยานิวเคลียร์ฟิวชั่นขึ้นภายใน เปลี่ยนไฮโดรเจนเป็นฮีเลียม เรียกว่า ปฏิกิริยาระเบิด
ไฮโดรเจน 
 ต่อจากนั้น ผู้เขียนได้อธิบายถึง อายุขัยของดาวฤกษ์ว่า ขึ้นอยู่กับระยะเวลาของ
การเผาผลาญเชื้อเพลิงไฮโดรเจนที่มีมากน้อยต่างกัน เมื่อเชื้อเพลิงหมดก็จะเกิดวาระสุดท้าย
ของดาวดวงนั้น และในที่สุดดาวฤกษ์จะเกิดการเปลี่ยนแปลงครั้งสุดท้ายไปเป็นดาวเคราะห์ขาว 
ดาวนิวตรอน และหลุมด า จะเป็นได้ว่าดาวฤกษ์มีการเคลื่อนไหว เปลี่ยนแปลงอยู่เสมอ                                 
ไม่เที่ยงแท้ถาวร โดยที่สุดของประเด็นนี้ ผู้เขียนต้องการอธิบายให้ผู้อ่านเข้าใจถึงสรรพสิ่งใน



              วารสารวิชาการ มจร บุรี รัมย์  | 459 
      ปีท่ี 10  ฉบับท่ี 1 (2568) : มกราคม-เมษายน 

จักรวาลนี้ว่า ไม่มีอะไรคงทนถาวร หากแต่มีการเปลี่ยนแปลงอยู่ตลอดเวลา ไม่มีอะไรเที่ยงแท้
แน่นอน ทุกอย่างอยู่ภายใต้กฎแห่งไตรลักษณ์ 

 5 : ไตรลักษณ์ในจักรวาลวิทยาสมัยใหม่ (2) 
ในบทนี้ ผู้เขียนได้อธิบายใน 2 ประเด็น คือ จักรวาลเกิด-ดับ และความเร้นลับ

ของจักรวาล 
ประเด็นแรก จักรวาลเกิด-ดับ ผู้เขียนน าเสนอถึงการมองจักรวาลว่า อยู่ภายใต้

กฎไตรลักษณ์ มองการเกิด-ดับของจักรวาลด้วยสายตาแห่งไตรลักษณ์ เพ่ือลดความยึดมั่นถือ
มั่นในความเป็นตัวตนลง เพ่ือจะได้มีความสุขในชีวิต  

ประเด็นที่สอง ความเร้นลับของจักรวาล ประเด็นนี้  ผู้ เขียนอธิบายว่า 
นักวิทยาศาสตร์คาดว่าจักรวาลประกอบด้วยสสารปกติ 4 % สสารมืด 21 % และ 75 % 
เป็นพลังงานมืด โดยอธิบายว่า 

สสารปกติ (Matter) คือ ส่วนประกอบเป็นกาแล็กซี และเทหวัตถุทั้งหลาย เช่น 
ดาวฤกษ์ ดาวหาง อุกกาบาต ดาวเคราะห์ รวมถึงสิ่งมีชีวิตที่อยู่บนดาวเคราะห์ 

สสารมืด (Dark Matter) คือ สสารในจักรวาลที่เรามองไม่เห็น แต่เชื่อว่ามีอยู่ 
สสารมืด เป็นสสารที่ไม่สามารถแผ่รังสีได้มากพอให้ตรวจสอบ แต่ศึกษาได้จากการส ารวจทาง
อินฟาเรดจากผลกระทบของแรงโน้มถ่วงของมันที่มีต่อวัตถุบนท้องฟ้าที่มองไม่เห็น 

พลังงานมืด (Dark Energy) คือ พลังงานที่คอยผลักจักรวาลให้ขยายตัวออกไป
ด้วยอัตราเร่ง เป็นแรงลึกลับที่ยังไม่รู้ว่ามีอะไรเป็นสาเหตุและไม่เหมาะกับทฤษฎีฟิสิกส์
ปัจจุบัน (หน้า 75-76) 
 โดยสรุปในส่วนนี้ ผู้เขียนอธิบายว่า ไม่ว่าจักรวาลจะมีส่วนประกอบเป็นเช่นไร                              
แต่ทุกส่วนล้วนมีความสัมพันธ์ต่อกัน มีอิทธิพลถึงกันเสมอ และไม่ว่าจะเป็นสสารปกติ                                
สสารมืด หรือพลังงานมืด จะต้องหลอมรวมกันที่จุดจบของจักรวาล ไม่มีความเที่ยงแท้
แน่นอน ไม่สามารถคงทนอยู่ได้ และไม่มีความเป็นตัวตน 

 6 : ไตรลักษณ์ในควอนตัมฟิสิกส์ (1) 
ในบทนี้ ผู้เขียนได้อธิบาย 3 ประเด็น คือ เจ้าควาร์กเพ่ือนยาก วัฏจักรสสารธาตุ 

และโลก แห่งมายาภาพ โดยมีการอธิบายโดยย่อ ดังนี้ 
เจ้าควาร์กเพ่ือนยาก : ส่วนนี้ ผู้เขียนอธิบายถึงการค้นหาไตรลักษณ์ที่ซ่อนอยู่ใน

ควอนตัม ฟิสิกส์ โดยกล่าวว่า สสารที่เรามองเห็นหรือสัมผัสได้ แท้จริงแล้ว คือ มายาภาพ คือ 
โลกแห่งประสบการณ์ที่ไม่มีความเป็นตัวตนอยู่จริง และหากเข้าใจเช่นนั้น ก็ช่วยให้สามารถ
ลดความยึดมั่นในความเป็นตัวตนของสิ่งต่าง ๆ ลงได้ เมื่อท าได้ก็จะท าให้กิเลสตัณหาเบาบางลง 
จิตใจจะสงบปล่อยวาง มีความสุขมากข้ึน นั่นคือบาทฐานเบื้องต้นที่จะน าไปสู่นิพพาน 



460 | Academic MCU Buri ram Journal  
         Vol. 10  No. 1 (2025) : January–April 

จากนั้น ผู้ เขียนได้อธิบายถึงวิชาควอนตัมฟิสิกส์ (Quantum Physics) คือ 
วิทยาศาสตร์สมัยใหม่ที่ศึกษาเกี่ยวกับปรากฏการณ์ของสสาร ในหน่วยที่เล็กที่สุด มีการ
อธิบายว่า แต่ก่อนมีนักวิทยาศาสตร์เคยเชื่อว่าหน่วยที่เล็กที่สุดของสสาร คือ อะตอม 
(โปรตอน นิวตรอน และ อิเล็กตรอน) แต่ปัจจุบันนักวิทยาศาสตร์ได้ค้นพบอนุภาคพ้ืนฐาน
ของสสารในหน่วยที่เล็กกว่าอะตอม คือ ควาร์ก (Quark) และเล็บตอน (lepton) ซ่ึงค้นพบ
โดยการยิงโปรตอนชนโปรตอน แล้วได้อนุภาคควาร์ก โดยจะอยู่ด้วยกัน 2 หรือ 3 ตัวเสมอ 
เรียกว่า ฮาตรอน (Hardrons) เนื่องจากมอีนุภาคกลูออน (Gluon) ที่มีแรงนิงเคลียร์อย่างเข้ม
คอยเชื่อมควาร์กไว้ด้วยกัน (หน้า 84-85) 

วัฏจักรสสารธาตุ : ผู้ เขียนได้อธิบายว่า สสารธาตุต่าง ๆ ล้วนเคลื่อนไหว 
เปลี่ยนแปลง เป็นวัฏจักร ไม่สามารถคงทนอยู่ได้ และไม่มีความเป็นตัวตน โดยยกตัวอย่าง 
วัฏจักรคาร์บอน หมายถึง การที่ก๊าซคาร์บอนไดออกไซด์จากอากาศถูกน าเข้าสู่ชีวิต และถูก
น าออกจากสิ่ งมี ชี วิ ตคืนสู่ บรรยากาศและน้ าหมุน เวียนกัน ไปเช่นนี้ ไม่มีที่ สิ้ นสุด                                               
ซึ่งกระบวนการนี้ เกิดข้ึนโดยผ่านหลายช่องทาง ได้แก่ 

- การหายใจของพืชและสัตว์ในกระบวนการเผาผลาญสารอาหาร 
- การย่อยสลายสิ่งขับถ่ายของสัตว์และซากพืชของสัตว์ 
- การเผาไหม้ของถ่านหิน น้ ามัน และคาร์บอเนต 

 จากนั้น  ผู้ เขียนอธิบายว่า สสารต่าง ๆ ที่มีควาร์กและอิเล็กตรอนเป็น
องค์ประกอบมูลฐาน จึงไม่ใช่สิ่งที่แน่นอน สามารถเปลี่ยนแปลงได้เสมอ เกิดขึ้นและดับลง                                   
หาความเป็นตัวตนไม่ได้ (หน้า 91-93) 

โลกแห่งมายาภาพ : ในประเด็นนี้ ผู้เขียนอธิบายว่า เรารับรู้สิ่งต่าง ๆ ผ่านทาง
ประสาทสัมผัสและสมองของเราโดยผ่านสื่อสาร โดยการยกตัวอย่างว่า แสงตกกระทบ
อิเล็กตรอนที่ผิวของวัตถุ แล้วสะท้อนคลื่นแสงบางคลื่นหรือหลาย ๆ คลื่นรวมกันมาที่ตา                                       
ผ่านระบบประสาทเข้าสู่สมอง เกิดการรับรู้สีและรูปร่างข้ึนที่จิตใจ จ าได้หมายรู้ รู้สึกสุข ทุกข์ 
หรือเฉย ๆ และมีสิ่งมาปรุงแต่งให้จิต คิดไปในทางที่ดี ทางที่ชั่ว หรือกลาง ๆ (หน้า 94) และมี
การยกตัวอย่างอีกว่า อิเล็กตรอนของวัตถุสัมผัสกับอิเล็กตรอนของผิวกาย แล้วเกิดการถ่ายเท
พลังงานผ่านระบบประสาทเข้าสู่สมอง เกิดการรับรู้ความร้อน เย็น อ่อน แข็ง เรียบ ขรุขระขึ้นที่
จิตใจ จ าได้หมายรู้ รู้สึกสุข ทุกข์ หรือเฉย ๆ และสิ่งที่มาปรุงแต่งให้จิตคิดไปในทางที่ดี ทางที่ชั่ว 
หรือกลาง ๆ (หน้า 97) พร้อมทั้งมีการสรุปว่า สสารในความรับรู้ของเราไม่ใช่สิ่งแท้จริง แต่สสาร 
คือ พลังงานรูปแบบหนึ่งที่ไร้ตัวตน เราไม่สามารถรับรู้ความแท้จริงของสสารด้วยระบบประสาท
รับสัมผัส แต่เรารับรู้ผ่านสื่อกลาง คือ ระบบประสาทรับสัมผัส และสมอง 
 จากนั้น ผู้เขียนสรุปว่า นักควอนตัมฟิสิกส์ยอมรับแล้วว่า แท้จริงแล้วสนาม
ควอนตัมไม่มีอะไรที่มีตัวตนจริง ๆ แต่เป็นการรับรู้ของเราต่างหากที่สร้างตัวตนขึ้นมา และ
ท้ายที่สุดของประเด็นนี้ ผู้เขียนได้สรุปว่า ในความรับรู้ของเรา คือ มายาภาพ เป็นโลกแห่ง



              วารสารวิชาการ มจร บุรี รัมย์  | 461 
      ปีท่ี 10  ฉบับท่ี 1 (2568) : มกราคม-เมษายน 

ประสบการณ์ เป็นมิติต่าง ๆ ที่เราสร้างขึ้น สิ่งต่าง ๆ ที่มีอยู่ เพราะเราไปรับรู้มัน (วิญญาณ
ขันธ์) ไม่ใช่สิ่งที่เป็นตัวตนอันเป็นเอกเทศ 

 7 : ไตรลักษณ์ในควอนตัมฟิสิกส์ (2) 
บทที่ 7 ผู้เขียนได้อธิบาย 3 ประเด็นส าคัญ ได้แก่ โลกที่แตกต่าง โลกคนละใบ 

และ ควอนตัม สมอง จิต โดยผู้วิจารณ์ขอสรุปแต่ละประเด็น ดังนี้ 
โลกที่แตกต่าง : ประเด็นนี้ ผู้เขียนอธิบายว่า สิ่งต่าง ๆ ในความรับรู้ของเราเป็น

เพียงมายาภาพ เป็นโลกแห่งประสบการณ์ที่เราสร้างขึ้นเอง ไม่เที่ยงแท้ และไม่เป็นตัวตน 
สิ่งมีชีวิตแต่ละชนิดล้วนมีโลกแห่งประสบการณ์ที่แตกต่างกัน ทั้งสิ่งมีชีวิตเซลล์เดียวและ
หลายเซลล์ การมองโลกและการรับรู้จึงมีความแตกต่างกัน 

โลกคนละใบ : ประเด็นโลกคนละใบนี้ ผู้เขียนชวนผู้อ่านให้ท าความเข้าใจโลก
แห่งประสบการณ์ของสัตว์ชนิดต่าง ๆ เพ่ือให้เกิดปัญญามองเห็นว่า โลกแห่งประสบการณ์ที่
เรารับรู้นั้น ไม่ใช่สิ่งแท้จริง เป็นเพียงมายาภาพ สิ่งมีชีวิตแต่ละชนิดมีมายา เป็นโลกของตัวเอง
คนละใบตามความสามารถของระบบประสาทที่ใช้เป็นตัวรับรู้ (หน้า 113) และอธิบายว่า 
สิ่งมีชีวิตแต่ละชนิดมีโลกแห่งประสบการณ์ที่ต่างกันออกไป ระบบประสาทรับสัมผัสหรือ
ปฏิกิริยาตอบสนองต่อสภาพแวดล้อมภายนอกของสิ่งมีชีวิตล้วนเอ้ือต่อการด ารงชีวิตอยู่ใน
สภาพแวดล้อมนั้น (หน้า 117) 
 ควอนตัม สมอง จิต : ในส่วนนี้ ผู้เขียนอธิบายถึง จิตในมุมมองที่เป็นคลื่นอนุภาค 
เพ่ือให้เห็นความไม่เป็นตัวตนของจิต ลักษณะการท างานของจิตในแง่มุมของคลื่นอนุภาค 
โดยอ้างว่า นักฟิสิกส์ส่วนใหญ่มีความเห็นว่า จิตวิญญาณมีความสัมพันธ์กับคลื่นอนุภาค และ
อธิบายการท างานของสมอง ว่า เกิดจากรหัสค าสั่งต่าง ๆ เป็นล้าน ๆ ค าสั่งต่อวินาที ซึ่งเป็น
ผลจากกลไกการท างานของคลื่นอนุภาคในระดับอนุภาคควอนตัมนั้น คลื่นอนุภาคมีความ
เคลื่อนไหวเปลี่ยนแปลงตลอดเวลา เช่นเดียวกับแง่มุมของจิตใจที่เคลื่อนไหวดั่งสายธาร                                
(หน้า 123) ซึ่งในหนังสือเล่มนี้ ผู้เขียนเรียกคลื่นความถี่ของสมองที่แผ่กระจายออกไปว่า                                  
“รังสีความคิด” หรือ “กระแสจิต” และสรุปว่า คลื่นอนุภาคของสมองและจิต คือ สิ่งที่ไม่เที่ยง 
คงทนอยู่ไม่ได้ และไม่เป็นตัวตนอันแท้จริง (หน้า 124) 

 8 : ไตรลักษณ์ในทฤษฎีวิวัฒนาการ (1) 
ในบทที่ 8 ผู้เขียนอธิบายเนื้อหาไว้ 2 ประเด็น คือ สรรพสิ่งไม่เคยหยุดนิ่ง และ

ก าเนิดโลก ชีวิตและวิญญาณ โดยมีเนื้อหาย่อ ดังนี้ 
สรรพสิ่งไม่เคยหยุดนิ่ง : ประเด็นนี้ ผู้เขียนชวนผู้อ่านท าความเข้าใจเรื่องทฤษฎี

วิวัฒนาการที่ว่าด้วยโลก สิ่งมีชีวิต รวมถึงจักรวาลที่เก่ียวโยงถึงสรรพสิ่งว่า มีการเปลี่ยนแปลง
อยู่ตลอดเวลา และอธิบายว่าความเคลื่อนไหวเปลี่ยนแปลง คือ ธรรมชาติของสรรพสิ่งไม่เคย
หยุดนิ่ง ไม่เคยทนอยู่ และไม่เป็นตัวตนที่แท้จริง โลกและสิ่งมีชีวิตก็อยู่ภายใต้กฎแห่ง



462 | Academic MCU Buri ram Journal  
         Vol. 10  No. 1 (2025) : January–April 

ธรรมชาตินี้ (หน้า 132) นอกจากนั้น ผู้เขียนน าเสนอผู้อ่านว่า เราควรพัฒนาตนเองเพ่ือความ
พ้นทุกข์ โดยการท าความเข้าใจธรรมชาติของสรรพสิ่ง เพ่ือให้เกิดปัญญารู้แจ้ง  

ก าเนิดโลก ชีวิต และวิญญาณ : ประเด็นนี้ ผู้เขียนเริ่มอธิบายถึงการก าเนิด                                 
ดาวเคราะห์โลก เมื่อประมาณ 4,500 ล้านปีก่อน ดาวเคราะห์โลกอยู่ห่างจากดวงอาทิตย์เป็น
ล าดับที่ 3 มีอุณหภูมิอบอุ่นเหมาะสม ท าให้น้ าคงสภาพอยู่ได้ ไม่ระเหยไป น้ า คือ ปัจจัย
ส าคัญที่ท าให้เกิดสิ่งมีชีวิตขึ้นได้ (หน้า 133) และผู้เขียนต่อไปว่า ชีวิตก าเนิดขึ้นเมื่อ 3,500 
ล้านปีที่ผ่านมา ชีวิตในระยะเริ่มแรกประกอบด้วยเซลล์เดียว มีโครงสร้างภายในเล็กน้อย                           
เมื่อเวลาผ่านไป เซลล์ได้พัฒนารูปแบบการสร้างพลังงานเพ่ือด ารงชีวิต มีการพัฒนาเรียนรู้
และรวมตัวกันข้ึน มีการสังเคราะห์ มีการหายใจ และมีการพัฒนาเรื่อยมา 
 จากนั้น ผู้เขียนอธิบายว่า ขณะที่สิ่งมีชีวิตเซลล์เดียวถือก าเนิดขึ้น ก็จะมีกลุ่มของ
พลังงานเกิดขึ้นด้วย ซึ่งเรียกกลุ่มพลังงานนี้ว่า “วิญญาณ” ซึ่งถือเป็นส่วนส าคัญของ
กระบวนการชีวิต วิญญาณ คือ กลุ่มของพลังงานที่มีความมุ่งหมาย (เจตนา) นั่นคือ เจตนาที่
จะด ารงชีวิตและสืบทอดเผ่าพันธุ์ (หน้า 138) และวิญญาณ คือ พลังงานส าคัญที่คอย
ขับเคลื่อนให้ชีวิตด าเนินไปได้ 

 9 : ไตรลักษณ์ในทฤษฎีวิวัฒนาการ (2) 
บทนี้เป็นบทสุดท้ายของหนังสือ ผู้เขียนได้น าเสนอใน 2 ประเด็น ได้แก่ สายพันธุ์

ที่เปลี่ยนแปลงและการเกิดดับของเซลล์ 
สายพันธุ์ที่ เปลี่ยนแปลง : ประเด็นนี้  ผู้ เขียนชวนผู้ อ่านดูว่า ชีวิตมีความ

เคลื่อนไหว เปลี่ยนแปลงไปอย่างไร คือ มองให้เห็นว่า ชีวิตล้วนไม่มีความเที่ยงเกิดขึ้นแล้วดับลง 
คงทนอยู่ไม่ได้ ผันแปรไปตามเหตุปัจจัย ไม่มีความเป็นตัวตน นอกจากนั้น ผู้เขียนยังพูดถึง
การผ่าเหล่า (Mutation) คือ ปัจจัยส าคัญที่ท าให้เกิดการวิวัฒนาการของชีวิต และพูดถึงดี
เอ็นเอ (Deoxyribonucleic Acid) อันเป็นโมเลกุลในโครโมโซมที่อยู่ในนิวเคลียสของเซลล์ที่
ท าหน้าที่เก็บข้อมูลทางพันธุกรรมของสิ่งมีชีวิตและคัดลอกตัวเอง ทุกครั้งที่เซลล์แบ่งตัว 
สามารถถ่ายทอดไปยังลูกหลานได้ (หน้า 146) และการผ่าเหล่าเกิดการเปลี่ยนแปลงที่ดีเอ็นเอ 
และผู้เขียนสรุปว่า ชีวิตไม่เคยคงทนอยู่ได้ และไม่มีรูปร่างตัวตนที่แท้จริง มนุษย์ก็เช่นกัน                            
ในอนาคตเราจะมีรูปร่างและคุณสมบัติที่เปลี่ยนแปลงไปจาก เดิม (หน้า 147) 
 การเกิดดับของเซลล์ : ประเด็นนี้ เป็นประเด็นสุดท้ายที่ผู้เขียนอธิบายถึงเซลล์ 
การเกิดดับของเซลล์อันเป็นส่วนประกอบของชีวิตว่าความจริงแล้วเซลล์ในร่างกายของคนเรา
เกิดดับอยู่เสมอ เซลล์มีอายุขัยของมัน มีเซลล์เกิดขึ้นมาทดแทนเซลล์เก่าที่เสื่อมสภาพไป 
(หน้า 150) ผู้เขียนพยายาม 
 อธิบายการเกิดดับของเซลล์ในร่างกาย เพ่ือให้มองเห็นถึงความเป็นไตรลักษณ์ที่
ซุกซ่อนอยู่ในร่างกาย (รูปขันธ์) ว่าเกิดดับอยู่ตลอดเวลา หาตัวตนที่แท้จริงไม่ได้ และสุดท้าย



              วารสารวิชาการ มจร บุรี รัมย์  | 463 
      ปีท่ี 10  ฉบับท่ี 1 (2568) : มกราคม-เมษายน 

ผู้เขียนก็สรุปไว้อย่างน่าสนใจว่า “ร่างกายในปัจจุบัน จึงไม่ใช่ร่างกายในอดีต เรามีหัวใจดวงใหม่ 
สมอง ผิวหนัง กล้ามเนื้อ กระดูก และอวัยวะส่วนใหญ่ในร่างกายเป็นของใหม่ ไม่ใช่อวัยวะ
เดียวกับตอนที่ถือก าเนิดขึ้นมา เพราะฉะนั้น อย่าหลงคิดว่า ร่างกายเราเป็นตัวตนอันเที่ยงแท้ 
ร่างกายของเราเปลี่ยนแปลงอยู่ตลอดเวลา ตั้งแต่เกิดขึ้นมาจนกระทั้งตายลง และเสื่อมสลายไป” 
(หน้า 155) 
 

3. ทัศนบทวิจารณ์ 
หลังจากได้อ่านหนังสือ เรื่อง ไตรลักษณ์ในควอนตัม แล้ว ผู้วิจารณ์มีข้อวิจารณ์ ดังนี้ 
1. ลักษณะของหนังสือ 

 เป็นหนังสือประเภทธรรมประยุกต์ที่มีความน่าสนใจอย่างยิ่ง เพราะเป็นหนังสือที่
น าเสนอถึงองค์ความรู้เรื่องไตรลักษณ์ทางพระพุทธศาสนา ซึ่งเป็นค าสอนส าคัญยิ่งมาอธิบาย
ได้อย่างกลมกลืนกับองค์ความรู้ทางวิทยาศาสตร์สมัยใหม่ โดยเฉพาะเรื่องควอนตัมในทาง
ฟิสิกส์ จัดเป็นหนังสือที่น าเสนอ อธิบายข้อมูลในสองส่วนได้อย่างน่าสนใจ ด้วยภาษาที่ผู้อ่าน
สามารถอ่านและเข้าใจได้โดยง่าย 

 2. การเรียบเรียงเนื้อหา 
 การเรียบเรียงเนื้อหา ผู้เขียนได้เรียบเรียงเนื้อหาโดยแบ่งออกเป็น 9 บท ซึ่งในแต่
ละบทก็จะมีประเด็นย่อย 2 - 3 ประเด็น โดยเริ่มอธิบายเนื้อหาจากองค์ความรู้ เรื่อง                                   
ไตรลักษณ์ทางพระพุทธศาสนา จากนั้นก็เป็นการอธิบายองค์ความรู้ทางวิทยาศาสตร์สมัยใหม่ 
และต่อด้วยการอธิบายเรื่องไตรลักษณ์ในควอนตัมฟิสิกส์ และไตรลักษณ์ในทฤษฎี                                        
วิวัฒนาด้วยภาษาท่ีผู้อ่านสามารถเข้าใจได้โดยง่าย เป็นการอธิบายเชิงเปรียบเทียบข้อมูลทาง
พระพุทธศาสนาและวิทยาศาสตร์สมัยใหม่ ได้อย่างลึกซึ้งและน่าสนใจเป็นอย่างยิ่ง  

 3. ลักษณะการน าเสนอเนื้อหา 
 ในการน าเสนอเนื้อหาของหนังสือนั้น ผู้เขียนได้มีการน าเสนอเนื้อหาทั้งในส่วน
ขององค์ความรู้ทางพระพุทธศาสนาและความรู้ทางวิทยาศาสตร์สมัยใหม่ด้วยการใช้ภาษาที่
ผู้อ่านสามารถเข้าใจได้ง่ายและมีการสอดแทรกพุทธพจน์คั่นระหว่างบทที่สอดคล้องกับ
เนื้อหาได้อย่างน่าสนใจ กล่าวได้ว่า หนังสือเล่มนี้มีการน าเสนอเนื้อหาที่ทุกคนอ่านได้สบาย 
แม้ว่าเนื้อหาจะเป็นเรื่องที่ละเอียดลึกซึ้ง ไม่ว่าจะเป็นเนื้ อหาในทางพระพุทธศาสนาและ
เนื้อหาทางวิทยาศาสตร์สมัยใหม่ 
 

 

 

 



464 | Academic MCU Buri ram Journal  
         Vol. 10  No. 1 (2025) : January–April 

 4. แรงบันดาลใจในการเขียน 
 จากการอ่านหนังสือเล่มนี้ ท าให้เห็นว่าผู้เขียนศึกษาข้อมูลที่เป็นความรู้ทาง
วิทยาศาสตร์ โดยเฉพาะวิทยาศาสตร์สมัยใหม่เรื่องควอนตัมและได้ศึกษาความรู้ทาง
พระพุทธศาสนาเรื่องไตรลักษณ์ อันเป็นความรู้ที่ลึกซึ้ง จากนั้นก็เกิดแรงบันดาลใจที่ต้องการ
น าเสนอให้ผู้อ่านได้เห็นและเข้าใจถึงความกลมกลืนขององค์ความรู้ทั้งสองภาคส่วน โดยได้
น าเสนอในเชิงเปรียบเทียบด้วยภาษาที่เข้าใจง่าย ซึ่งจะก่อให้เกิดประโยชน์ในการเรียนรู้ใน
องค์ความรู้ทั้งสองภาคส่วน 

5. จุดเด่น 
5.1 การน าเสนอแนวคิดใหม่ การผสมผสานแนวคิด "ไตรลักษณ์" ในพุทธศาสนา 

(อนิจจัง ทุกขัง อนัตตา) เข้ากับฟิสิกส์ควอนตัมถือเป็นเรื่องที่แปลกใหม่และท้าทาย ช่วยให้
ผู้อ่านมองเห็นความเชื่อมโยงระหว่างวิทยาศาสตร์และจิตวิญญาณได้ดี 

5.2 การให้ข้อมูลเชิงลึกในมิติทางวิทยาศาสตร์และปรัชญา  หนังสือมีการ
อธิบายพื้นฐานของฟิสิกส์ควอนตัมในแบบที่คนทั่วไปสามารถเข้าใจได้ ทั้งยังพยายามเชื่อมโยง
แนวคิดนี้กับไตรลักษณ์ ซึ่งท าให้ผู้อ่านได้เข้าใจลึกซึ้งเกี่ยวกับธรรมชาติของความไม่เที่ยง 
ความไม่ทนทาน และความไม่มีตัวตนในมุมมองทางวิทยาศาสตร์ 

5.3 กระตุ้นความคิดในเชิงปรัชญา การน าเสนอแนวคิดเชิงพุทธศาสนาใน
บริบทของฟิสิกส์ควอนตัมสามารถกระตุ้นให้ผู้อ่านเกิดค าถามเกี่ยวกับความหมายของชีวิต 
การด ารงอยู่ และธรรมชาติของสรรพสิ่งได้ ซึ่งเหมาะส าหรับผู้อ่านที่สนใจทั้งเรื่องวิทยาศาสตร์
และปรัชญา 

6. จุดด้อย 
6.1 การใช้ภาษาที่เข้าใจยากส าหรับผู้ที่ไม่ใช่ผู้เชี่ยวชาญ เนื่องจากเนื้อหา

ของฟิสิกส์ควอนตัมมีความซับซ้อน หนังสืออาจต้องการการอธิบายที่เข้าใจง่ายขึ้น หรือการใช้
ภาษาท่ีไม่ซับซ้อนเกินไป เพ่ือให้ผู้อ่านทั่วไปสามารถเข้าถึงเนื้อหาได้ง่ายกว่าเดิม 

6.2 ความชัดเจนในการเชื่อมโยงระหว่างแนวคิดไตรลักษณ์กับควอนตัม 
แม้ว่าการเชื่อมโยงระหว่างไตรลักษณ์และควอนตัมจะเป็นจุดเด่น แต่บางจุดอาจยังอธิบายไม่
ละเอียดพอ ซึ่งอาจท าให้ผู้อ่านรู้สึกว่ายังไม่ชัดเจนหรือขาดความเชื่อมโยงระหว่างสองแนวคิดนี้ 
การเพ่ิมตัวอย่างท่ีชัดเจนขึ้นหรือการเปรียบเทียบที่เข้าใจง่ายจะช่วยให้เนื้อหามีความเข้าใจได้
ง่ายยิ่งขึ้น 

6.3 การขยายเนื้อหาในแง่ของการปฏิบัติธรรม ผู้อ่านบางคนอาจต้องการ
แนวทางหรือข้อคิดที่สามารถน าไปใช้ในชีวิตประจ าวันได้ ดังนั้น การเพ่ิมเนื้อหาเกี่ยวกับการ
น าแนวคิดไตรลักษณ์ไปใช้ในชีวิตจริงจะท าให้ผู้อ่านสามารถน าสิ่งที่ได้เรียนรู้ไปปฏิบัติได้มากขึ้น 

 



              วารสารวิชาการ มจร บุรี รัมย์  | 465 
      ปีท่ี 10  ฉบับท่ี 1 (2568) : มกราคม-เมษายน 

4. สรุป 
เมื่อผู้อ่านได้อ่านหนังสือเล่มนี้จนจบ จะได้รับความรู้ลึกซึ้งเกี่ยวกับไตรลักษณ์ใน

พระพุทธศาสนา พร้อมทั้งได้รับความรู้ทางวิทยาศาสตร์สมัยใหม่ โดยเฉพาะทฤษฎีควอนตัม 
หนังสือเล่มนี้ช่วยเปิดมุมมองใหม่ให้ผู้อ่านได้เห็นว่าความรู้ในพระพุทธศาสนาและความรู้ทาง
วิทยาศาสตร์มีความสอดคล้องกันอย่างน่าท่ึง และไม่ได้มีความขัดแย้งกันแต่อย่างใด 

ผู้วิจารณ์มองว่าหนังสือเล่มนี้สามารถช่วยให้ผู้ อ่านเข้าถึงสัจธรรมของชีวิต 
โดยเฉพาะในเรื่องไตรลักษณ์ ได้แก่ ความไม่เที่ยง (อนิจจัง) ความเป็นทุกข์ (ทุกขัง) และความ
ไม่มีตัวตน (อนัตตา) อีกทั้งยังช่วยให้ผู้อ่านน าความรู้ที่ได้ไปประยุกต์ใช้ในชีวิตประจ าวันได้
อย่างมีประสิทธิภาพ 
 ส าหรับการอ่านหนังสือเล่มนี้ ผู้วิจารณ์แนะน าว่าผู้อ่านควรมีพ้ืนฐานความรู้
เบื้องต้นเกี่ยวกับไตรลักษณ์และทฤษฎีควอนตัม เพ่ือให้สามารถท าความเข้าใจเนื้อหาได้อย่าง
ลึกซึ้งมากยิ่งขึ้น ทั้งนี้ ผู้วิจารณ์ยืนยันว่าหนังสือเล่มนี้เหมาะส าหรับทุกคน เพราะนอกจากจะ
ช่วยเสริมสร้างความรู้ทั้งทางพระพุทธศาสนาและวิทยาศาสตร์แล้ว ยังสามารถประยุกต์ใช้ใน
การด าเนินชีวิตในสังคมปัจจุบันได้อย่างลงตัว เพ่ือสร้างความสุขที่แท้จริงในชีวิตประจ าวัน 
 

เอกสารอ้างอิง 

มาติเยอ ริการ์ และตริน ชวน ตวน. (2554). ควอนตัมกับดอกบัว . กรุงเทพมหานคร : 
ส านักพิมพ์สวนเงินมีมา. 

พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต). (2555). ไตรลักษณ.์ ม.ป.ท. 
วัชระ งามจิตรเจริญ. (2558). พุทธธรรม ควอนตัม สัมพันธภาพ. กรุงเทพมหานคร: ส านักพิมพ์

กรีน-ปัญญาญาณ. 
สิรวิชญ์ รัตน์จินดา. (2562). ไตรลักษณ์ในควอนตัม. กรุงเทพมหานคร: ส านักพิมพ์กอถึงฮอ. 
สิรวิชญ์ รัตน์จินดา. (2555). สมองควอนตัมดึงดูดความส าเร็จ. กรุงเทพมหานคร: ส านักพิมพ์                                       

กอถึงฮอ. 
องค์ทะไลลามะ (His Holiness the Dalai Lama).  (2565) .  จักรวาลในหนึ่ งอะตอม                                 

(The Universe in a Single Atom).  ( พิ ม พ์ครั้ งที่  3).  ก รุ ง เ ทพมหานคร : 
ส านักพิมพ์: สวนเงินมีมา. 

https://www.naiin.com/writer/021693
https://www.naiin.com/publisher/001846

