
Journal of Buddhist Innovation and Management 

Vol. 7 No. 3 May – June 2024 pp. 207-218. 207 

 

การพัฒนาทุนมนุษย์ตามแนวพระพุทธศาสนา* 
HUMAN CAPITAL DEVELOPMENT ACCORDING TO BUDDHISM 

 
พระครูสมุห์พูลสวัสด์ิ ฐิตสีโล 

Phrakhrusamu PhoonSawat Thitasilo 
วัดท่าตอน 

Wat Tha Ton 
Corresponding Author E-mail: 6401104312@mcu.ac.th 

 
บทคัดย่อ 
 บทความวิชาการนี ้นำเสนอการพัฒนามนุษย์ตามแนวพุทธศาสนา เนื ่องจาก
หลักธรรมคำสอนของพระพุทธศาสนาเป็นระบบวิชาความรู้ที่สามารถนำมาประยุกต์ใช้ใน
ชีวิตประจำวันได้ โดยวิชาความรู้ดังกล่าวจะก่อให้เกิดการพัฒนาชีวิตทั้งกาย จิต ปัญญา
และรวมถึงการพัฒนาสภาพแวดล้อมของชีวิตด้วย ทั้งนี้เพราะพระพุทธศาสนา มองสรรพ
สิ่งเป็นธรรมชาติแวดล้อมซึ่งกันและกัน จึงปฏิบัติต่อทุกสิ่งให้เสมือนต่างก็เป็นส่วนหนึ่งของ
โลก และเป็นสิ่งที่ต้องเกื้อกูลกัน ทำให้สามารถนำหลักการดังกล่าวมาประยุกต์ใช้ในการ
พัฒนามนุษย์ ธรรมชาติ สิ่งแวดล้อม ตลอดจนสังคมและประเทศให้เกิดการพัฒนาที่ยั่งยืน 
โดยบทความนี้ต้องการนำเสนอเครื่องมือในการสร้างปัญญาให้กับมนุษย์ซึ่งก็คือ การศึกษา 
โดยแบ่งออกเป็น 2 แบบ คือ 1. การศึกษาทั่วไป และ 2. การศึกษาแบบไตรสิกขา เพื่อจะ
ใช้การศึกษานั้นในการพัฒนามนุษย์ตามแนวพุทธศาสตร์ เป็นไปเพื่อการพัฒนาบุคคลให้
สามารถดำรงตนอยู่ได้ด้วยดี มีชีวิตที่มีคุณค่า สามารถอยู่ร่วมกับผู้อื ่นได้ อีกทั้งรู ้จักใช้
ทรัพยากรอย่างประหยัดมีประสิทธิภาพ ไม่ทำลายสิ่งแวดล้อมเพื่อความดำรงอยู่ของตน
และเพ่ือนมนุษย์ทั้งในปัจจุบันและอนาคต 
คำสำคัญ: การสร้างปัญญา; การพัฒนามนุษย์; หลักพุทธศาสตร์ 
 
Abstract 
 This academic paper presents human development according to 
Buddhism because the teachings of Buddhism are a system of knowledge that 
can be applied in daily life. This knowledge will lead to the development of 
physical mental and intellectual life as well as the development of the 

 
*Received May 20, 2022; Revised September 12, 2023; Accepted September 16, 2023 



208 
 วารสารพุทธนวัตกรรมและการจัดการ 

ปีที่ 7 ฉบับที ่3 พฤษภาคม – มิถุนายน 2567 น. 207-218. 

 

environment of life. This is because Buddhism sees all things as natural 
surroundings. therefore, treating everything as if they are part of the world 
and something that must support each other This makes it possible to apply 
such principles to the development of human beings’ nature the 
environment as well as society and the country for sustainable development. 
This article would like to present a tool to create intelligence for humans 
which is education which is divided into 2 types: 1. General education 2. 
Trisikkha education to use that education to develop human beings according 
to Buddhism in order to develop people to be able to live well Live a 
valuable life able to coexist with others and know how to use resources 
economically and efficiently without damaging the environment for the 
existence of oneself and fellow human beings both now and in the future. 
Keywords: Intelligence Creation; Human Development; Buddhist Principles 
 
บทนำ 
 ชีวิตมนุษย์ประกอบด้วยขันธ์ 5 การทำงานประสานกันของขันธ์ 5 ทำให้มนุษย์รับรู้
โลกได้ โดยมีช่องทางติดต่ออยู่ 2 ชุดคือ ชุดที่รับเข้า ได้แก่ ตา หู จมูก ลิ้น กาย และใจ และ
ชุดที่แสดงออก ได้แก่ กาย วาจา และใจ โลกที่ศึกษาคือ โลกตามการรับรู้ของมนุษย์เอง 
ได้ผลการศึกษา คือ ปัญญารู้ตามความเป็นจริง คือ รู้ชัดในอริยสัจ 4 ซึ่งพระพุทธศาสนา
อธิบายไว้หลายนัย จากมรรคมีองค์ 8 ปรับให้เป็นหลักการปฏิบัติเพื่อการศึกษาจากหยาบ
ไปหาประณีต เป็น 3 ประการ เรียกว่า ไตรสิกขา อันจะนำผู ้ศึกษาบรรลุภาวะชีวิตที่  
สมบูรณ์ คือ มีปัญญาพ้นทุกข์สิ ้นเชิง และเป็นเป้าหมายการศึกษาในระดั บอุดมคติ 
ด้วยพระพุทธศาสนาพิจารณาเป้าหมายไว้หลายแนว แต่ละแนวให้ข้อสังเกตุเกี ่ยวกับ
การศึกษาในแง่มุมที่ต่างกัน กิจกรรมการศึกษาก็สืบเนื่องจากไตรสิกขา เมื่อทำกิจกรรม
การศึกษาก็มีกระบวนการศึกษาเกิดขึ ้นเป็นการเปลี ่ยนแปลงทางศีล สมาธิ ปัญญา 
กัลยาณมิตร และโยนิโสมนสิการเป็นปัจจัยเอื้อให้เกิดการพัฒนา ส่วนสังคมพระพุทธศาสนา
มี 2 ประเภท สังคมฆราวาส และสังคมผู้บวช ซึ่งมีลักษณะเป็นสังคมการศึกษา มีการ
เลือกสรรสมาชิก การจัดระเบียบสังคมโดยอาศัยวินัยสงฆ์เป็นหลัก และเป็นสังคมที่มีโอกาส
ในการศึกษา และบรรยากาศทางการศึกษาสูงกว่าสังคมฆราวาส 
 มีผู ้เช ี ่ยวชาญทางพระพุทธศาสนาได้เสนอแนวคิดไว้หลายท่าน เช่น พูนสุข 
สนองลักษณ์ (2532) ได้ทำการศึกษาวิจัยเรื ่อง แนวคิดทางการศึกษาของพระเทพเวที 
(ประยุทธ์ ปยุตโต) พบว่า ลักษณะของการศึกษาที่ควรจะเป็นตามแนวคิดของท่าน เน้นการ



Journal of Buddhist Innovation and Management 

Vol. 7 No. 3 May – June 2024 pp. 207-218. 209 

 

นำหลักพุทธปรัชญามาประยุกต์ใช้กับการศึกษา โดยการศึกษาตามแนวนี้คือ กระบวนการ
สร้างปัญญาเพื่อประโยชน์ในการดำเนินชีวิตทั้งในส่วนบุคคลและสังคม และนำไปสู่ความ
เป็นอิสระ แก้ปัญหาได้ ทำให้เกิดความสุข หรือหลุดพ้นจากความทุกข์ (วิมุตติ) แต่ทั้งผู้สอน
และผู้เรียนตามแนวคิดนี้ต้องมีการพัฒนาการครบทั้ง 4 ด้าน คือ พัฒนาทางกาย พัฒนา
ทางสังคม พัฒนาทางจิตใจ และพัฒนาทางปัญญา โดยผู้สอนต้องสามารถทำให้ผู้เรียนเกิด
ปัญญา เกิดความคิดที่ถูกต้อง กระบวนการเรียนการสอนที่จัดต้องเป็นไปเพื่อให้ผู้เรียนเกิด
การรับรู้ที่บริสุทธิ์ ปราศจากอวิชชา และตัณหา เป็นการสร้างปัญญา ฉันทะ และกรุณา 
เพื่อนำไปสู่การแก้ปัญหาได้ คือ ความพ้นทุกข์ หลักสูตรตามแนวคิดนี้ ได้แก่ การใช้หลัก
บูรณาการคู่กับพัฒนาการในทุกระบบทุกข้ันตอนของการจัดการศึกษา 
 
การศึกษาคือเครื่องมือในการสร้างปัญญาให้กับมนุษย์ 
 อย่างไรก็ตามการศึกษาหลักธรรมของพระพุทธศาสนานั้นต้องเกิดจากการเรียนรู้ 
(ปริยัติ) และการตั้งใจปฏิบัติในขณะเดียวกัน (ปฏิบัติ) จึงเกิดการประจักษ์แจ้งผล (ปฏิเวธ) 
พระพุทธเจ้าทรงให้ความสำคัญกับการศึกษาและคนที่มีการศึกษา เพราะว่าการศึกษาเป็น
เครื่องมือในการสร้างปัญญาให้กับมนุษย์ ดังพุทธพจน์ในมงคล 38 ประการ ข้อหนึ่งกล่าวว่า 
การรอบรู้ศิลปวิทยาเป็นมงคลสูงสุดในประเด็นเรื่องการศึกษาตามแนวพุทธศาสตร์ ได้
นำเสนอแนวคิดเรื่องการศึกษาว่า ตรง กับคำว่า สิกขา ในวรรณกรรมทางพระพุทธศาสนา 
หมายถึง กระบวนการเรียน การฝึกอบรม การค้นคว้า วิจัย การพัฒนา ตลอดจนการรู้แจ้ง
เห็นจริงในสิ่งทั้งหลายตามสภาพที่เป็นจริงของสิ่งเหล่านั้น สิกขาในพระพุทธศาสนานั้น 
(พระธรรมโกศาจารย์ (เงื่อม อินฺทปญฺโญ , 2537) กล่าวว่าคือ การปฏิบัติศีล สมาธิ และ
ปัญญา การศึกษาท่ีสมบูรณ์ต้องทำความเป็นมนุษย์ให้ถูกต้องและสมบูรณ์ อันประกอบด้วย 
 1. ความฉลาด หรือสติปัญญาในขั้นพื้นฐานพอตัว คือพอแก่ความต้องการ คือ  
การเรียนหนังสือ     
 2. มีความรู้เรื่องวิชาชีพและอาชีพพอตัว คือ การเรียนอาชีพ 
 3. มีมนุษยธรรม คือ มีความเป็นมนุษย์อย่างถูกต้อง คือ การเรียนความเป็นมนุษย์ 
ซึ่งกระทำได้ด้วยการสอนการอบรมจริยธรรม  
 หากพิจารณาการศึกษาในทรรศนะของพุทธปรัชญาจะมีลักษณะ ดังต่อไปนี้ 
 1. มีลักษณะเปิดทั่วไป ไม่เลือกชั้นวรรณะ ไม่ได้จำกัดเฉพาะบุรุษ หรือสตรีเพศ 
 2. มีลักษณะเล็งประโยชน์และความสุข คือเป็นประโยชน์ปัจจุบัน อนาคต และ
ประโยชน์อย่างยิ่ง หรือประโยชน์อย่างสูงสุด เล็งความสุขที่อิงวัตถุและไม่อิงวัตถุ 
 3. มีทั้งเพ่ือตนเองและเพ่ือผู้อื่น 
 4. มีลักษณะเป็นการพัฒนาทั้งกายและจิต 



210 
 วารสารพุทธนวัตกรรมและการจัดการ 

ปีที่ 7 ฉบับที ่3 พฤษภาคม – มิถุนายน 2567 น. 207-218. 

 

 5. มีลักษณะเป็นกระบวนการเพ่ิมพูนความรู้ และประสบการณ์ตามลำดับ 
 นอกจากนั ้น การศึกษาตามหลักพุทธปรัชญาการศึกษาไว้ว ่า พุทธปรัชญา
การศึกษา มุ่งเน้นไปที่การพัฒนากาย วาจา ใจ โดยมีขั้นตอนในการพัฒนาตามหลักของ
ไตรสิกขา คือ ศีล สมาธิ และปัญญา 
 กระบวนการของการศึกษาตามแนวพุทธศาสตร์ มุ่งฝึกอบรมและพัฒนามนุษย์ทุก
คนทุกระดับ โดยพิจารณาส่วนประกอบทั้ง 3 ส่วนในตัวมนุษย์ คือ ทั้งกาย จิต และปัญญา 
เพื่อให้รู้จักดำเนินชีวิตและกระทำกิจต่าง ๆ เพื่อประโยชน์ทั้งปัจจุบันและอนาคต ทั้งต่อ
บุคคลอื่น ๆ ตลอดจนสรรพสิ่ง เพื่อช่วยเหลือเกื้อกูลซึ่งกันและกัน โดยการศึกษาที่เป็นไป
เพื ่อการพัฒนาปุถุชนชาวโลกในระดับโลกียสุขตามแนวพุทธศาสตร์ แบ่งออกเป็น 2 
ประเภท คือ 1. การศึกษาทั่ว ๆ ไป เป็นการศึกษาที่ได้จากปัจจัยภายนอก หรือจากผู้อ่ืน  
ที่เรียกว่า ปรโตโฆสะ ได้แก่ การสั่งสอน การแนะนำ การถ่ายทอดจากพ่อแม่ ครู อาจารย์ 
เพ่ือน หนังสือ สื่อมวลชน วัฒนธรรม สิ่งแวดล้อมทางสังคม รวมถึงวิชาการต่าง ๆ ซึ่งเปรียบ
ได้กับวิชาความรู้ที่มีการศึกษาอยู่ในปัจจุบัน ซึ่งในทรรศนะของพระพุทธศาสนาการศึกษา
แบบนี้เป็นแนวทางการฝึกฝนเพื่อการแก้ปัญหาภายนอกที่เกี ่ยวข้องกับการดำเนินชีวิต
โดยทั่วไป แต่ยังไม่ใช่การศึกษาเพื ่อการแก้ปัญหาภายในตามแนวทางการศึกษาแบบ
ไตรสิกขา ซึ่งเป็นทางออกที่เหมาะสมของมนุษย์ 2. การศึกษาแบบไตรสิกขา เป็นการศึกษา
ที่เกิดจากปัจจัยภายในตัวมนุษย์ ซึ่งเรียกว่า โยนิโสมนสิการ แปลว่า การทำในใจโดยแยบ
คาย หมายถึง การคิดถูกวิธี ความรู้จักคิด หรือคิดเป็น ดังนี้ 
 1. คิดพิจารณาให้ดีก่อน แล้วจึงบริโภคปัจจัย 4 
 2. คิดพิจารณาให้ดีก่อน แล้วจึงเว้นไม่กระทำสิ่งที่เป็นบาปเป็นอกุศล 
 3. คิดพิจารณาให้ดีก่อนแล้วอดกลั้นต่ออารมณ์ต่าง ๆ ที่สมควรแก่การอดกลั้น เช่น 
ความวิปริตของธรรมชาติ ความเหนื่อยยาก ลำบากทุกข์ทรมานที่เกิดทางกาย และความ
เจ็บที่เกิดจากการกระทำของผู้อื่น 
 4. คิดพิจารณาให้ดีก่อน แล้วมองเห็นโทษของการตรึกนึกถึงเรื ่องที ่อยากได้ 
พยาบาท และมุ่งเบียดเบียนทำลาย จึงบรรเทาความคิดเหล่านั้น เพื่อไม่ให้เกิดแผดเผา
รุนแรงเกินไป 
 กิจกรรมของการคิดตามแนวพุทธศาสตร์ จะเริ ่มมาจากจิต ซึ่งการคิดนี้มีผลทั้ง
ในทางท่ีดีและไม่ดี ดังอธิบายต่อไปนี้ 
 1. หากสิ่งที่นำมาคิดเป็นเรื่องไม่ดี จิตจะกำหนดเห็นคุณค่าของสิ่งนั้น จนกลายเป็น
ความพอใจในสิ่งนั้นและคิดถึงเรื่องนั้นมาก ๆ ทำให้เกิดความเปลี่ยนแปลงทางจิตเป็นความ
เร่าร้อน กระวนกระวาย ต้องหาทางเพื่อตอบสนองความต้องการของตน เป็นการแสวงหา
ในทางที่ผิด เพราะเริ่มต้นคิดในทางที่ผิด ดังเช่น การที่มนุษย์เห็นว่า มนุษย์เป็นศูนย์กลาง 



Journal of Buddhist Innovation and Management 

Vol. 7 No. 3 May – June 2024 pp. 207-218. 211 

 

และเป็นนายเหนือธรรมชาติ ขาดความเคารพในคุณค่าของธรรมชาติมุ่งเอาชนะและใช้
ประโยชน์จากธรรมชาติ ทำให้เกิดทัศนคติแบบวัตถุนิยมและบริโภคนิยม รวมทั้งคตินิยม
ลดทอนลง จึงเป็นสาเหตุนำไปสู่การทำลายทรัพยากรธรรมชาติอย่างมากมาย ทั้งนี้เพียง
เพ่ือปรนเปรอประสาทสัมผัสของมนุษย์นั่นเอง 
 2. หากภายในจิตเก็บสิ่งที่ดีไว้ จิตกำหนดหมายเห็นค่าของความดีนั้น เกิดความ
พอใจในสิ ่งนั้น นำเรื ่องเหล่านั ้นมาคิด จิตเกิดความกระตือรือร้นทีจะแสวงหาความดี
เหล่านั้น คือรู้จักคิดให้เกิดการแสวงหาสิ่งที่ตนต้องการจะดำเนินไปในทางสุจริต เพราะเริ่ม
มาจากการคิดเป็น คือมีความคิดด ี
 
การศึกษาเพ่ือพัฒนามนุษย์ตามแนวพุทธศาสตร์ 
 กระบวนการเรียนการสอน เพ่ือให้เกิดการพัฒนาตามแนวพุทธศาสตร์ สามารถจัด
สรุปในองค์ธรรมอริยสัจ 4 ได้ไม่ว่าจะในส่วนของจุดมุ่งหมาย เนื้อหา กระบวนการเรียนการ
สอน วิธีการปฏิบัติ และการตรวจสอบประเมินผล องค์ธรรมทั้ง 4 ของอริยสัจ ประกอบด้วย
เรื่องเก่ียวกับทุกข์ สมุทัย นิโรธ และมรรคสรุปได้ดังนี้ (ไพรัช  สู่แสนสุข, 2539) 
 1. การเรียนการสอน เพื่อให้รู้ลักษณะหรือธรรมชาติของทุกข์ สมุทัย นิโรธ และ
มรรค ว่ามีลักษณะเป็นเช่นไร มีลำดับและสัมพันธ์เกี่ยวเนื่องกันอย่างไร ในแต่ละองค์ธรรม 
 2. การเรียนการสอนการปฏิบัติตามกิจในอริยสัจ 4 ของแต่ละองค์ธรรม ได้แก่ 
  2.1 การกำหนดรู้ทุกข์ การทำความเข้าใจในทุกข์หรือลักษณะของปัญหา
ที่เกิดขึ้น 
  2.2 การรู้ชัดในสาเหตุของทุกข์หรือปัญหาว่า ควรละควรแก้ไขที ่ตรง
สาเหตุที่แท้จริง ซึ่งสาเหตุหลักของทุกข์ในชีวิตมนุษย์ คือ ตัณหา 
  2.3 การรู้ชัดในเป้าหมาย หรือกำหนดเป้าหมาย และมีความซาบซึ้งพอใจ
ในเป้าหมายที่จะพึงเกิดเมื่อแก้ปัญหาได้ และเป้าหมายสูงสุดในชีวิตมนุษย์ที่ควรบรรลุ คือ 
การพ้นทุกข์ 
  2.4 การรู้ในวิธีการแก้ปัญหาว่า เมื่อกระทำตามวิธีการนั้นแล้วสามาร
แก้ปัญหาได้ทำให้ลดทุกข์ หมดทุกข์ได้ ในการพัฒนาชีวิตนั้นมรรคหรือวิธีการแก้ทุกข์ที่
สมบูรณ์ ที่ควรทำให้มากคือ มรรคมีองค์ 8 หรือการศึกษาและปฏิบัติในศีล สมาธิ และ
ปัญญา 
 3. การประจักษ์ในผลของอริยสัจ 4 เมื่อมีการเรียนรู้ หรือปฏิบัติในมรรคในหนทาง
ที่ถูกต้อง ซึ่งผู้เรียนจะประจักษ์ชัดด้วยตัวเอง และจะมีความสามารถในการเรียนรู้และการ
ตรวจสอบตนเองได้ว่าตนเองรู้และได้รับผลการปฏิบัติอย่างไรบ้าง กล่าวคือ รู้ว่าทุกข์ตนได้
กำหนดรู้แล้วเขา้ใจปัญหาถูกต้องแล้ว รู้ว่าสมุทัยก็ได้ละได้แล้ว สาเหตุปัญหาแก้ได้แล้ว รู้ว่า



212 
 วารสารพุทธนวัตกรรมและการจัดการ 

ปีที่ 7 ฉบับที ่3 พฤษภาคม – มิถุนายน 2567 น. 207-218. 

 

เป้าหมายหรือประโยชน์ที่พึงได้รับก็ได้รับแล้ว และรู้ว่ามรรคนั้นตนได้เจริญแล้ว ได้ปฏิบัติ
ตามวิธีการที่ดีที่ถูกต้องนั้นแล้ว การตรวจสอบและประเมินผลจาการเรียนรู้จากการปฏิบัติ
ด้วยตนเองเป็นการตรวจสอบและประเมินจากการประจักษ์ภาวะโดยตรง สำหรับการ
ตรวจสอบและประเมินผลดังกล่าวโดยผู้อื่นก็มีความเป็นไปได้ในลักษณะการตรวจสอบโดย
อ้อม ด้วยการสังเกตผ่านทางการแสดงออกทางกาย และวาจา 
 ระดับและประเภทของการเรียนการสอนในทางพุทธศาสตร์ กำหนดได้ 2 ระดับคือ 
 1. ระดับโลกุตตรธรรม ที่มุ่งประโยชน์สูงสุด คือ หมดทุกข์โดยสิ้นเชิงเป็นหนทางสู่
ภาวะการไม่ปรุงแต่ง 
 2. ระดับโลกียธรรม หรือเรียกอีกลักษณะหนึ่งว่าระดับศีลธรรม ที่เป็นไปเพ่ือ
ประโยชน์ปัจจุบัน และประโยชน์ภายหน้า (ภพหน้า) เป็นหนทางสู่ภาวะชีวิตที่ทุกข์น้อยลง 
ด้วยการเป็นอยู่และสัมพันธ์กับชีวิตอ่ืนลักษณะเบียดเบียนกันน้อยลง เกื้อกูลกันและกันมาก
ขึ้น 
 สภาพจัดการเรียนการสอนในพุทธศาสนา ให้ความสำคัญกับทั้งเหตุและปัจจัยทั้ง
ภายนอกและภายใน เพราะต่างมีผลต่อลักษณะและทิศทางของการเรียนรู้และการรู้ได้มาก 
คือเหตุนั้นเป็นการปรุงแต่งให้แต่ละชีวิตมีรายละเอียดที ่แตกต่างกันอย่างหลากหลาย  
มีปัจจัยภายในแตกต่างกันหลายลักษณะ เช่น มีสัญญาเดิม มีศรัทธาที่ต่างกัน ศักยภาพของ
ความเพียร สติ สมาธิ และปัญญา (โยนิโสมนสิการ) มีต่างกัน อีกทั้งเหตุเดิมจะมีผลต่อ
โอกาสการพบปัจจัยใหม่ที่ส่งผลต่อการเรียนรู้ต่างกัน ผู้เรียนแต่ละคนจึงมีลักษณะเฉพาะตน
ที่ต้องการวิธีการสอนที่มีลักษณะสอดคล้องกับตน ทั้งปัจจัยภายนอกหรือสภาพแวดล้อม 
ทั้งสภาพแวดล้อมเชิงชีวิตสังคมและสภาพแวดล้อมกายภาพเชิงวัตถุ ล้วนมีผลต่อลักษณะ
และทิศทางการเรียนรู้ได้ ทำนองเดียวกันกับปัจจัยภายใน เช่น สัญญาดังที่กล่าวแล้วข้างต้น 
โดยปัจจัยภายนอกที่ดีที่สำคัญ คือ ปัจจัยทางชีวิต สังคม เช่น พ่อ แม่ พี่น้อง ครูอาจารย์ 
และแม้ผู ้คนรอบข้างในสังคม ควรมีลักษณะเป็นกัลยาณมิตร เพราะกัลยาณมิตรมี
ความสำคัญต่อการชี้นำและส่งเสริมการเรียนรู้ที่ถูกที่ควรได้มาก ส่วนปัจจัยภายนอกทาง
กายภาพก็มีส่วนสนับสนุนการเรียนรู้ให้เป็นไปได้ดี ถ้าสิ่งแวดล้อมทางกายภาพนั้นมีลักษณะ
เหมาะสม (สัปปายะ) อย่างไรก็ตาม สิ่งแวดล้อมทางวัตถุมีลักษณะที่ต้องการการจัดการ  
ทั้งการแสวงหา การดูแลรักษา และการปรับใช้ หลักสันโดษ และการรู้ประมาณในการ
บริโภค มีความจำเป็นต้องนำมาเป็นหลักในการจัดการกับสิ่งแวดล้อมทางวัตถุด้วย เพื่อให้
ได้ประโยชน์สูงสุด และคุณค่าที่แท้ของวัตถุนั้นโดยไม่เสียเวลากับการแสวงหาและดูแล
รักษาวัตถุนั้นมากไป  
 จึงสรุปได้ว่า ความรู้ที่พึงได้รับจากการศึกษานี้ ต้องเป็นไปเพ่ือการพัฒนาบุคคลให้
สามารถดำรงตนอยู่ได้ด้วยดี มีชีวิตที่มีคุณค่า สามารถอยู่ร่วมกับผู้อื ่นได้ อีกทั้งรู ้จักใช้



Journal of Buddhist Innovation and Management 

Vol. 7 No. 3 May – June 2024 pp. 207-218. 213 

 

ทรัพยากรอย่างประหยัดมีประสิทธิภาพ ไม่ทำลายสิ่งแวดล้อมเพื่อความดำรงอยู่ของตน
และเพ่ือนมนุษย์ทั้งในปัจจุบันและอนาคต 
 
การพัฒนามนุษย์ตามแนวพุทธศาสตร์ 
 ด้วยเหตุที่พระพุทธศาสนา ซึ่งเป็นศาสนาที่คนไทยส่วนใหญ่นับถือ และมีอิทธิพล
ต่อชีวิตความเป็นอยู่ของคนไทยมาช้านาน จนกล่าวได้ว่า หลักคำสอน และแนวทางในการ
ปฏิบัติตามหลักการทางพระพุทธศาสนา มีส่วนเกี่ยวข้องกับการพัฒนาชีวิตความเป็นอยู่
ของคนไทยเป็นอย่างมากดังปรากฎในรายงานผลการศึกษาดังต่อไปนี้ 
 ดลมนรรจน์ บากา (2532) ได้ทำการศึกษาวิจ ัยเร ื ่อง การศึกษาวิเคราะห์
เปรียบเทียบความเชื่อทางศาสนา และผลกระทบที่มีต่อลักษณะสังคม เศรษฐกิจ และแนว
การดำเนินชีวิตของชาวพุทธและชาวมุสลิมในชนบทศึกษาเฉพาะกรณี อำเภอสุไหงปาตี 
จังหวัดนราธิวาส พบว่าชาวพุทธส่วนใหญ่มีความเชื่อมั่นในพระรัตนตรัย กรรมและนิพพาน 
ทำให้ชาวพุทธมีความเกรงกลัวต่อผลของการกระทำบาป ไม่สนใจประกอบอาชีพที่ขัดต่อคำ
สอนของศาสนาพุทธ และมีการสวดมนต์ไหว้พระเป็นประจำทุกวัน เสียสละทรัพย์สิน
บริจาคทาน ทำบุญในโอกาสต่าง ๆ และรักษาศีลห้า ส่วนชาวมุสลิมนั้นเชื่อว่า พระเจ้า เป็น
ผู้กำหนดวิถีทางการดำเนินชีวิตแต่พระองค์ได้ให้สติปัญญาแก่มนุษย์ เพื่อที่จะเลือกปฏิบัติ
กระทำความดีหรือความชั่ว มนุษย์มีอิสระที่จะเลือกกระทำโดยที่พระเจ้าเป็นผู้ให้พลังใน
การกระทำ พระเจ้าให้มนุษย์มีความสามารถที่จะพูด แต่มนุษย์จะพูดดีหรือชั่วนั้น ย่อม
แล้วแต่มนุษย์เอง แม้อัลลอฮ์จะให้อิสระแก่มนุษย์ในการเลือกประกอบการงานใด ๆ แต่ก็
ต้องอยู่ภายใต้เงื่อนไขที่เป็นไปได้ตามพระประสงค์ของอัลลอฮ์ 
 เมื่อพิจารณาถึงความคิด ความเชื่อ ในส่วนที่เป็นรากฐานทางพระพุทธศาสนา 
เนื่องน้อย บุณยเนตร (2537) ได้ทำการศึกษาวิจัยเรื ่อง จริยศาสตร์สภาวแวดล้อมใน
พระพุทธศาสนา: สำนึกทางศาสนาที่หยั่งโยงสรรพสิ่งทั่วสากล พบว่า โลกทัศน์ของพุทธ
ปรัชญาที่หยั่งโยงสรรพสิ่งทั่วสากลนั้น ปฏิเสธความมีอยู่ของตัวตน คือมนุษย์ สัตว์ โลก
ธรรมชาติ ฯลฯ เป็นเพียงชื่อสมมติของกระแสความเปลี่ยนแปลงต่าง ๆ ที่ดำเนินไปตามเหตุ
ปัจจัย และมีความสัมพันธ์เกี ่ยวโยงอิงอาศัยซึ่งกันและกัน มนุษย์ไม่แปลกแยกจากโลก
ธรรมชาติ ความเปลี่ยนแปลงในจุดใดจุดหนึ่งย่อมมีผลต่อภาพรวมทั้งหมด มนุษย์มิได้เป็น
ศูนย์กลางของโลก ไม่มีการลำดับความสูงต่ำของคุณค่า โลกนี้มิใช่เป็นเพียงทางผ่านของ
มนุษย์เพื่อไปสู่โลกหน้าที่ดีกว่า แต่มนุษย์สามารถเข้าถึงซึ่งสัจจธรรมหรือความจริงของโลก
ด้วยการปฏิบัติตนให้เป็นส่วนหนึ่งของสังคมโลกที่เกื้อกูลสิ่งต่าง ๆ ในโลก ซึ่งโดยธรรมชาติ
แล้วต่างอิงอาศัยกัน ด้วยการปฏิบัติต่อทุกสิ่งทุกอย่าง มีฉันทะ เมตตา และกรุณา พุทธ
ปรัชญาครอบคลุมทั้งโลกมนุษย์ ศีลธรรม คุณธรรม ความสัมพันธ์ทางสังคม ฯลฯ ความรู้



214 
 วารสารพุทธนวัตกรรมและการจัดการ 

ปีที่ 7 ฉบับที ่3 พฤษภาคม – มิถุนายน 2567 น. 207-218. 

 

มิใช่อำนาจในการดูดซับถือเอาประโยชน์จากธรรมชาติ แต่ความรู้คือคุณธรรมในการทำ
ตนเองให้เกื้อกูลสนับสนุนกับสิ่งอื่นในโลก 
 สรุปได้ว่า แนวความคิดของพุทธปรัชญาเป็นการอยู่ร่วมกันกับธรรมชาติ และการ
อยู่กันนี้เป็นการแสดงออกถึงการเติบโตทางปัญญา การบรรลุศักยภาพที่จะสัมพันธ์เป็น
อันหนึ่งอันเดียวกับทุกสิ่ง ในขณะที่แนวความคิดของปรัชญาตะวันตกเป็นไปในลักษณะ  
ต่าง ๆ คือ ทั้งท่ีมีความเห็นว่ามนุษย์แยกออกจากธรรมชาติ โดยถือว่า มนุษย์เป็นผู้ปกครอง
ธรรมชาติ เป็นผู้ดูแลธรรมชาติ และพยายามเป็นอันหนึ่งอันเดียวกับธรรมชาติ 
 อย่างไรก็ตาม หากพิจารณาโลกทัศน์ของพุทธปรัชญาเกี่ยวข้องกับสภาวะของ
ธรรมชาตินั้นได้ปรากฎผลการศึกษาวิเคราะห์ในรายงานการวิจัย เรื่องหน้าที่ทางจริยธรรม
ของมนุษย์ต่อสภาพแวดล้อมทางธรรมชาติของเนื ่องน้อย บุณยเนตร (2537) ซึ ่งมี
จุดมุ่งหมายที่จะพิจารณาการให้เหตุผลเกี่ยวกับหน้าที่ทางจริยธรรมของมนุษย์ในการรักษา
สภาพแวดล้อมทางธรรมชาติ เพื่ออนุชน เพื่อช่วยเหลือเพื่อนมนุษย์ ซึ่งอยู่ห่างไกลในการ
รักษาสภาพแวดล้อมทางธรรมชาติ เพื่อความอยู่รอดของสังคมโดยส่วนรวม โดยศึกษา
ความคิดของนักปราชญ์ต่าง ๆ ศึกษาพิจารณาหน้าที ่ของมนุษย์ที ่ม ีต ่อก ารร ักษา
สภาพแวดล้อมทางธรรมชาติ วิเคราะห์ของประเทศที่เจริญแล้วในการช่วยเหลือประเทศ
ยากจนหรือด้อยพัฒนา และศึกษาขอบเขตอำนาจหน้าที่ของรัฐกับสิทธิแห่งเสรีภาพของ
ประชาชนในการที่จะเข้าไปเกี่ยวข้องกับวิถีการดำเนินชีวิตของประชาชน ซึ่งผลการศึกษา
พบว่า จริยศาสตร์สภาพแวดล้อมถือความสมดุลของสภาพแวดล้อมทางธรรมชาติเป็นคุณ
ค่าสูงสุด มีคุณค่าในตัวของมันเอง แต่ตามเหตุผลแล้วเป็นไปได้ยาก การมีชีวิตที่คุ้มค่าของ
มนุษย์ เป็นสิ่งซึ่งมีเหตุผลมากที่สุด มนุษย์มีหน้าที่ที่จะรักษาสภาพแวดล้อมทางธรรมชาติ
ต่ออนุชนรุ่นถัดไปเท่านั้น ไม่อาจบอกได้ถึงในระยะยาว การให้ความช่วยเหลือเพ่ือปรับปรุง
สภาพแวดล้อมทางธรรมชาติเป็นหน้าที่ทางจริยธรรมของประเทศที่เจริญแล้ว เนื่องจาก
หลักความยุติธรรม ส่วนการละเว้นจากความช่วยเหลือนอกจากจะเป็นความยุติธรรมแล้วยัง
ถือว่า เป็นการทำร้ายประเทศด้อยพัฒนา และหากว่าความเสื่อมโทรมของสภาพแวดล้อม
ทางธรรมชาติเลวร้ายลง จนกระทั่งอาจเกิดอันตรายแก่ความอยู่รอดของสังคมโดยส่วนรวม
แล้ว รัฐมีหน้าที่ท่ีจะต้องจำกัดอิสรภาพส่วนตัวบางประการของประชาชน 
 ดังนั ้น จ ึงกล่าวได้ว ่า หลักคำสอนของพระพุทธศาสนามีความสัมพันธ์กับ
สภาพแวดล้อม หรือสิ ่งแวดล้อมด้วย วินัย วีระวัฒนานนท์ และสีวลี ศิร ิไล (2530)  
ได้ทำการศึกษาวิจัยเรื ่อง สิ่งแวดล้อมศึกษาตามหลักพุทธธรรม พบว่า  เนื้อหาสาระของ
พระพุทธศาสนาเน้นที่มองสิ่งแวดล้อมทางกายภาพ และตัวมนุษย์ว่าเป็นสิ่งที่เปลี่ยนแปลง
ไปตามเหตุปัจจัยตามกฎธรรมชาติเช่นเดียวกัน มนุษย์จะสามารถดำรงชีวิตในสังคมได้อย่าง
มีความสุขจะต้องเข้าใจสภาวะของตนเองปฏิบัติงานให้สอดคล้องกับธรรมะ อันเป็นกฎ



Journal of Buddhist Innovation and Management 

Vol. 7 No. 3 May – June 2024 pp. 207-218. 215 

 

ธรรมชาติ ซึ ่งจะสามารถนำไปสู่จุดมุ่งหมายสูงสุดของชีวิตได้ นั่นคือ การหลุดพ้นหรือ
นิพพาน  
 การศึกษาพระพุทธศาสนา น่าจะมีส่วนต่อการดำเนินชีวิตของมนุษย์นั้น บุญน้อย 
มุ่งงาม (2533) ได้ทำการศึกษาวิจัยเรื่อง การศึกษาเชิงวิเคราะห์ค่านิยมแบบพุทธและการ
ดำเนินชีวิตของชาวพุทธในปัจจุบัน ศึกษาเฉพาะกรณีอำเภอเมือง จังหวัดอุบลราชธานี 
พบว่า พระพุทธศาสนาและพระสงฆ์ยังคงมีบทบาทต่อสังคมไทยมาก แม้ว่าสังคมกำลัง
เปลี่ยนแปลง แต่ชาวไทยร้อยละ 95.02 ก็ยังนับถือพระพุทธสาสนา และชาวพุทธกลุ่ม
ตัวอย่างจากการวิจัยภาคสนาม จำนวน 300 คน จาก 3 กลุ่มอาชีพ คือ พ่อค้า หรือนัก
ธุรกิจ นักศึกษาวิทยาลัยครู และนักศึกษาพยาบาลในวิทยาลัยพยาบาลสรรพสิทธิประสงค์ 
อุบลราชธานี มีความเชื่อและค่านิยมแบบพุทธเกี่ยวกับการให้ทาน รักษาศีล บุญและบาป 
การดำรงชีวิตประจำวัน ความเมตตากรุณา การเฉลี ่ยแบ่งปัน การอยู ่ร่วมกัน ความ
ขยันหมั่นเพียร การคบมิตร ความไม่ประมาท การพึ่งตนเอง ความสันโดษ การใช้ปัญญา
และเหตุผล ถูกต้องและตรงตามหลักพระพุทธศาสนา แต่ความเชื่อเรื่องกรรมและการใช้ผล
ของกรรมอันเป็นส่วนหนึ่งของบุญและบาปซึ่งสัมพันธ์กับการดำเนินชีวิตประจำวัน ยังไม่
ถูกต้องตามหลักพระพุทธศาสนา เพราะมีความเชื่อเบี่ยงเบนว่ากรรมจะให้ผลแก่ผู้กระทำ
ในทางลบเท่านั้น 
 การที่พระพุทธศาสนาเกี่ยวข้องกับการดำเนินชีวิตของมนุษย์ และสิ่งแวดล้อมของ
มนุษย์นั้น เนื่องจากการดำเนินชีวิตของมนุษย์ประกอบด้วยกิจกรรมหลายส่วน คือ ทั้งด้าน
การเมือง เศรษฐกิจและสังคม ซึ่ง  
 สมบูรณ์ สุขสำราญ (2527) ได้ทำการศึกษาวิจัยเร ื ่อง พุทธศาสนากับการ
เปลี่ยนแปลงทางการเมืองและสังคม พบว่า กรอบทฤษฎีตะวันตกนั้นได้รับอิทธิพลมาจาก
โลกทัศน์ของคนตะวันตก ซึ่งมีพื้นฐานสำคัญอยู่บนคติ ความเชื่อและวัฒนธรรมที่แตกต่าง
ไปจากคนไทย คติ ความเชื่อ และวัฒนธรรมตะวันตกนั้นส่วนมากมีรากเหง้าอยู่บนระบบ
ความเชื่อส่วนที่เป็นคริสต์ศาสนา การมองข้ามความสำคัญของความสัมพันธ์และปฏิสัมพันธ์
ระหว่างศาสนากับสังคม การเมือง และเศรษฐกิจมีความสำคัญอย่างมาก ซึ่งอาจนำไปสู่
ความไม่เข้าใจปรากกการณ์ทางสังคม และการเมือง ที่เกิดขึ้นในสังคมหนึ่ ง ๆ อย่างแท้จริง
ได้ และประเด็นสำคัญดังกล่าวมีนัยสำคัญเท่ากับการละเลยการทำความเข้าใจวิถีชีวิต
ส่วนรวมของสังคม หรืออีกนัยหนึ่งวัฒนธรรมของสังคม ซึ่งรากเหง้าสำคัญอย่างหนึ่งของวิถี
ชีวิตหรือวัฒนธรรมของแต่ละสังคมนั ้นก็คือศาสนา ศาสนากับการเปลี ่ยนแปลงทาง
การเมืองและสังคมมีความสัมพันธ์กันอย่างใกล้ชิด การเปลี่ยนแปลงใด ๆ ที่เกิดขึ้นในทาง
การเมืองและสังคม ย่อมจะมีผลกระทบต่อศาสนา และในทำนองเดียวกันการเปลี่ยนแปลง
ทางศาสนาก็จะมีผลกระทบทางการเมืองและสังคมเช่นเดียวกัน 



216 
 วารสารพุทธนวัตกรรมและการจัดการ 

ปีที่ 7 ฉบับที ่3 พฤษภาคม – มิถุนายน 2567 น. 207-218. 

 

 ประเด็นเรื่องความสัมพันธ์ระหว่างพระพุทธศาสนากับวิถีชีวิต หรือวัฒนธรรมของ
แต่ละสังคมนั้น สุภาพรรณ ณ บางช้าง และคณะ (2529) ได้ทำการศึกษาวิจัยเรื ่อง  
การประยุกต์หลักพุทธธรรมมาใช้ในการพัฒนาชนบท เพื่อมุ่งศึกษาหาลักษณะและสาเหตุ
ของภาวะศาสนา ศีลธรรมของชาวชนบทกลุ่มหนึ่ง แล้วทดลองหาแนวทางปรับปรุงแก้ไข
หรือส่งเสริมส่วนที่มีอยู่แล้วให้ดียิ่งขึ้น ด้วยการใช้หลักพุทธธรรมมาเป็นหลักดำเนินการแล้ว
ประเมินผลและอุปสรรคของการทดลองเพื่อจะได้พิจารณาหาแนวทางการพัฒนาศาสนา 
ศีลธรรม ในชนบทนั้น และในชนบทอื่นของประเทศต่อไป คณะผู้วิจัยกำหนดขั้นตอนการ
ดำเนินงานโดยแบ่งเป็น 3 ขั้น คือ สำรวจข้อมูลพื้นฐานปฏิบัติทดลอง และประเมินผลการ
ทดลองทั้งหมด โดยเลือกกลุ่มทดลอง 2 หมู่บ้าน คือ หมู่บ้านเซินหย่อง และหมู่บ้านวังหว้า 
อำเภอแถลง จังหวัดระนอง ผลการวิจัยพบว่า การที่จะบรรลุเป้าหมายการพัฒนาให้คนใน
ชุมชนมีเจตคติและพฤติกรรมอย่างน้อยที่สุดในระดับศีล 5 และธรรม 5 ซึ่งเป็นขั้นพื้นฐาน
ให้ได้นั้นจะต้องพัฒนาศาสนาให้มีสถานภาพที่พร้อมที่จะเป็นกลไกลไปสู่การสร้างศีลธรรม
ทั้ง 5 ด้าน คือ ศาสนธรรม ศาสนบุคคล ศาสนสถาน ศาสนวัตถุ และศาสนพิธี และงาน 
การพัฒนาศาสนาศีลธรรมในชนบทจะสำเร็จหรือไม่ ขึ้นอยู่กับการยอมรับปัญหาของคนใน
ท้องถิ่นว่ามีอยู่จริง และจำเป็นต้องแก้ไขคุณภาพและบทบาทของผู้นำฝ่ายพระและฆราวาส 
คุณสมบัติและการแสดงออกของผู้ทำงาน การสร้างความสัมพันธ์และศรัทธา ตลอดจนการ
ประสานความร่วมมือกับเจ้าหน้าที่ท้องถิ่น   
 
สรุป 
 สรุปได้ว่า การศึกษาหลักธรรมของพระพุทธศาสนานั้นต้องเกิดจากการเรียนรู้ 
(ปริยัติ) และการตั้งใจปฏิบัติในขณะเดียวกัน (ปฏิบัติ) จึงเกิดการประจักษ์แจ้งผล (ปฏิเวธ) 
พระพุทธเจ้าทรงให้ความสำคัญกับการศึกษาและคนที่มีการศึกษา เพราะว่าการศึกษาเป็น
เครื่องมือในการสร้างปัญญาให้กับมนุษย์ พุทธปรัชญาการศึกษา มุ่งเน้นไปที่การพัฒนากาย 
วาจา ใจ โดยมีขั ้นตอนในการพัฒนาตามหลักของไตรสิกขา คือ ศีล สมาธิ และปัญญา 
เพื่อให้รู้จักดำเนินชีวิตและกระทำกิจต่าง ๆ เพื่อประโยชน์ทั้งปัจจุบันและอนาคต ทั้งต่อ
บุคคลอื่น ๆ ตลอดจนสรรพสิ่งเพื่อช่วยเหลือเกื้อกูลซึ่งกันและกันเป็นไปเพื่อการพัฒนา
ปุถุชนชาวโลกในระดับโลกียสุขตามแนวพุทธศาสตร์ ที่เรียกว่า ปรโตโฆสะ และโยนิโส
มนสิการ   
 กระบวนการเรียนการสอน เพ่ือให้เกิดการพัฒนาตามแนวพุทธศาสตร์ สรุปในองค์
ธรรมอริยสัจ 4 ซึ่งประกอบด้วยเรื่องเกี่ยวกับทุกข์ สมุทัย นิโรธ และมรรค เมื่อมีการเรียนรู้ 
หรือปฏิบัติในมรรคในหนทางที ่ถ ูกต้องผู ้ เร ียนจะประจักษ์ชัดด้วยตัวเอง และจะมี



Journal of Buddhist Innovation and Management 

Vol. 7 No. 3 May – June 2024 pp. 207-218. 217 

 

ความสามารถในการเรียนรู้และการตรวจสอบตนเองได้ว่าตนเองรู้และได้รับผลการปฏิบัติ
อย่างไรบ้าง  
 สภาพจัดการเรียนการสอนในพุทธศาสนา ให้ความสำคัญกับทั้งเหตุและปัจจัยทั้ง
ภายนอกและภายใน ปัจจัยภายในแตกต่างกันหลายลักษณะ เช่น มีสัญญาเดิม มีศรัทธาที่
ต่างกัน ศักยภาพของความเพียร สติ สมาธิ และปัญญา (โยนิโสมนสิการ) มีต่างกัน ปัจจัย
ภายนอกหรือสภาพแวดล้อม ล้วนมีผลต่อลักษณะและทิศทางการเรียนรู้ได้ ปัจจัยทางชีวิต
สังคม เช่น พ่อ แม่ พี่น้อง ครูอาจารย์ และแม้ผู้คนรอบข้างในสังคม ควรมีลักษณะเป็น
กัลยาณมิตร ก็มีความสำคัญต่อการชี้นำและส่งเสริมการเรียนรู้ 
 
เอกสารอ้างอิง  
ดลมนรรจน์ บากา. (2532). การศึกษาวิเคราะห์เปรียบเทียบความเชื่อทางศาสนาและ

ผลกระทบที่มีต่อลักษณะสังคม เศรษฐกิจและแนวการดำเนินชีวิตของชาวพุทธ
และชาวมุสลิม: ศึกษาเฉพาะกรณี อำเภอสุไหงปาตี จังหวัดนราธิวาส (วิทยานิพนธ์
อักษรศาสตรมหาบัณฑิต  สาขาว ิชาศาสนาเปรี ยบเที ยบ )  กร ุ ง เทพฯ :
มหาวิทยาลัยมหิดล.   

เนื่องน้อย บุณยเนตร. (2537). จริยศาสตร์สภาวะแวดล้อม: โลกทัศน์ในพุทธปรัชญาและ
ปรัชญาตะวันตก. กรุงเทพฯ: สำนักพิมพ์จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย. 

บุญน้อย มุ่งงาน. (2533). การศึกษาเชิงวิเคราะห์ค่านิยมแบบพุทธและการดำเนินชีวิต 
ของชาวพุทธในปัจจุบัน: ศึกษาเฉพาะกรณี  อำเภอเมืองจังหวัดอุบลราชธานี  
(วิทยานิพนธ์อักษรศาตรมหาบัณฑิต สาขาวิชาศาสนาเปรียบเทียบ). กรุงเทพฯ: 
มหาวิทยาลัยมหิดล.   

พระธรรมโกศาจารย์ (เงื่อม อินฺทปญฺโญ). (2537). เป้าหมายของการศึกษา. กรุงเทพฯ: 
สำนักพิมพ์นิพพาน. 

พูนสุข สนองลักษณ์. (2532). วิเคราะห์แนวคิดทางการศึกษาของพระเทพเวที (ประยุทธ์ 
ปยุตฺโต) (วิทยานิพนธ์ครุศาตรมหาบัณฑิต สาขาการบริหารการศึกษา). กรุงเทพฯ: 
จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย. 

ไพรัช สู่แสนสุข. (2539). หลักการและกระบวนการของการเรียนรู้และการสอนตามหลัก
พุทธศาสตร์ (วิทยานิพนธ์ครุศาสตรดุษฎีบัณฑิต สาขาวิชาพื้นฐานการศึกษา). 
กรุงเทพฯ: จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย. 

วินัย วีระวัฒนานนท์ และสิวลี ศิริไล. (2530). สิ ่งแวดล้อมศึกษาตามหลักพุทธธรรม 
(รายงานการวิจัย). นครปฐม: มหาวิทยาลัยมหิดล.   



218 
 วารสารพุทธนวัตกรรมและการจัดการ 

ปีที่ 7 ฉบับที ่3 พฤษภาคม – มิถุนายน 2567 น. 207-218. 

 

สมบูรณ์ สุขสำราญ. (2527). พุทธศาสนากับการเปลี่ยนแปลงทางการเมืองและสังคม . 
กรุงเทพฯ: สำนักพิมพ์จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย.  

สุภาพรรณ ณ บางช้าง. (2529). การประยุกต์หลักพุทธธรรมมาใช้ในการพัฒนาชนบท 
(พิมพ์ครั้งที่ 2). กรุงเทพฯ: โรงพิมพ์จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย.   


