
Journal of Buddhist Innovation and Management 

Vol. 6 No. 5 September – October 2023 pp. 209-221. 209 

 

พุทธศาสนาในประเทศศรีลังกา* 
BUDDHISM AT SRI LANKA 

 
พระครูวิโรจน์อินทคุณ (เอกชัย อินฺทโชโต), วารีญา ม่วงเกลี้ยง 

Phrakruvirojintakun (Akekachai Intrachoto), Wareeya Muangkliang 
มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

Mahachulalongkornrajavidyalaya University 
Corresponding Author E-mail: awareeya@gmail.com 

 
บทคัดย่อ 
 บทความวิชาการนี้ มุ่งเน้นในการศึกษา 1. ความรู้พื้นฐานเกี่ยวกับประเทศศรีลังกา 
2. พุทธศาสนาในประเทศศรีลังกาและ 3. แนวโน้มพุทธศาสนาในประเทศศรีลังกา  
 ผลจากการศึกษาพบว่า 1. ประเทศศรีลังกา มีทรัพยากรที่มีค่ามาก เป็นดินแดน
พุทธศาสนา แต่การต่อสู้กับพวกทมิฬ ยังมีอยู่ไม่ได้ขาดตั้งแต่อดีตมาจนถึงปัจจุบัน มีหลาย
ศาสนาที่ต้องการแย่งชิงฐานศรัทธาหรือผู้นับถือในศาสนานั้น ๆ 2. พุทธศาสนาในประเทศ
ศรีลังกา ในสมัยของพระเจ้าอโศกมหาราช หลังจากการทำสังคายนา ครั้งที่ 3 พระองค์ได้
ทรงจัดส่งสมณทูตประกาศพุทธศาสนา สายที่เดินทางไปศรีลังกา(เกาะสิงหล) มีพระมหินท
เถระ เป็นหัวหน้าสาย พระเจ้าเทวานัมปิยติสสะผู้เป็นสหายของพระเจ้าอโศกมหาราช 
ศรัทธาเลื่อมใสในพุทธศาสนา ได้มอบถวายมหาเมฆวัน สร้างเป็นวัดชื่อว่า วัดมหาวิหาร จึง
เกิดมีพระภิกษุและภิกษุณีเป็นจำนวนมากถือว่าเป็นยุครุ่งเรืองของพุทธศาสนาในยุคนั้น  
3. แนวโน้มพุทธศาสนาในประเทศศรีลังกา ต้องอาศัยปัจจัยหลายๆด้าน ไม่ว่าจะเป็น
เศรษฐกิจ สังคม การเมือง โดยเฉพาะอย่างยิ ่งการเมืองที ่ เก ิดจากในประเทศและ
ต่างประเทศล้วนเป็นบ่อทำลายพุทธศาสนาในประเทศศรีลังกา ถ้าผู้นำประเทศมีความนับ
ถือศรัทธาอย่างแท้จริงและเข้าถึงหลักธรรม มีรูปแบบที่ชัดเจนในการทำนุบำรุงพุทธศาสนา 
ก็จะเกิดความรุ่งเรืองคล้าย ๆ กับประเทศไทย 
คำสำคัญ: พุทธศาสนา; ประชาชน; ประเทศศรีลังกา 
 
 
 
 

 
*Received November 16, 2022; Revised January 10, 2023; Accepted January 10, 2023 



210 
Journal of Buddhist Innovation and Management 

Vol. 6 No. 5 September – October 2023 pp. 209-221. 
 

Abstract 
 This academic article focused on studies of 1. Basic knowledge about 
Sri Lanka 2. Buddhism in Sri Lanka and 3. Trends of Buddhism in Sri Lanka  
 The results of the study were found that 1. Sri Lanka has very valuable 
resources, is the land of Buddhism, but the fight against the Tamils still exists 
indefinitely from the past to the present. There are many religions that want 
to usurp their faith base or followers of that religion 2. Buddhism in Sri Lanka 
during the reign of King Asoka the Great after the third Sangha council meeting, 
he sent a nuncio or Samana Thuta to proclaim Buddhism. The line that 
traveled to Sri Lanka (Sinhala Island) was Phra Mahinda Thera as the head of 
the line. Lord Devanampiyatissa, a friend of Ashoka the Great had faith in 
Buddhism, presented Maha Mekhavan to build a monastery called "Wat Maha 
Viharn", resulting in a large number of monks and nuns. 3. Trends of Buddhism 
in Sri Lanka requires many factors, whether it be economic, social, political, 
especially the politics that originated in the country and abroad, are the 
prosperous period of Buddhism in Sri Lanka. If the country's leaders have true 
faith and access to the principles of Buddhism, there is a clear pattern of 
preserving Buddhism, then Buddhism will be prosperous similar to that in 
Thailand. 
Keywords: Buddhism; population; Sri Lanka 
 
บทนำ 
 ศรีลังกาคือดินแดนที่เคยเป็นศูนย์กลางในการเผยแผ่พุทธศาสนามาสู่รัฐต่าง  ๆ ใน
เอเชียตะวันออกเฉียงใต้ วัฒนธรรมพุทธจากศรีลังกาจึงมีอิทธิพลต่อวิถีพุทธของชนชาติ  
ต่าง ๆ ในภูมิภาคนี้อย่างมากและในทางกลับกันเมื่อพุทธศาสนาในศรีลังกาประสบปัญหา
จนเสื่อมทรามลง คณะสงฆ์จากรัฐในเอเชียตะวันออกเฉียงใต้ก็ได้มีส่วนช่วยพื้นฟูกิจการ
พุทธศาสนาในศรีลังกา การศึกษาเกี่ยวกับประวัติศาสตร์สมัยอาณาจักรของศรีลังกาจะช่วย
ให้เข้าใจถึงพัฒนาการของการเผยแผ่พุทธศาสนาในศรีลังกาและภูมิภาคอื่นๆ ซึ่งดำเนินไป
พร้อมกับการเปลี ่ยนแปลงทางการเมือง เศรษฐกิจ สังคมและวัฒนธรรมในดินแดนนี้ 
โดยเฉพาะปัญหาความขัดแย้งระหว่างชาวสิงหลและชาวทมิฬ ซึ่งเกิดขึ้นมาเป็นระยะนาน
กว่า 2,000 ปี ศรีลังกาถือว่าเป็นศูนย์กลางของพุทธศาสนานิกายเถรวาท (หินยาน) มา



Journal of Buddhist Innovation and Management 

Vol. 6 No. 5 September – October 2023 pp. 209-221. 211 

 

นับตั้งแต่สมัยพระเจ้าอโศกมหาราชทำการสังคายนาพุทธศาสนาครั้งที่ 3 ขึ้น ด้วยความ
เจริญและความยิ่งใหญ่ของพุทธศาสนาในศรีลังกานี้ ทำให้บ้านเมืองต่าง ๆ ในประเทศไทย
จึงเลือกที่จะรับเอาพุทธศาสนาจากศรีลังกาเข้ามาประดิษฐาน ณ บ้านเมืองของตน ทำให้
กรอบของความคิด ความเชื่อ และพุทธศิลป์ ดำเนินในแนวทางตามพุทธศาสนาแบบลังกาที่
ได้เลือกรับเข้ามา ที่เห็นได้ชัด คือ นับตั้งแต่สมัยทราวดี สุโขทัย ล้านนา อยุธยา (ตอนต้น) 
และเมื่อสมัยอยุธยาตอนปลาย พุทธศาสนาแบบลังกาได้เกิดความเสื่อมลง มีการปรับ
รูปแบบแนวคิดจากการผสมความเชื่อแบบพุทธศาสนาลังกากับพุทธศาสนาแบบขอม ซึ่ง
ตกค้างมาตั้งแต่ยุคก่อนหน้า เข้ามาเป็นรูปแบบของตนเองในแง่รูปแบบความคิด ความเชื่อ 
แต่พุทธศิลป์ยังคงยึดถือตามแบบความยิ่งใหญ่ของลังกา จนมาถึงยุคกรุงรัตนโกสินทร์ที่มี
การรื้อฟ้ืนความสัมพันธ์ทางพุทธศาสนาแบบลังกาเข้ามาอีกครั้ง จากการอัญเชิญปูชนียวัตถุ
เข้ามา อาทิ พระพุทธรูป พระบรมสารีริกธาตุ เป็นต้น จนถึงในช่วงเวลาต่อมาบทบาทของ
พุทธศาสนาในลังกาค่อย ๆ ลดอิทธิพลลง และถูกแทนที่ด้วยประวัติศาสตร์พุทธศาสนาใน
อินเดีย 
 ดินแดนไทยกับศรีลังกามีการติดต่อสัมพันธ์ทางด้านพุทธศาสนากันมาอย่าง
ยาวนาน โดยก่อนหน้าพุทธศตวรรษที่ 18 อาจมีการติดต่อสัมพันธ์ทางด้านพุทธศาสนา
ระหว่างกันมาแล้ว แต่หลักฐานด้านลายลักษณ์อักษรและพุทธศิลปกรรมยังมีน้อยเกินกว่า
จะอธิบายให้เห็นภาพความสัมพันธ์อย่างเป็นรูปธรรม กระทั่งราวพุทธศตวรรษที่ 18 19 อัน
เป็นระยะเวลาที่ในดินแดนไทยเกิดบ้านเมืองต่าง ๆ ขึ้น ได้แก่ นครศรีธรรมราช สุโขทัย 
ล้านนา และกรุงศรีอยุธยา ได้พบหลักฐานว่าพุทธศาสนาจากศรีลังกาได้เป็นแกนความเชื่อ
หลักของบ้านเมืองเหล่านี้ นักวิชาการนิยมเรียกพุทธศาสนาแบบนี้ว่า ลังกาวงศ์ เป็นพุทธ
ศาสนาที่ใช้ภาษาบาลีในการเขียนคัมภีร์ ซึ่งในปัจจุบันได้กำหนดเรียกพุทธศาสนาที่ใช้ภาษา
บาลีว่า พุทธศาสนาเถรวาท คนไทยในระยะนั้นมองว่าศรีลังกาเป็นศูนย์กลางความรุ่งเรือง
ของพุทธศาสนา ก่อให้เกิดการเดินทางไปสืบพุทธศาสนายังศรีลังกา ในที่สุดพุทธศาสนา
จากศรีลังกาซึ่งใช้ภาษาบาลีในการเขียนคัมภีร์ได้หยั่งรากลึกยังบ้านเมืองต่าง ๆ ในดินแดน
ไทย ก่อเกิดพัฒนาการขึ้นภายในโดยการผสมผสานกับประเพณีความเชื่อดั้งเดิมของแต่ละ
พื้นที่ ทำให้ดินแดนไทยได้กลายเป็นสถานที่ที่พุทธศาสนาเจริญรุ่ งเรืองไม่ยิ่งหย่อนไปกว่า
ดินแดนอื่นโดยเฉพาะอย่างยิ่งกรุงศรีอยุธยาราชธานีที่มีอายุยืนนานกว่าศูนย์กลางอื่น  ๆ ที่
ถือกำเนิดขึ้นในระยะเวลาเดียวกัน มีอำนาจทางการเมืองการปกครองมากที่สุดแห่งหนึ่งใน
เอเชียตะวันออกเฉียงใต้ และมีพุทธศาสนาที่รุ่งเรืองที่สุดแห่งหนึ่ง 
 พระพุทธศาสนาในลังกาทวีปที่แท้จริงเริ่มต้นในรัชกาลพระเจ้าเทวานัมปิยติสสะ 
(พ.ศ. 236 - 276) ผู้ครองราชย์ ณ เมืองอนุราธปุระ กษัตริย์พระองค์นี้ทรงมีไมตรีสนิทสนม
กับพระเจ้าอโศกมหาราช แห่งชมพูทวีป พระเจ้าอโศกทรงส่งพระมหินทเถระ พร้อมด้วย



212 
Journal of Buddhist Innovation and Management 

Vol. 6 No. 5 September – October 2023 pp. 209-221. 
 

คณะ (พระภิกษุ 4 รูป สามเณร 1 รูป อุบาสก 1 คน) มาเผยแพร่พระพุทธศาสนาในลังกา
ทวีป คณะศาสนทูตได้รับการต้อนรับจากพระมหากษัตริย์และประชาชนลังกาอย่างดียิ่ง 
พระพุทธศาสนาแพร่หลายอย่างรวดเร็ว มีผู้อุปสมบทมากมาย (วัดญาณเวศวัน, 2565)
พระพุทธศาสนาเข้ามาสู่ประเทศศรีลังกาเมื่อ พ.ศ. 236 ในรัชสมัยของพระเจ้าเทวานัมปิย
ติสสะ ทรงเลื่อมใสในพระพุทธศาสนา จนพุทธศาสนาเจริญรุ่งเรืองอยู่ในลังกา และได้เสื่อม
ถอยจากลังกา เนื่องจากการเข้ารุกรานของชาติตะวันตก ได้แก่ ฮอลันดา และอังกฤษ 
ต่อมาภายหลังพุทธศาสนาได้รับการฟื้นฟูอีกครั้ง โดยได้นิมนต์พระสงฆ์ชาวไทยไปเผยแผ่
และในขณะเดียวกันก็ได้เกิดนิกายอมรปุรนิกายจากพระชาวลังกาที ่ไปอุปสมบทจาก
ประเทศพม่า และรามัญนิกาย ไปอุปสมบทจากเมืองมอญ พุทธศาสนาได้เจริญรุ่งเรือง และ
เป็นพื้นฐานของวัฒนธรรมลังกา เป็นศาสนาประจำชาติ มีอิทธิพลต่อวิถีชีวิตคนลังกามาก 
(วอนเดอร์ฟูลแพคเกจ, 2565) ความรุ่งเรืองและความเสื่อมของพุทธศาสนาขึ้นอยู่กับปัจจัย
หลายอย่าง โดยเฉพาะอย่างยิ่งเสถียรภาพทางการเมือง และการอุปถัมภ์ค้ำจุนจากพระเจ้า
แผ่นดิน พุทธศาสนาและคณะสงฆ์ในลังกาถูกคุกคามจนสูญหายไปถึงสามครั้ง เนื่องจาก
การแย่งชิงอำนาจภายในและการรุกรานจากภายนอก ในระยะเวลากว่า 300 ปี ที่ลังกาถูก
ปกครองโดยชนชาติยุโรป 3 ชาติ มีความพยายามหลายครั้งที่จะทำลายพุทธศาสนาและ
เปลี่ยนคนพื้นเมืองให้ไปนับถือศาสนาคริสต์ เหตุการณ์เหล่านี้ รวมทั้งความรู้สึกภูมิใจและ
หวงแหนในมรดกวัฒนธรรมของตน เป็นแรงผลักดันให้ชาวศรีลังกาส่วนใหญ่รู้สึกถึงความ
จำเป็นที่จะต้องปกป้องศาสนาของตนอย่างกระตือรือร้น (ทวีวัฒน์ ปุณฑริกวิวัฒน์, 2551) 
 ด้วยความรุ่งเรืองของพุทธศาสนาในกรุงศรีอยุธยานี้ เมื่อพุทธศาสนาในศรีลังกา
ใกล้จะเสื่อมสูญ อันตรงกับช่วงกรุงศรีอยุธยาตอนปลาย รัชกาลสมเด็จพระเจ้าอยู่หัวบรม
โกศ กษัตริย์ชาวสิงหลคือพระเจ้ากิติสิริราชสิงหะจึงส่งราชทูตเข้ามายังกรุงศรีอยุธยา เพ่ือ
ขอพระสงฆ์สยามไปบวชเรียนกุลบุตรในเกาะศรีลังกา ผลจากการดำเนินการครั้งนั้นทำให้
พุทธศาสนาจากกรุงศรีอยุธยากลายเป็นส่วนหนึ่งของพุทธศาสนาในศรีลังกาตราบกระทั่ง
ปัจจุบัน เรียกกันว่า พุทธศาสนาสยามวงศ์"การเผยแผ่พุทธศาสนาสยามวงศ์สู่ศรีลังกาเป็น
ภาพสะท้อนให้เห็นว่า พุทธศาสนาในดินแดนไทยซึ่งมีรากฐานมาจากศรีลังกานั้น แม้จะผ่าน
การวิวัฒน์ตามเหตุปัจจัยต่าง ๆ แต่ก็ยังคงเป็นแบบแผนที่ชาวศรีลังกาให้การยอมรับนั่นอาจ
หมายความได้ว่า แม้กระทั่งสมัยกรุงศรีอยุธยาตอนปลายล่วงเลยจากจุดเริ่มต้นการรับพุทธ
ศาสนาจากศรีลังกามาหลายร้อยปี แต่ระเบียบแบบแผนประเพณียังคงสืบต่อกันมาไม่ขาด 
แม้ว่าอาจจะไม่เหมือนเดิมทั้งหมด แต่อย่างน้อยก็คงจะใกล้เคียงกับประเพณีดั้งเดิมของศรี
ลังกาที่สุดเท่าที่จะหาได้ในระยะนั้นชาวสิงหลจึงเลือกพระสงฆ์กรุงศรีอยุธยาให้ไปบวช
กุลบุตรตน (รุ่งโรจน์ ธรรมรุ่งเรือง, 2560)  



Journal of Buddhist Innovation and Management 

Vol. 6 No. 5 September – October 2023 pp. 209-221. 213 

 

 ประเทศไทยและประเทศลังกามีความสัมพันธ์กันมาหลายร้อยปี สืบเนื่องจากการ
ที่ไทยรับนับถือพุทธศาสนาแบบลังกาวงศ์เป็นศาสนาประจำชาติ การติดต่อระหว่างชาติทั้ง
สองเป็นลักษณะการให้และการตอบแทน กล่าวคือในตอนต้นพุทธศตวรรษที่ 19 ไทยรับนับ
ถือพุทธศาสนาแบบลังกาวงศ์จากลังกา และต่อมาเมื่อทางลังกาเกิดปัญหายุ่งยากทาง
การเมืองในปลายพุทธศตวรรษที่ 23 หมดสิ้นสมณวงศ์ ฝ่ายไทยได้สนองตอบด้วยการ
ช่วยเหลือก่อตั้งนิกายสยามวงศ์ในลังกา (พิมพ์รำไพ เปรมสมิทธ์, 2525) 
 ผู้เขียนมีความสนใจในเรื่องราวประวัติศาสตร์พุทธศาสนาในประเทศศรีลังกา 
เพราะเมื่อสังเกตแล้ว ศรีลังกา เสมือนหนึ่งเป็นความเชื่อมโยงความสัมพันธ์ระหว่างพุทธ
ศาสนาในประเทศไทยที่มีการสืบทอดมาจากประเทศศรีลังกาถึงแม้ปัจจุบันนี้พุทธศาสนาใน
ประเทศศรีลังกาจะมีความเฟื่องฟูลดน้อยลงถึงขณะนั้นก็ยังมีประวัติศาสตร์ที่น่าสนใจและ
น่าเขียนไว้ให้แก่ผู้สนใจต่อไปได้การศึกษาพุทธศาสนานั้นแก่นของพุทธศาสนาเถรวาทจะ
เน้นในเรื่องของพระธรรมและพระวินัยโดยยึดโยงตัวของพระศาสดาและพระรัตนตรัย
กล่าวคือพระพุทธพระธรรมพระสงฆ์และเน้นในเรื่องของหลักเหตุผลการปฏิบัติที่เชื่อมโยง
ไปสู่การบรรลุธรรมหรือสามารถพิสูจน์ได้ด้วยตนเองจะไม่ได้เน้นให้เชื่ออย่างเดียวแต่จะเน้น
ในเรื่องของการปฏิบัติเพื่อตนเองหลุดพ้นและสามารถถ่ายทอดให้ผู้อื่นเป็นการเผยแผ่ใน
ส่วนของปฏิเวธสัจธรรมได้ 
 ประเทศศรีลังกาเสมือนว่ามีพุทธศาสนาที่มั ่นคงยั่งยืนถ้ากล่าวถึงปัจจุบันเป็น
ลักษณะแบบนั้นแต่ถ้ามองลงไปลึกๆถึงรากแก่นจริง  ๆ แล้วก็อาจจะเหมือนมีสิ ่งที่เป็น
อุปสรรคหลายๆอย่างทั้งแนวคิดของคนในชาติที่มีหลายพวกหลายเหล่าอาจจะเรียกว่าคลื่น
ใต้น้ำหรือสภาพของเศรษฐกิจผู้นำที่มีความแตกต่างหลายๆอย่างเข้าไปเพราะฉะนั้นผู้เขยีน
จึงสนใจในเรื่องการเขียนประวัติศาสตร์พุทธศาสนาในประเทศศรีลังกาเพื่อให้เห็นความ
เชื่อมโยงและเกิดประโยชน์แก่พุทธศาสนาในประเทศไทยด้วยมีความเหมือนและความต่าง
หรือว่ามีการรื้อฟื้นพุทธศาสนาอย่างไรเชื่อมโยงกับพุทธศาสนาในอดีตอย่างไรผู้อ่านก็
อาจจะได้ประโยชน์ไม่มากก็น้อยในส่วนนี้ 
 ประเทศศรีลังกาได้รับวัฒนธรรมประเพณีและพุทธศาสนาส่วนใหญ่มาจากประเทศ
อินเดีย ซึ่งประเทศอินเดียเป็นประเทศที่ถือได้ว่า เป็นประเทศที่มีความสำคัญในทางพุทธ
ศาสนาเป็นอย่างมาก เพราะเป็นที่ประสูติ ตรัสรู้ และปรินิพพาน ของพระพุทธเจ้า เป็นที่
แสวงบุญของประชาชนทั่วโลก เช่นเดียวกันประเทศศรีลังกานั้นก็มีพุทธศาสนาไม่ต่างจาก
ประเทศอินเดียเลย ยังคงกลิ่นไอของความรุ่งเรืองของพุทธศาสนาในอดีต จะสังเกตได้ว่า 
ถ้าผู้ใดเคยไปประเทศศรีลังกาแล้ว จะได้เห็นความศรัทธาในพุทธศาสนาซึ่งไม่มีวันเสื่อม
คลาย ถึงแม้ว่าพระพุทธองค์จะเสด็จดับขันธ์ปรินิพพานไปนานแล้วก็ตามที ฉะนั้นแล้วจึง



214 
Journal of Buddhist Innovation and Management 

Vol. 6 No. 5 September – October 2023 pp. 209-221. 
 

ควรจดจำและประพฤติปฏิบัติตามชาวพุทธในศรีลังกาเพื่อเป็นการช่วยสืบทอดบวรพุทธ
ศาสนาให้อยู่ครบถ้วนถึงห้าพันปี 
 
ความรู้พื้นฐานเกี่ยวกับประเทศศรีลังกา 
 ประเทศศรีลังกาตั้งอยู่ในภูมิภาคเอเชียใต้ มีลักษณะเป็นเกาะรูปหยดน้ำ ตั้งอยู่ทาง
ใต้ของประเทศอินเดีย ช่องแคบที่ขวางกั้นมีส่วนที่แคบที่สุดเพียง 22 กิโลเมตร จึงไม่เป็น
อุปสรรคในการอพยพของผู้คนจากตอนใต้ของอินเดียที่จะเข้ามาตั้งหลักแหล่งในศรีลังกา 
ดังปรากฏหลักฐานการเข้ามาอยู่อาศัยตั้งแต่สมัยก่อนประวัติศาสตร์ จนถึงสมัยเริ่มก่อตั้ง
อาณาจักร ตลอดจนการรุกรานของกองทัพจากอาณาจักรต่าง ๆ ในอินเดียใต้เกือบทุก
ช่วงเวลาลักษณะภูมิประเทศของศรีลังกามีความแตกต่างกันมาก กล่าวคือ บริเวณ
ตอนกลางค่อนลงไปทางใต้จะเป็นเทือกเขาสูงสลับที่ราบสูง ในเขตนี้จะปกคลุมด้วยป่าฝน
ชื้นหนาทึบ ในขณะที่ภาคกลางตอนบนและภาคตะวันออกเฉียงเหนือเป็นที่ดอนและแห้ง
แล้ง ภาคเหนือเป็นที ่ราบกว้างใหญ่ ส่วนรอบเกาะเป็นที ่ราบชายฝั ่ง เกาะนี ้ตั ้งอยู ่ใน
มหาสมุทรอินเดียเหนือเส้นศูนย์สูตรเล็กน้อย จึงได้รับอิทธิพลของลมมรสุมตะวันออกเฉียง
ใต้และลมมรสุมตะวันออกเฉียงเหนือ เป็นผลให้มีฝนตกชุกเกือบตลอดปี การเพาะปลูก
ได้ผลดียกเว้นในเขตแห้งแล้ง แต่การที่ระดับความสูงของพื้นที่บนเกาะมีความแตกต่างกัน
มาก เป็นผลให้แม่น้ำสายต่างๆ ที่มีต้นกำเนิดจากเทือกเขาสูงตอนกลางของเกาะไหลผ่านลง
ทะเลอย่างรวดเร็วยกเว้นแม่น้ำสายหลัก เช่น แม่น้ำมหาเวลิคงคา ด้วยสภาพภูมิประเทศ
เช่นนี้ เมื่อมีการก่อตั้งอาณาจักรและประชากรเพิ่มจำนวนหนาแน่นขึ้น ความจำเป็นเรื่อง
การจัดการบริหารน้ำจึงเป็นภารกิจหลักของผู้นำ กษัตริย์ศรีลังกาหลายพระองค์สามารถ
จัดระบบชลประทานอย่างมีประสิทธิภาพ  
 การที่ศรีลังกาเป็นเกาะตั้งอยู่ใกล้อินเดีย และยังอยู่ในเส้นทางการค้าทางเรือที่
สำคัญระหว่างตะวันตกคืออาหรับ กรีกโรมันและยุโรป กับตะวันออกคือเอเชียตะวันออก
เฉ ียงใต ้และจ ีน จ ึงทำให ้ เก ิดเม ืองท ่าข ึ ้นโดยรอบเกาะ เช ่น ตร ินโคมาล ีทาง
ตะวันออกเฉียงเหนือ กัลเลทางใต้ เนกอมโบและโคลัมโบทางตะวันตก ประกอบกับศรีลังกา
มีทรัพยากรที่มีค่าหลายชนิด เช่น ทองแดง อัญมณี ไข่มุก เครื่องเทศและผลิตผลของป่า จึง
ยิ่งทำให้การค้าระหว่างประเทศของศรีลังกาขยายตัวส่งผลดีด้านเศรษฐกิจ แต่ขณะเดียวกัน
ก็เกิดผลเสียที่ร้ายแรง เพราะต่างชาติทั้งเอเชียและยุโรป พยายามรุกรานและยึดครองศรี
ลังกาตลอดมา 
 ผู้เขียนได้เคยไปลงพ้ืนที่ในฐานะผู้แสวงบุญคนหนึ่งสัมผัสได้ว่า ศรีลังกามีความอุดม
สมบูรณ์ด้วยทรัพยากรธรรมธาติอย่างมากมาย เช่น การรักษาป่าหรือ สัตว์ป่ามีกฎหมาย
ค่อนข้างรัดกุม ยุคหลังมีคมนาคมที่สะดวกสบายมากขึ้น เป็นที่รองับนักท่องเที่ยวและผู้



Journal of Buddhist Innovation and Management 

Vol. 6 No. 5 September – October 2023 pp. 209-221. 215 

 

แสวงบุญได้มาก อีกทั้งยังมีการจัดเทศกาลต่างๆที่เป็นเอกลักษณของประเทศศรีลังกาอีก 
ผู้เขียนขอยกตัวอยา่งดังนี้ 
 1. เทศกาลแห่พระเขี้ยวแก้วจัดขึ้นที่เมืองกัณฏีหรือแคนดี ในช่วงเวลาวันที่ 1-4 
สิงหาคมของทุกปี โดยจะเป็นการเฉลิมฉลองทางพุทธศาสนาที่มีความยิ่งใหญ่มากท่ีสุดในศรี
ลังกา  
 2. เทศกาลวันวิสาขบูชา(ประเทศไทยก็มีการระลึกถึงคุณพระพุทธเจ้าเช่นกัน 
แตกต่างเพียงรูปแบบการบูชาเท่านั้น)ถือว่าเป็นเทศกาลของวันสำคัญทางพุทธศาสนา ซึ่ง
เฉลิมฉลองการประสูติ ตรัสรู้ และปรินิพพานของพระพุทธเจ้า ซึ่งเกิดขึ้นตรงกับวันเดียวกัน 
จัดขึ้นในช่วงประมาณกลางเดือนพฤษภาคม โดยในช่วงเวลาของเทศกาลนั้นจะมีการตกเเต่
งเมืองให้เต็มไปด้วยโคมไฟที่มีความสวยงามเป็นอย่างยิ่ง 
 3. เทศกาลอีดิฟิฏรี เป็นอีกหนึ่งในเทศกาลที่มีความเเตกต่าง เพราะเป็นเทศกาล
สำคัญของศาสนาอิสลาม โดยเป็นการเฉลิมฉลองการออกศีลอด โดยชาวมุสลิมจะสวม
เสื้อผ้าใหม่ เพื่อไปมัสยิด และมีการบริจาคทาน ซึ่งบรรยากาศของเทศกาลนี้จะมีความ
คึกคักและมีสีสันเป็นอย่างยิ่ง เป็นต้น และหลาย ๆ เทศกาลล้วนแวดเอกลักษณ์ความเป็น
พื้นถิ่นโบราณของชาวศรีลังกาผสมผสานของการละเล่นสมัยใหม่เป็นการต้อนรับแขกบ้าน
แขกเมืองที่มาเยือนได้เป็นอย่างดี 
 จะเห็นได้ว่าประเทศศรีลังกานั้นมีการต่อสู้กับพวกทมิฬอยู่ไม่ได้ขาดตั้งแต่อดีตมา
จนถึงปัจจุบันเพราะถึงแม้จะดูเหมือนจะมีพุทธศาสนามั่งคงแต่มองลึกลงไปก็ยังมีอีกหลาย
ศาสนาที่ต้องการแย่งชิงฐานศรัทธาหรือ  ผู้นับถือในศาสนานั้น ๆ เพื่อเข้าไปในศาสนาหรือ
ลัทธิของตน ถ้าเรียกภาษาชาวบ้าน ก็คือมี คลื ่นใต้น้ำ ซึ่ งเรื ่องประเพณี วัฒนธรรม 
ประวัติศาสตร์ของประเทศศรีลังกานี้ มีความลึกซึ้งมากทีเดียว เหมือนดั่งพุทธศาสนาอยู่ใน
วงล้อมของลัทธิหรือศาสนาอ่ืน ๆ ด้านประชากรของ ศรีลังกา มีประชากรประกอบด้วยชาว
สิงหล 74%, ชาวทมิฬ 18%, ชาวมัวร์ 7%, ชาวศรีลังกานับถือศาสนาพุทธหินยานประมาณ 
70%, ศาสนาฮินดู 15%, ศาสนาอิสลาม 7% และศาสนาคริสต์ 7% ชาวสิงหลส่วนใหญ่นับ
ถือศาสนาพุทธ บางส่วนนับถือศาสนาคริสต์ ชาวทมิฬส่วนใหญ่นับถือศาสนาฮินดู อีกส่วน
หนึ่งนับถือศาสนาคริสต์ ส่วนชาวมัวร์ทั้งหมดนับถือศาสนาอิสลาม /ชาวสิงหลเริ่มเข้ามาตั้ง
หลักแหล่งบนเกาะลังกาเมื่อประมาณ 1,000 ปีก่อนคริสตกาล พวกเขาได้ก่อตั้งอาณาจักร
หลายแห่งขึ้นบนเกาะนี้ และรับเอาศาสนาพุทธเป็นศาสนาประจำชาติตั้งแต่ศตวรรษที่ 3 
ก่อนคริสตกาล/ศรีลังกาเป็นประเทศเป็นเกาะเล็กๆแต่มีประวัติศาสตร์ที่ยาวนานมาแล้ว 
โดยเฉพาะเรื่องพุทธศาสนาซึ่งชาวสิงหลหรือศรีลังกาเองมีความเคารพนับถือเป็นส่วนใหญ่ 
และยังมีประวัติศาสตร์ที่บันทึกไว้เกี่ยวกับสยามวงศ์ที่มีการเผยแผ่พุทธศาสนามาสู่ประเทศ
ไทย   



216 
Journal of Buddhist Innovation and Management 

Vol. 6 No. 5 September – October 2023 pp. 209-221. 
 

พุทธศาสนาในประเทศศรีลังกา 
 พุทธศาสนาเข้ามาสู่ลังกา หลังจากนั้นพุทธศาสนาเข้าไปสู่ประเทศศรีลังกาในสมัย
ของพระเจ้าอโศกมหาราช หลังจากการทำสังคายนาครั้งที่ 3 พระเจ้าอโศกมหาราชได้ทรง
จัดส่งสมณทูตออกไปประกาศพุทธศาสนายังนานาประเทศ สายที่เดินทางไปศรีลังกา 
(เกาะสิงหล) มีพระมหินทเถระ เป็นหัวหน้าสาย มีภิกษุอื่นอีก 4 รูป สุมนสามเณร และ
อุบาสกอีก 1 ท่านเป็นคณะเดินทางไปพร้อมกัน พระมหินเถระรูปนี้เป็นโอรสของพระเจ้า
อโศกมหาราช ยังมีน้องสาวอีกองค์หนึ่งได้บวชเป็นภิกษุณีชื่อว่า พระสังฆมิตตาเถรี และ
พระเถรีรูปนี้เป็นมารดาของสุมนสามเณร ซึ่งได้เดินทางร่วมไปกับพระมหินทเถระในครั้งนี้
ด้วย (Manorama, 1996) พุทธศาสนาได้รุ่งเรืองจากอินเดียสู่ศรีลังกา ประมาณ พ.ศ. 236 
พระเจ้าเทวานัมปิยติสสะผู้เป็นสหายของพระเจ้าอโศกมหาราช (ชื่อเดิม ติสสะ แต่มีคำว่า 
เทวานัมปิยะ เพราะเป็นที่รักของพวกเทวดา,ตามประวัติที่อยู่ในคัมภีร์) ทรงศรัทธาเลื่อมใส
ในพุทธศาสนา ได้มอบถวายมหาเมฆวัน สร้างเป็นวัดชื่อว่า วัดมหาวิหาร ถวายพุทธศาสนา
ในยุคนี้ เป็นพุทธศาสนาแบบเถรวาท ต่อมา พระนางอนุฬาเทวี  พร้อมด้วยบริวารจำนวน
มาก ต้องการจะอุปสมบทบ้าง พระเจ้าเทวานัมปิยติสสะจึงทรงส่งคณะทูตไปสู่ราชสำนัก
ของพระเจ้าอโศก ทูลขอพระนางสังฆมิตตาเถรี และกิ่งพระศรีมหาโพธิ์ ด้านทักษิณมาสู่
ลังกาทวีป และพระนางสังฆมิตตาเถรีเป็นอุปัชฌาย์ บรรพชาอุปสมบทแก่สตรีชาวลังกาได้
ตั ้งคณะภิกษุณีขึ ้นในลังกา (ปิยนารถ บุนนาค, 2534) เป็นที่มาของการบวชผู้หญิงเป็น
ภิกษุณีซึ่งปัจจุบันนี้ก็ยังมีอยู่ในศรีลังกา แม้กระท่ังผู้หญิงที่มีศรัทธาต้องการจะอุปสมบทเป็น
ภิกษุณีก็ต้องเดินทางไปประเทศศรีลังกาจึงจะสามารถอุปสมบทเป็นภิกษุณีได้ เพราะพุทธ
ศาสนาจะดำรงอยู่ได้จำเป็นต้องอาศัยพุทธบริษัท 4 ประกอบด้วย ภิกษุ ภิกษุณี อุบาสก 
อุบาสิกา 
 
ลำดับเหตุการณ์ของพุทธศาสนาในศรีลังกา  
 ประเทศศรีลังกาในสมัยที่พระเจ้าอโศกมหาราชส่งสมณทูตมาเผยแผ่พุทธศาสนา
นั้น มีพระเจ้าเทวานัมปิยติสสะ เป็นพระเจ้าแผ่นดินปกครอง ความจริงแล้วพระองค์เคยได้
ทราบข่าวพุทธศาสนามาก่อน โดยทรงติดต่อใกล้ชิดกับพระเจ้าอโศก คือพระเจ้าอโศกทรง
เป็นอทิฏฐสหาย (เป็นสหายกันแต่ไม่เคยได้ทรงพบหน้ากัน) กับพระเจ้าเทวานัมปิยติสสะมา
ก่อน พระเจ้าอโศกมหาราชก็ทรงชักชวนให้เข้ามานับถือพุทธศาสนา ครั้นทรงทราบว่าพระ
มหินทเถระลงไปประกาศพุทธศาสนาในดินแดนของพระองค์ หลังจากท่ีได้พบพระเถระแล้ว
ก็ทรงพระปีติโสมนัส ทรงประกาศองค์เป็นพุทธมามกะ ทรงให้การอุปถัมภ์พระเถระเป็น
อย่างดียิ ่ง ในการมาครั้งนี้มีผู ้ได้ฟังธรรมจากพระเถระเป็นจำนวนมาก พุทธศาสนาได้



Journal of Buddhist Innovation and Management 

Vol. 6 No. 5 September – October 2023 pp. 209-221. 217 

 

ประดิษฐานตั้งมั่นในลังกาทวีปนับตั้งแต่บัดนั้นเป็นต้นมา ประมาณศตวรรษที่ 3 ในสมัยของ
พระเจ้าเทวานัมปิยติสสะนี้เอง ได้ส่งคณะทูตไปทูลขอกิ่งพระศรีมหาโพธิ์ และพระบรมธาตุ
จากอินเดีย ทรงให้จัดการปลูกพระศรีมหาโพธิ์ในเมืองอนุราธบุรี ได้ทรงสร้างมหาวิหาร 
และถูปารามเจดีย์ อันเป็นพระเจดีย์องค์แรกในลังกา หลังจากรัชสมัยของพระเจ้าเทวานัม
ปิยติสสะแล้ว ลังกาเปลี่ยนผู้ปกครองบ้านเมืองเกิดความสับสนวุ่นวายอยู ่เกือบร้อยปี 
จนกระทั่งมาถึงสมัยของพระเจ้าทุฏฐคามิณีอภัย ทรงกู้ราชบัลลังก์คืนมาได้ พระองค์ทรงมี
ความเลื่อมใสในพุทธศาสนาอย่างแรงกล้า ทรงทำนุบำรุงพระสงฆ์และทรงสร้างวัดและสถูป
อีกหลายแห่ง เช่น โลหปราสาท และมหาสถูป ในเมืองอนุราธบุรี  
 ต่อมาถึงสมัยของพระเจ้าวัฏฏคามิณีอภัย พุทธศาสนาเกิดความปั่นป่วนอยู่ชั่ว
ระยะหนึ่ง เพราะเหตุการณ์บ้านการเมืองไม่สงบ พระเถระในลังกาได้ร่วมกันชำระทำ
สังคายนาครั้งที่ 5 ขึ้น พระเจ้าวัฏฏคามิณีอภัยได้ทรงสร้างวิหารชื่อว่า อภัยคีรีวิหาร ถวาย
พระมหาติสสะเถระ ซึ่งต่อมาคณะสงฆ์ในฝ่ายอภัยคีรีวิหารก็มีความเห็นแตกต่างจากฝ่าย
มหาวิหาร จนเป็นเหตุให้เกิดความแตกแยกใน วงการคณะสงฆ์ศรลีังกา  
 
ความแตกแยกของสงฆ์ 2 ฝ่าย  
 1. คณะสงฆ์มหาวิหาร คณะสงฆ์ฝ่ายนี้เป็นพวกหัวอนุรักษ์นิยม (Conservative) 
เป็นพวกที่เคร่งในการประพฤติปฏิบัติ สามารถรักษาความบริสุทธิ์หลักคำสอนพระธรรม
วินัยในนิกายฝ่ายเถรวาทไว้ได้อย่างสมบูรณ์  
 2. คณะสงฆ์อภัยคีรีวิหาร คณะฝ่ายนี้เป็นพวกหัวเสรีนิยมก้าวหน้า (Modernism) 
ไม่มีความรังเกียจภิกษุต่างนิกาย ยินดีรับเอาความคิดเห็นของต่างนิกายเข้ามา เมื ่อมี
มหายานเกิดขึ้นแล้ว คณะอภัยคีรีจึงเป็นศูนย์สำคัญของมหายานในลังกาด้วย  
 สรุปได้ว่า พุทธศาสนาจากศรีลังกาส่งผลกระทบอย่างใหญ่หลวงต่อสังคมไทย 
ไม่เพียงแต่ขนบธรรมเนียมประเพณีท่ีเป็นพิธีกรรมเท่านั้น หากแต่ศิลปกรรมหรือพุทธศิลป์ก็
ได้รับผลกระทบด้วย ราวกับว่าถนนทุกสายของงานพุทธศิลป์ไทยในระยะเวลาหนึ่งได้มุ่ง
หน้าสู่ศรีลังกา สิ่งดังกล่าวนี้เกิดขึ้นจากมุมมองว่าศรีลังกาเป็นศูนย์กลางของพุทธศาสนา 
ความรู้เกี่ยวกับพุทธศาสนาในศรีลังกาที่ตกทอดให้รับทราบได้ในปัจจุบันย่อมศึกษาได้จาก
คัมภีร์และเอกสารที่แต่งขึ้นโดยพระภิกษุสำนักมหาวิหารเป็นส่วนใหญ่ โดยเฉพาะคัมภีร์
มหาวงศ์ที่ถือเป็นคู่มือการศึกษาประวัติศาสตร์พุทธศาสนาและประวัติศาสตร์บ้านเมืองยุค
โบราณ ซึ่งบางเรื่องอาจจะแตกต่างไปจากความเชื่อของพุทธศาสนาสำนักอื่นก็ได้  (รุ่งโรจน์ 
ธรรมรุ่งเรือง, 2560) พุทธศาสนาเถรวาทเราจึงเหมือนอาศัยประเทศศรีลังกาและประเทศ
ศรีลังกาเองก็ได้อาศัยประเทศไทยเหมือนกัน จึงได้ชื่อว่า มีความเกี่ยวเนื่องด้วยหลักธรรม 



218 
Journal of Buddhist Innovation and Management 

Vol. 6 No. 5 September – October 2023 pp. 209-221. 
 

หลักวินัยที่เกี่ยวข้องกับพุทธศาสนาเถรวาทเหมือนกัน ผู้เขียนจึงได้เรียบเรียงความเป็นมา
ของการศึกษาคัมภีร์ทางพุทธศาสนาที่มีบ่อเกิดมาจากประเทศศรีลังกาดังนี้ 
 
ความสำคัญของการศึกษาในศรีลังกา เช่ือมโยงการศึกษาคณะสงฆ์ไทย 
 พระพุทธโฆษาจารย์ หลังจากเดินทางไปถึงลังกาแล้วก็ได้เข้าพักอยู่กับคณะสงฆ์
ฝ่ายมหาวิหาร ท่านได้ถูกทดสอบสัมภาษณ์ความรู้หลายอย่าง จากอธิการสงฆ์แห่งมหา
วิหาร และสุดท้ายหนังสือที่ท่านแต่งนับเป็นเพชรน้ำเอกในวงการของพุทธศาสนาฝ่ายเถร
วาทก็คือหนังสือ ปกรณ์วิเสสวิสุทธิมรรค หรือเรียกสั้น ๆ ว่า หนังสือวิสุทธิมรรค เป็นการ
ย่อความในพระไตรปิฎกไว้ทั้งหมด คือย่อเรื่อง ศีล สมาธิ และปัญญา ไว้ในเล่มเดียวกัน  
 แต่ก่อนที่จะมาถึงการแต่งคัมภีร์วิสุทธิมรรค ก็ได้มีคณาจารย์ท่านหนึ่งเป็นของฝ่าย
อภัยคีรีวิหาร ชื ่อว่า อุปติสสะ ท่านได้เขียนคัมภีร์ไว้หนึ ่งเล่มแล้วชื ่อว่า วิมุตติมรรค 
เนื้อความของคัมภีร์ไม่ค่อยมีความแตกต่างไปจากวิสุทธิมรรคมากนัก มีความเป็นไปได้สงูที่
พระพุทธโฆษาจารย์จะได้แนวความคิดจากปกรณ์วิมุตติมรรคก็เป็นได้ และหนังสือวิสุทธิ
มรรคก็ได้รับความไว้วางใจจากคณะสงฆ์ฝ่ายมหาวิหาร ว่าเป็นหนังสือที่ดีที่สุดเท่าที่โลก
พุทธศาสนาฝ่ายหินยานหรือเถรวาทมีอยู่ พระพุทธโฆษาจารย์จึงได้รับความไว้วางใจให้
ชำระวรรณกรรมภาษาบาลีทั้งหมด โดยถ่ายทอดจากภาษาสิงหลเป็นภาษามคธ เช่น สมันต
ปาสาทิกา กังขาวิตรณี ปปัญจสูทนี มโนรถปูรณี สารัตถปกาสินี ธัมมปทัฏฐกถา เป็นต้น ซึ่ง
ปัจจุบันประเทศไทยก็ใช้หลักสูตรเหล่านี้ในการวัดผลความรู้เปรียญธรรม ตั้งแต่ชั้นประโยค 
1-2 ถึง ป.ธ.9 โดยแบ่งหลักสูตรเปรียญธรรม โดยเฉพาะเปรียญเอก (ป.ธ.7-ป.ธ.9) ดังนี้ 

1. ป.ธ.7 ใช้ตำรามังคลัตถทีปนีภาค 1 และตำราสมันตปาสาทิกา ภาคท่ี 1-2 
2. ป.ธ.8 ใช้ตำราสมันตปาสาทิกาภาค 1 และคัมภีรว์ิสุทธิมรรค 1-2 
3. ป.ธ.9 ใช้คัมภีร์วิสุทฺธิมรรค และตำราอภิธัมมัตถวิภาวินี (แม่กองบาลี

สนามหลวง, 2553)  



Journal of Buddhist Innovation and Management 

Vol. 6 No. 5 September – October 2023 pp. 209-221. 219 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

ภาพที่ 1 โครงสร้างเปรียญธรรมสนามหลวงในประเทศไทย 
 

 หลักสูตรการเรียนการสอนเหล่านี้ยึดโยงหลักของพระพุทธโฆษจารย์ที่ได้แต่งคัมภีร์
วิสุทธิมรรคหรือคัมภีร์อื่น ๆ ที่มีคุณูปการให้การศึกษาคณะสงฆ์ไทยได้นำมาประกอบการ
เรียนการสอนและนำไปสู่การเผยแผ่พุทธศาสนาต่อไปได้ แต่ด้วยประเทศศรีลังกามีทั้งจุด
แข็งและจุดอ่อนในหลาย ๆ ด้านไม่ว่าจะเป็นการเมือง เศรษฐกิจ สังคม หรือ ภัยที่อยู่นอก
พุทธศาสนา จึงทำให้พุทธศาสนาในศรีลังกาอาจจะดูไม่รุ่งเรืองเท่าประเทศไทยนัก แต่อย่าง
ว่าทุกสิ่งล้วนอนิจจัง! มีเกิดขึ้น ตั้งอยู่ ดับไป และกลับสู่สภาพเดิมเป็นปกต ิ
 ประมาณพุทธศตวรรษที่ 12 การศึกษาอภิธรรมเจริญมากในลังกา และต่อมาใน
พุทธศตวรรษที่ 13 ลังกาย้ายเมืองหลวงมาอยู่ที ่ โปโลนนรุวะ หรือ ปุรัตถิปุระ ที่นี ่จึง
กลายเป็นศูนย์พุทธศาสนาอีกแห่งหนึ่ง พุทธศาสนาเริ่มวิปริตผิดแผกแตกต่างกันมากขึ้น 
และในระยะสม ัยพ ุทธศตวรรษที ่  12 ถ ึง 17 บ้านเมืองเด ือดร ้อนว ุ ่นวายเพราะ 
การเมืองบ่อย ๆ ทำให้พุทธศาสนาปั่นป่วน และภิกษุณีสงฆ์ก็พลอยสูญสิ ้นลงไปด้วย  
(พระโสภณคณาภรณ์ (ระแบบ ฐิตญาโณ), 2528) 
 
 
 

การศึกษาพระปริยัติธรรม แผนกบาลี
ในประเทศไทย 

เปรียญตร ี เปรียญเอก เปรียญโท 

ประโยค 1-2  

เปรียญธรรม 3 ประโยค 

เปรียญธรรม 4 ประโยค 

เปรียญธรรม 5 ประโยค 

เปรียญธรรม 6 ประโยค 

เปรียญธรรม 7 ประโยค 

เปรียญธรรม 8 ประโยค 

เปรียญธรรม 9 ประโยค 



220 
Journal of Buddhist Innovation and Management 

Vol. 6 No. 5 September – October 2023 pp. 209-221. 
 

แนวโน้มพุทธศาสนาในประเทศศรีลังกา 
 ถึงแมพุ้ทธศาสนาในประเทศศรีลังกาจะมีความรุ่งเรืองในยุคก่อนคือในยุคของพระ
เจ้าอโศกมหาราชประมาณ พ.ศ 236 ซึ่งในขณะนั้นพระเจ้าอโศกได้ทรงพระโสณะและพระ
อุตตระมาเผยแผ่พุทธศาสนาในดินแดนสุวรรณภูมิคือประเทศไทย ทำให้ชาวสิงหลเป็นชาว
พุทธที่มั่นคงตั้งแต่ในยุคนั้นซึ่งประวัติศาสตร์ได้กล่าวถึงการปกครองที่มีกษัตริย์นับถือพุทธ
ศาสนา ถึงการนั้นประชาชนที่อพยพเข้ามาสู่ประเทศศรีลังกาในเกาะก็ยังมีศัตรูที่รบราฆ่า
ฟันกันโดยตลอดหรือจะเรียกว่าชาวทมิฬมีถึง 11.2% ของชาวศรีลังกาทั้งหมด นอกจากนี้
ยังมีพวกมัวส์คือชาวทมิฬอาหรับที่นับถือศาสนาอิสลามมีประชากรในศรีลังกาประมาณ 
9.2% ซึ่งพวกนี้สามารถอยู่ร่วมกับชาวศรลีังกาได้อย่างดี  ถึงแมป้ัจจุบันนี้ถึงแม้ศรีลังกาจะมี
เอกราช แต่ก็ยังโดนรุกรานจากศัตรูภายนอกมาเป็นเวลานานหลายสิบปีความรุ่งเรืองของ
พุทธศาสนาในศรีลังกามีคนศรัทธาเคารพนับถือกันโดยตลอด 
 แต่แนวโน้มที่จะเป็นไปนั้นก็ต้องอาศัยปัจจัยหลาย ๆ ด้าน ไม่ว่าจะเป็นเศรษฐกิจ 
สังคม การเมือง โดยเฉพาะอย่างยิ่งการเมืองที่เป็นบ่อทำลายพุทธศาสนาในประเทศศรี
ลังกา ถ้าผู้นำประเทศมีความนับถือศรัทธาอย่างแท้จริงและเข้าถึงหลักธรรม มีรูปแบบที่
ชัดเจนในการทำนุบำรุงพุทธศาสนา เพราะกษัตริย์ศรีลังกาได้นําหลักธรรมะในพุทธศาสนา
มาใช้เป็นหลักในการปกครองอาณาจักรและประชาชนทั้งนี้ชาวสิงหลมีความเชื่อว่าความมั่ง
คั่งบริบูรณ์ของอาณาจักรขึ้นอยู่กับกษัตริย์ผู้ทรงคุณธรรม (ชูศักดิ์ ทิพเกสร, 2508) 
 ก็จะเกิดความรุ่งเรืองคล้ายๆกับประเทศไทย แต่ถ้าหากมีปัจจัยหลาย ๆ ด้าน
กระทบหรือทำให้ศรัทธาสั่นคลอนอาจจะเป็นเหมือนประเทศอินโดนีเซียซึ่งเหลือเฉพาะสถูป
หรือเจดีย์ที ่เป็นเครื ่องหมายของพุทธศาสนาเท่านั ้น  เพราะฉะนั้น ปัจจัยสำคัญก็คือ
พุทธศาสนิกชนที ่นับถือพุทธศาสนาที่พระพุทธเจ้าได้ตั ้งบริษัทแรกคือพุทธบริษัทที่
ประกอบด้วย ภิกษุ ภิกษุณ ีอุบาสก อุบาสิกา เป็นผู้รักษาพุทธศาสนาปกป้องและทำนุบำรุง
ให้เป็นไปได้ยืนยงอยู่ได้ 
 
สรุป 
 ประวัติศาสตร์และวัฒนธรรมศรีลังกามีรากฐานจากพุทธศาสนา แต่ความเจริญ
หรือความเสื่อมของอาณาจักรล้วนมาจากบทบาทของกษัตริย์ และมีความเกี่ยวข้องจาก
ภายนอกเป็นปัจจัยเสริมมาโดยตลอดดังที่ผู้เขียนได้กล่าวมาแล้ว อย่างไรก็ตามพุทธศาสนา
ในโลกนี้ถ้ากล่าวถึงพุทธศาสนาสายเถรวาท (หินยาน) แล้วต้องนึกถึงประเทศศรีลังกาเพราะ
มีการสืบทอดตำนานของคัมภีร์ทางพุทธศาสนามากมายและเป็นบ่อเกิดของการเกิดการยัง
ศรัทธาให้เกิดแก่กษัตริย์ในยุคก่อน รวมไปถึงการรักษ์ป่า การรักษาทรัพยากรธรรมชาตทิี่มี



Journal of Buddhist Innovation and Management 

Vol. 6 No. 5 September – October 2023 pp. 209-221. 221 

 

อยู่ไม่ได้สูญสิ้นไปจากประเทศศรีลังกา ฉะนั้นการรักษาพุทธศาสนาในประเทศศรีลังกานั้นผู้
ที่มีบทบาทอย่างมากคือผู้นำประเทศที่เป็นผู้กำหนดนโยบบายที่นำนโยบายพุทธศาสนา
พุทธเป็นศาสนาประจำชาติมาใช้กับชนในชาติได้ ก็จะให้พุทธศาสนารุ่งเรืองอีกได้ ถึงแม้จะ
มีการรุกรานจากต่างประเทศหลายต่อหลายครั้ง ผู้เขียนมองว่า จุดแข็งของประเทศศรีลังกา
มีอยู่ 3 เรื่องด้วยกันคือ 1. ด้านทรัพยากรมนุษย์ทางพุทธศาสนาของประเทศศรีลังกา จาก
การไปสัมผัสในฐานะผู้แสวงบุญจะเห็นว่า พุทธศาสนิกชนยังมีความศรัทธาเลื่อมใสในพุทธ
ศาสนา 2. ทรัพยากรธรรมชาติยังมีอยู่มากมายและทำให้บ้านเมืองน่าอยู่ น่าไปทัศนศึกษา
และ 3. ประวัติศาสตร์พุทธศาสนาที่มีความน่าสนใจและเป็นเมืองที่มีพุทธศาสนาและเป็น
ต้นกำเนิดของความคิดรวมถึงหลักธรรมทางพุทธศาสนาที่น่าค้นหาและปฏิบัติต่อไป 
 
เอกสารอ้างอิง 
ชูศักดิ์ ทิพเกสร. (2508). พุทธศาสนาในศรีลังกา. กรุงเทพฯ: มหาจุฬาลงกรณ์ราชวิทยาลัย. 
ทวีวัฒน์ ปุณฑริกวิวัฒน์. (2551). พุทธศาสนากับสังคมการเมืองในศรีลังกา. สืบค้น 25 

กุมภาพันธ์ 2565, จาก https://www.matichon.co.th/newspaper-cover 
ปิยนารถ บุนนาค. (2534). ประวัติศาสตร์และอารยธรรมของศรีลังกาสมัยโบราณถึงก่อน

สมัยอาณานิคม และความสัมพันธ์ทางวัฒนธรรมระหว่างศรีลังกากับไทย.  
กรุงเทพฯ: จุฬาลงกรณมหาวิทยาลัย.  

พระโสภณคณาภรณ์ (ระแบบ ฐิตญาโณ). (2528). ประวัติศาสตร์พุทธศาสนา. กรุงเทพฯ: 
ศิวพร. 

พิมพ์รำไพ เปรมสมิทธ์. (2525). ความสัมพันธ์ทางพระพุทธศาสนาระหว่างไทยกับลังกา 
ตั ้งแต่รัชกาลสมเด็จพระเจ้าอยู ่หัวบรมโกศจนถึงรัชกาลพระบาทสมเด็จพระ
จุลจอมเกล้าเจ้าอยู่หัว (วิทยานิพนธ์อักษรศาสตรมหาบัณฑิต สาขาประวัติศาสตร์). 
กรุงเทพฯ: จุฬาลงกรณมหาวิทยาลัย. 

แม่กองบาลีสนามหลวง. (2553). เรื่องสอบบาลี. กรุงเทพฯ: อาทร การพิมพ์.   
รุ่งโรจน์ ธรรมรุ่งเรือง. (2560). บทบาทของลังกาทวีปในฐานะศูนย์กลางพุทธศาสนาต่อ

พุทธศิลป์ไทย. กรุงเทพฯ: ศูนย์มานุษยวิทยาสิรินธร.  
วอนเดอร์ฟูลแพคเกจ. (2565). การนับถือศาสนาในประเทศศรีลังกา. สืบค้น 25 กุมภาพันธ์ 

2565, https://www.wonderfulpackage.com/article/v/415/ 
วัดญาณเวศวัน. (2565). พระพุทธศาสนาในอาเซีย. สืบค้น 25 กุมภาพันธ์ 2565, จาก 

https://www.watnyanaves.net/en/book-reading/289/11 
Manorama, Y. (1996). Yearbook of India. India: Malayala Manorama. 


