
198 
 วารสารพุทธนวัตกรรมและการจัดการ 

ปีที่ 6 ฉบับที ่6 พฤศจิกายน – ธันวาคม 2566 น. 198-212. 

 

การพัฒนาภาวะผู้นำเชิงพุทธในศตวรรษที่ 21* 
BUDDHIST LEADERSHIP DEVELOPMENT IN THE 21st CENTURY 

 
พระมหาสำราญ ฐานุตฺตโม 

      Phramaha Samran Thanuttamo  
มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย  

Mahachulalongkornrajavidyalaya University  
Corresponding Author Email: joybenyapajoy@gmail.com  

 
บทคัดย่อ 
 การพัฒนาภาวะผู้นำเป็นกระบวนการที่บุคคลใดบุคคลหนึ่งหรือมากกว่าพยายาม
ใช้อิทธิพลของตนหรือกลุ่มตน กระตุ้น ชี้นำ ผลักดัน ให้บุคคลอื่นหรือกลุ่มบุคคลอ่ืนมีความ
เต็มใจและกระตือรือร้นในการทำสิ่งต่าง ๆ ตามต้องการ โดยมีความสำเร็จของกลุ่มหรือ
องค์การเป็นเป้าหมาย ในพระพุทธศาสนาได้ให้ความสำคัญกับแนวความคิดเรื่องภาวะผู้นำ
เอาไว้โดยเห็นว่าในสังคมทุกสังคมจะต้องมีบุคคลที่เกิดมาเพ่ือทำประโยชน์แก่ผู้อ่ืนหรือเป็น
ผ ู ้นำผ ู ้อ ื ่นอย ู ่ เสมอ ซ ึ ่งบ ุคคลที ่ม ีภาวะผ ู ้นำและเป ็นผ ู ้ เข ้ามาแก้ไขปัญหาในทาง
พระพุทธศาสนาหากพิจารณาจากหลักฐานเชิงคัมภีร์ พบว่า ในอัคคัญญสูตรที่ว่าด้วยกำเนิด
และพัฒนาการของโลกและสังคมมนุษย์ได้ระบุว่าเมื่อโลกมนุษย์และสังคมมนุษย์เกิดขึ้น
มาแล้วในระยะแรกมนุษย์มีกิเลสและไม่มีศีลธรรมอันเป็นกฎจริยธรรมพื้นฐานของสังคมก็
ทำให้เกิดการเอารัดเอาเปรียบกัน ต่อมามนุษย์ก็ได้เริ ่มพิจารณาหาบุคคลผู ้ที ่มี ความ
เหมาะสมเข้ามาเป็นผู้นำเพื่อการแก้ไขปัญหาดังกล่าว ชี้ให้เห็นว่าภาวะผู้นำเป็นสิ่งที่มี
ปรากฏอยู ่ในเนื ้อหาพระพุทธศาสนา โดยการพัฒนาภาวะผู ้นำในศตวรรษเชิงพุทธใน
ศตวรรษที่ 21 นี้ ผู ้นําที่จะสามารถพัฒนาภาวะผู้นําได้อย่างมีประสิทธิภาพนั้น ต้องมี
คุณลักษณะดังต่อไปนี้ คือ การรอบรู้ มีอุดมการณ์ เท่าทัน กล้าตัดสินใจ มีวิสัยทัศน์เชิงกล
ยุทธ์ สร้างทีม ใฝ่บริการ และนำหลักธรรมทางพระพุทธศาสนามาบูรณาการในการพัฒนา
ผู้นำ หากผู้นําสามารถพัฒนาตนเองในลักษณะที่กล่าวมาข้างต้นนี้ ย่อมจะสามารถเป็นผู้นํา
ที่มีคุณลักษณะภาวะผู้นําที่พึงประสงค์ในศตวรรษท่ี 21 
คำสำคัญ: การพัฒนา; ภาวะผู้นำเชิงพุทธ; ศตวรรษท่ี 21 
 
 

 
*Received July 13, 2023; Revised July 21, 2023; Accepted July 23, 2023 



Journal of Buddhist Innovation and Management 

Vol. 6 No. 6 November – December 2023 pp.198-212. 199 

 

Abstract 
 Leadership development is a process that one or more persons try to 
use influence of their own or their groups for encouraging, guiding and pushing 
other person or group who had their willingness and enthusiasm to do 
everything as they want with success of group or organization as their goal. 
Buddhism places importance on concept of leadership by considering that all 
societies had persons who were born to serve or to be leaders for others, 
they should have their leadership and being persons who come to solve all 
problems. Considering evidence from Buddhist scriptures found in Aggañña 
Sutta (scripture on the beginning and evolution of world and human society) 
stated that in the first period that world and human society had been 
happened already. Human had not any defilement (Kilesa) and morality as a 
basic ethical rule of the society and causes taking advantage each other. Then 
human began to search some proper persons for being their leaders and 
solving such problem. This indicated that leadership had been appeared in 
Buddhist contents by Buddhist leadership development in the 21 st century. 
Leaders who will be able to develop their leaderships efficiently shall have 
following characteristics: - mastery, ideology, up to date, decisiveness, 
strategic vision, teamwork, service mind and integration of Buddhist principles 
for leadership development. If leaders can develop themselves as mentioned 
above, they would be able to be leaders with desirable characteristics in the 
21st century. 
Keywords: Development; Buddhist Leadership; 21st Century 
 
บทนำ  
 พระพุทธศาสนามีแนวความคิดเกี่ยวกับภาวะผู้นำจากการแสดงบทบาทผู้นําของ
สมเด็จพระสัมมาสัมพุทธเจ้า การเรียนรู้พัฒนาภาวะผู้นำเกิดจากพัฒนาการตั้งแต่ทรงสร้าง
บารมีเป ็นพระโพธ ิส ัตว ์จนถึงตร ัสร ู ้ เป ็นพระส ัมมาส ัมพ ุทธเจ ้า ทรงวางรากฐาน
พระพุทธศาสนาส่งต่อถึงปัจจุบัน รูปแบบภาวะผู้นำบางครั้งเป็นตำนานชาดก บางรูปแบบ
เป็นการนำองค์การในปัจจุบัน พร้อมวางระบบการนำที่แตกต่างจากองค์การอื่น ๆ ไม่ให้
เกิดการนำโดยยึดตัวบุคคล เลือกนำโดยยึดพระธรรมวินัย ส่งผลให้เกิดกระบวนการพัฒนา



200 
 วารสารพุทธนวัตกรรมและการจัดการ 

ปีที่ 6 ฉบับที ่6 พฤศจิกายน – ธันวาคม 2566 น. 198-212. 

 

ผู้นำองค์การทางพระพุทธศาสนามาถึงปัจจุบัน เป็นผู้นำเชิงพุทธในศตวรรษที่ 21 ยึดธรรม
นําสมาชิกองค์การ พระสาวกไปสู่ทางแห่งการหลุดพ้น  

แนวคิดเกี่ยวกับผู้นําในทางพระพุทธศาสนานั้น มีรากฐานมาจากแนวทางในการ  
สร้างสรรค์บุคลากรในองค์การให้มีบุคลิกลักษณะของความเป็นผู้นํา ด้วยการใช้เทคนิค
วิธีการซึ่ง คาดหวังถึงผลที่สามารถนํามาใช้ในการจูงใจ ให้บุคคลอื่นประพฤติปฏิบัติตาม
วัตถุประสงค์ของตนที่ ต้องการ โดยพิจารณาถึงระดับขั้นความต้องการภายในของมนุษย์ 
พุทธวิธีในการนําและภาวะผู้นําขององค์สมเด็จพระสัมมาสัมพุทธเจ้า ทรงใช้พุทธวิธีนํามวล
หมู่สมาชิกองค์การ ด้วยการใช้หลักธรรมและการปฏิบัติพระองค์เป็นต้นแบบ นําพาสมาชิก
องค์การไปสู่ทางแห่งความสงบสุข ร่มเย็นวางรากฐานองคก์ารใหม้ั่นคง  

การเป็นผู้นํา จุดเน้น คือ การเปิดโอกาสให้แก่สมาชิกได้เข้ามามีส่วนร่วมในการ
จัดการองค์การ ภายหลังทรงมอบให้คณะสงฆ์ดำเนินการปกครองกันเอง ยึดพระธรรมวินัย
จัดการกิจการคณะสงฆ์ พระสงฆ์สามารถแสดงภาวะความเป็นผู้นำปฏิบัติตามธรรมวินัยที่
ทรงแสดงไว้ดีแล้ว แสดงการตัดสินใจ สมาชิกสามารถแสดงความคิดเห็นหรือคัดค้านได้โดย
อิสระเมื่อตนมีความคิดเห็นอ่ืนๆ หรือแม้แต่การมีความคิดเห็นที่ไม่ตรงกันก็ตาม กล่าวได้ว่า 
พระพุทธเจ้าทรงเป็นผู ้น ําที ่ด ี มีบุคลิกลักษณะที ่ดี  มีศีลาจารวัตรงดงาม มีความรู้
ความสามารถเป็นเลิศ สามารถเป็นแบบอย่างทางจิตใจแก่พุทธสาวก สาวิกา และการเป็น
ผู้นําปฏิบัติดีปฏิบัติชอบ ผู้ปฏิบัติตามสามารถปฏิบัติเห็นจริงตามที่ทรงสั่งสอน ถูกใจถูก
ธรรม ซึ่งพระองค์เองได้ทรงประพฤติปฏิบัติให้ เห็นได้จริงมาแล้ว พระสงฆ์สาวกสามารถใช้
เป็นแนวทางในการพัฒนาตนเองให้เป็นผู้นำองค์การตามได้อย่างไม่มีข้อสงสัย และเคลือบ
แคลงใจ (พูนลาภ แก้วแจ่มศรี, 2556) 
 การพัฒนาภาวะผู้นำอย่างเหมาะสมเท่านั้นสามารถผลักดันให้เกิดผลลัพธ์ได้
อย่างมีประสิทธิภาพ นอกจากนี้องค์กรที่มีการพัฒนาภาวะผู้นำอย่างเหมาะสมสามารถ
ตอบสนองต่อสภาพการเปลี่ยนแปลงทางได้ดีกว่าองค์กรที่มีการพัฒนาภาวะผู้นำที ่ไม่
เหมาะสมเพราะไม่สามารถรับมือกับการเปลี่ยนแปลง หากองค์กรมีการพัฒนาภาวะผู้นำ
อย่างเหมาะสมก็จะนำผลลัพธ์ที่ดีต่อองค์กร ถ้าหากพัฒนาภาวะผู้นำนั้นไม่เหมาะสมและไม่
สามารถพัฒนาผู้นำให้มีประสิทธิภาพอย่างที่มุ ่งหวังได้จริง ทำให้องค์กรเสียเวลาและ
ค่าใช้จ่ายทุ่มเทไปกับการพัฒนาภาวะผู้นำที่ไม่ได้ผล ซึ่งจะพัฒนาภาวะผู้นำให้ได้ผลเป็น
เรื่องของการใช้เวลาในการให้ความรู้ภาคทฤษฎีและฝึกฝนในภาคปฏิบัติผ่านสถานการณ์
ต่าง ๆ เพื่อบ่มเพาะผู้นำให้เป็นผู้นำที่มีประสิทธิภาพและประสบความสำเร็จในศตวรรษที่ 
21 (Allen & Hartman, 2008)  
 

 



Journal of Buddhist Innovation and Management 

Vol. 6 No. 6 November – December 2023 pp.198-212. 201 

 

ความสำคัญของการพัฒนาภาวะผู้นำเชิงพุทธในศตวรรษที่ 21 
 การพัฒนาทักษะภาวะผู ้นำทำให้บุคลากรมีความรู ้ความชำนาญเพิ ่มขึ ้น 
สามารถติดตามการเปลี่ยนแปลงของวิทยาการ หรือ ความรู้ใหม่ๆ ซึ่งเป็นการช่วย
พัฒนาตนเองให้มีความเจริญก้าวหน้าในตำแหน่งหน้าที่การงานและยังส่งผลต่อการ
พัฒนาประสิทธิภาพของหน่วยงานเพื่อให้บรรลุเป้าหมายสูงสุด (Campbell & Ellen, 
1996) ขณะที่ Hesselbein (1996) แสดงความเห็นว่า การพัฒนาทักษะภาวะผู้นำเป็น
กระบวนการในการเรียนรู้ ไม่ว่าจากการศึกษาหรือจากการเข้ารับการพัฒนาตามโปรม
แกรมฝึกอบรมซึ่งเป็นการนำความรู้ ข้อมูลข่าววสาร ทักษะและทัศนคติตลอดจน
แนวคิดที่ได้รับรู้ใหม่นำไปประยุกต์ใช้ ปรับปรุงเปลี่ยนแปลงเพื่อให้เกิดประโยชน์ใน 
การปฏิบัติงาน การดำรงชีพอยู่ในปัจจุบันและต่อไปในอนาคตซึ่งการพัฒนาตนเองนั้น
ย่อมทำได้หลายวิธีไม่เฉพาะเจาะจงว่าอยู่ในห้องเรียนหรือสถาศึกษาเท่านั้น สอดคล้อง
กับ Mcardle (2000) ที่กล่าวว่า การพัฒนาทักษะภาวะผู้นำสำหรับผู้บริหารจะต้องจัด
ให้มีในองค์กรอย่างจริงจังและต่อเนื่อง เนื่องจากการพัฒนาบุคลากรจะทำให้บุคคลมี
ความรู้ ความสามารถปรับตัวทันต่อเหตุการณ์เปลี่ยนแปลงในด้านต่าง ๆ  อันจะส่งผล
ให้การปฏิบัติงานในหน่วยงานเป็นไปอย่างมีประสิทธิภาพ  และยังสอดคล้องกับ 
Barbazette (2006) กล่าวว่า การพัฒนาบุคลากรให้มีทักษะภาวะผู้นำเป็นสิ่งที่สำคัญ
และจำเป็นเพราะสามารถทำให้บุคลากรเกิทักษะ มีความรู้ ความชำนาญและสามารถ
ติดตามองค์ความรู้ใหม่ที่มีการเปลี่ยนแปลงไปตลอดเวลาได้อย่างทันท่วงที ซึ่งจะทำให้
องค์กรลดความสิ้นเปลืองและได้รับผลผลิตที่เพิ่มขึ้นส่งผลให้เป็นบุคคลที่มีมาตรฐาน
และเป็นที ่ยอมรับของสังคมนอกจากนี้  DiPaola and Hoy (2016) ยังได้กล่าวถึง
ความสำคัญในการพัฒนาทักษะภาวะผู้นำเพื่อความสำเร็จในอนาคตเป็นสิ่งที่จำเป็น
อย่างยิ่งสำหรับผู้นำในยุคปัจจุบันที่เต็มไปด้วยการแข่งขันหลายรูปแบบสถานการณ์  
ต่าง ๆ ที่เปลี่ยนแปลงไปดังนั้น ผู้นำที่จะประสบความสำเร็จในอนาคตได้นั้นจะต้องเป็น
นักพัฒนา ให้ผู ้ใต้บังคับบัญชาแต่ละคนสามารถทำงานได้เองทุกอย่างทั้งงานที่ทำ
ด้วยกันและงานเฉพาะตัว ซึ่งการพัฒนาภาวะผู้นำจึงมีความจำเป็นต่อองค์กรทุกองค์กร
เพื ่อการเตรียมบุคลากรที ่ม ีค ุณภาพพร้อมรับการเปลี ่ยนแปลงในโลกของการ
เปลี่ยนแปลง  
 ในส่วนของ Sousa (2003) ได้กล่าวความสำคัญของการเสริมสร้างทักษะภาวะ
ผู้นำซึ่งเป็นกระบวนการพัฒนาความมีภาวะผู้นำที่สมบูรณ์ ไว้ดังนี้  
 1. ช่วยให้ระบบและวิธีปฏิบัติงานมีประสิทธิภาพและมีการติดต่อประสานงาน
ดียิ ่งขึ้นเนื่องจากการพัฒนาบุคลากรจะช่วยกระตุ้นความสนใจในการปฏิบัติงาของ
บุคลากรให้มีความสำนึกในหน้าที่และความรับผิดชอบของตนเอง ความรู้ที่ได้จากการ



202 
 วารสารพุทธนวัตกรรมและการจัดการ 

ปีที่ 6 ฉบับที ่6 พฤศจิกายน – ธันวาคม 2566 น. 198-212. 

 

พัฒนาบุคลากรจะช่วยทำให้สามารถแก้ไขข้อบกพร่องและปรับปรุงวิธี การดำเนินงาน
ของตนได้อย่างมีประสิทธิภาพและจะส่งผลต่อความสำเร็จขององค์กร  
 2. ช่วยทำให้องค์การเกิดกระบวนการประหยัดลดการสิ้นเปลืองของวัสดุที่ใช้
ในการปฏิบัติงาน เนื่องผู้นำจะมีประสบการณ์การปฏิบัติงาน สามารถนำโดยการสอน
งาน แนะนำการพัฒนางานด้านต่าง  ๆ ช่วยลดความผิดพลาดจากการปฏิบัติงานใน
องค์การ ส่งผลให้รายจ่ายที่ไม่จำเป็นลดลง สมาชิกองค์การอาจปรับรูปแบบวิธีการ
จัดการงานที่ดีเกิดผู้นำย่อย ๆ ในองค์การ  
 3. ผู้นำที่มีความรู้ความชำนาญงาน สามารถแนะนำบุคลากรในองค์การให้เกิด
การเรียนรู้งานที่รวดเร็ว ช่วยลดระยะเวลาของการเรียนรู้งานให้น้อยลง  และเกิด
กระบวนการเรียนรู้งานระหว่างบุคลากรเก่ากับบุคลากรใหม่ ช่วยลดความเสียหาย 
ต่าง ๆ ที่อาจเกิดขึ้นจากการทำงานแบบลองผิดลองถูกอีกด้วย  
 4. ช่วยแบ่งเบาภาระหน้าที่ของผู้บังคับบัญชา เนื่องจากบุคลากรเข้าทำงาน
ใหม่หรือเข้ารับตำแหน่ง ในระยะเวลาเริ่มแรกนั้นย่อมไม่มีความเข้าใจในลักษณะงาน
มากนักจึงมักจะขอคำแนะนำจากผู้บังคับบัญชาอยู่ตลอดเวลา ซึ่งผู้บังคับบัญชาจะต้อง
คอยตอบคำถามหรือให้คำแนะนำตลอดเวลา การจัดโครงการพัฒนาบุคลากรจะทำให้
ผู้บังคับบัญชาได้มีเวลาปฏิบัติงานในหน้าที่ของตนอย่างเต็มที่  
 5. ช่วยกระตุ้นให้บุคลากรปฏิบัติงานเพื่อความก้าวหน้าในตำแหน่งหน้าที่ การ
งานทั้งนี้ เพราะโดยทั่วไปแล้ว เมื่อมีการพิจารณาเลื่อนตำแหน่งที่ได้รับการเลื่อนขั้นซึ่ง
ผู้ที่ได้รับการพัฒนาแล้วย่อมมีโอกาสมากกว่าผู้ที่ไม่ได้รับการพัฒนา  
 6. ช่วยให้บุคคลนั้น  ๆ มีโอกาสได้รับความรู้ความคิดใหม่  ๆ ทำให้เป็นคน
ทันสมัยต่อความเจริญก้าวหน้าเทคโนโลยีใหม่  ๆ โดยเฉพาะอย่างยิ่งความรู้เกี่ยวกับ
หลักการบริหารงาน อุปกรณ์เครื่องใช้สำนักงานซึ่งมีการคิดค้นและเสนอแนะสิ่งใหม่  ๆ 
อยู ่ตลอดเวลาถ้าหากรู ้และสามารถเข้าใจอย่างแท้จริงแล้วย่อมสามารถเอาไป
ประยุกต์ใช้ในการปฏิบัติงานในหน้าที่ของตนได้ และในที่สุดย่อมก่อให้เกิดผลดีต่อ
องค์กร 
 สรุปได้ว่า ความสำคัญของการการพัฒนาภาวะผู้นำเชิงพุทธในศตวรรษที่ 21 
ช่วยให้ระบบและวิธีปฏิบัติงานมีประสิทธิภาพและมีการติดต่อประสานงานดียิ่งขึ้นทำ
ให้องค์การเกิดกระบวนการประหยัดลดการสิ้นเปลืองของวัสดุที่ใช้ในการปฏิบัติงาน 
สามารถแนะนำบุคลากรในองค์การให้เกิดการเรียนรู้งานที่รวดเร็ว แบ่งเบาภาระหน้าที่
ของผู้บังคับบัญชากระตุ้นให้บุคลากรปฏิบัติงานเพื่อความก้าวหน้าในตำแหน่งหน้าที่
การงาน  
 



Journal of Buddhist Innovation and Management 

Vol. 6 No. 6 November – December 2023 pp.198-212. 203 

 

การพัฒนาภาวะผู้นำตามหลักภาวนา 4 
 การพัฒนา หมายถึง ทำให้เจริญขึ้น มีความหมายตรงกับคำว่า ภาวนา ในภาษา
บาลี ซึ่งแปลเป็นภาษาไทยว่า เจริญ หรือทำให้เจริญ ในบาลีที่มา ท่านแสดงภาวนา 4 นี้ ใน
รูปที่เป็นคุณบทของบุคคล จึงเป็น ภาวิตกาย ภาวิตศีล ภาวิตจิต ภาวิตปัญญา (ผู้ได้เจริญ
กาย ศีล จิต และปัญญาแล้ว) บุคคลที่มีคุณสมบัติชุดนี้ครบถ้วนย่อมเป็นพระอรหันต์  
(องฺ.ปญฺจก. (ไทย), 22/79/121) ซึ่งตามหลักพระพุทธศาสนามี 4 อย่าง คือ การพัฒนาด้าน
ศีล (สีลภาวนา) การพัฒนาด้านกาย (กายภาวนา) การพัฒนาด้านจิตใจ (จิตภาวนา) การ
พัฒนาด้านปัญญา (ปัญญาภาวนา) ดังต่อไปนี้ 
  1. การพัฒนาด้านศีล (สีลภาวนา)  
 การพัฒนาตนเองด้วยหลักศีล ประเด็นแนวคิดสำคัญ ต้องการให้ผ ู ้นำเป็น
แบบอย่างที่ดีในองค์การ สามารถนำองค์การอยู่ร่วมกันอย่างมีความสุข ตรงกันข้าม ผู้นำที่
ไม่มีศีลธรรม ทุจริตจะสร้างความขัดแย้งในองค์การ องค์การจะอยู่ร่วมกันด้วยความวาด
ระแวง ดังนั้น ศีลช่วยพัฒนาผู้นำให้เป็นคนดี สร้างความสงบสุขในองค์การได้ และสมาชิก
อยู ่ร่วมกันเป็นสังคม หรืออยู ่ร่วมกับคนอื ่นได้อย่างปกติสุข โดยเลือกรักษาศีลที ่เป็น
สิกขาบท ปฏิบัติตามศีลในองค์มรรค คือ อธิศีลสิกขาก็ได้  

การพัฒนาภาวะผู้นำตามหลักการของศีล โดยปฏิบัติตนเองให้เกิดการรักษากาย 
วาจา ให้เรียบร้อยดีเป็นปกติ สร้างภาวะแวดล้อมในองค์การให้มีความสงบร่มเย็น สมาชิก
องค์การรู้สึกเย็นกาย เย็นใจ ไม่กลัวภัย เกิดจากผู้นำองค์การ สมาชิกไม่สร้างปัญหาความ
ขัดแย้งแม้มีความเห็นแตกต่าง ไม่มีเวร ไม่มีศัตรู ไม่มีความเดือดร้อน มีแต่ความสงบสุข 
หลังสมาชิกองค์การรักษาศีล มีกายกรรมสุจริต มีวจีกรรมวจีสุจริต มีคุณธรรมอื่น ๆ เกิดขึ้น
มาตามลำดับ ตาม เช่น ขันต ิเมตตา สัจจะ สันโดษ วิริยะ ปัญญา (พระธรรมธีรราชมหามุนี 
(โชดก ญาณสิทฺธิ), 2546)   

ผู้นำที่ดีมีลักษณะพยายามนำศีล มาใช้ฝึกฝนอบรมตนปรับความประพฤติทางกาย 
วาจา กล่าวคือ เป็นต้นแบบรักษาระเบียบวินัย การอยู่ร่วมกับผู้อ่ืนและในสิ่งแวดล้อมต่าง ๆ 
ด้วยดี เกื้อกูลไม่เบียดเบียน ไม่ทำลาย เป็นพื้นฐานแห่งการฝึกอบรมจิตใจในอธิจิตตสิกขา 
เรียกสั้น ๆ ว่า ศีล (พระธรรมปิฎก, (ป.อ.ปยุตฺโต), 2543)  

ผู้นำองค์การอนาคตในศตวรรษที่ 21 ปัญหาหลักที่สร้างความขัดแย้งในองค์การ 
คือ ผู้นำทุจริตต่อหน้าที่ ผู้นำใช้อำนาจเอื่อประโยชน์ตนเองและพวกพ้องไม่สามารถเป็น
ผู้นำองค์การที่สามาชิกหรือผู้รับบริการย่อมรับได้ ดังนั้น ผู้นำองค์การต้องมีการปฏิบัติตน
ตามระเบียบ มีความประพฤติดีทั้งส่วนตัวและประโยชน์ส่วนร่วม ตลอดถึงการเลี้ยงชีพ 
ความเป็นอยู ่การปฏิบัติหน้าที่การงานต่าง ๆ ประจำวัน จำเป็นต้องมีความดีงามอยู่ในหลัก
ของศีล ทำให้คนในสังคมยอมรับยกย่อง นำไปสู่กระบวนการป้องกันความชั่วไม่ให้เกิดขึ้นใน



204 
 วารสารพุทธนวัตกรรมและการจัดการ 

ปีที่ 6 ฉบับที ่6 พฤศจิกายน – ธันวาคม 2566 น. 198-212. 

 

องค์การ เพราะผู้นำองค์การรักษาศีล ไม่กระทำความชั่วทางการกาย ทางวาจาให้สังคม
ตำหนิได้ แต่ช่วยส่งเสริมสร้างโอกาสให้เกิดการทำความดีในองค์การมากขึ้น ฝึกสมาชิกให้
รู้จักสร้างความสัมพันธ์ ด้วยกายวาจาที่ดีงาม จัดสภาพแวดล้อมองค์การในทางอุดมคติ 
องค์การปลอดทุจริต ใช้หลักศีลให้สมาชิกองค์การ สังคมอยู่ร่วมกันอย่างสันติสุข ปราศจาก
การเบียดเบียนทำร้ายกันและกัน  และช่วยเหลือกันตามฐานะทางสังคมจะอำนวย
ครอบคลุมไปถึงการไม่ละเมิดระเบียบวินัย ระเบียบปฏิบัติดีงามขององค์การ มีการสำรวม
ระวังคอยปิดกั้น หลีกเว้นไม่ให้ความชั่ว สภาพจิตของผู้ไม่คิดจะละเมิด ไม่คิดเบียดเบียนใคร 

(พระธรรมปิฎก, (ป.อ.ปยุตฺโต), 2543ก) 
 2. การพัฒนาด้านกาย (กายภาวนา) การพัฒนาตนเองด้วยการพัฒนากาย ประเด็น
แนวคิดสำคัญ ต้องการให้ผู ้นำพัฒนาอินทรีย์ เป็นต้นแบบการรับรู้ข้อมูลต่างด้วยความ
ระมัดระวังทางตา หู จมูก ลิ้น กาย และใจ เมื่อเชื่อมต่อกับโลกภายนอกผ่านการรับรูป 
เสียง กลิ่น รส สัมผัส ธรรมารมณ์ที่ใจรับรู้ และผู้นำเมื่อรับรู้ข้อมูลใดๆจะต้องพัฒนาให้เกิด
ปัญญาส่งผลต่อการพัฒนาภาวะผู้นำ ไม่ให้ติดกับดักรูป เสียง กลิ่น รส สัมผัส ธรรมารมณ์
ชวนให้หลงทางกระทำทุจริต ผลการพัฒนาปัญญาหลังการรับรู้ผู้จะใช้ปัญญาพัฒนาตนเอง
ให้สามารถพัฒนาผลงานองค์การ ด้วยเหตุผลดังกล่าว กายภาวนา การพัฒนาภาวะผู้นำทาง
กายสัมพันธ์กับสภาพแวดล้อมทางวัตถุ และทางธรรมชาติทั้งหมดขององค์การ ผู้นำมีการ
ฝึกพัฒนากาย ฝึกพัฒนาอินทรีย์ โดยการสำรวมอินทรีย์ 6 ใช้เป็นเครื่องมือพัฒนาภาวะผู้นำ
ให้เกิดความแข็งแกร่งตามหลักของศีล มีความประพฤติสนับสนุนจิตผู้นำมีพลังงานมั่นคง 
เป็นทางให้เจริญปัญญา 
 ผลการพัฒนาปัญญาผู้นำ พฤติกรรมผู้นำที่แสดงออกให้สมาชิกองค์การได้เห็นถึง
การพัฒนาปัญญาการรับรู้ เมื่อต้องมอบหมายงาน สั่งการ สอนงาน จะกระทำด้วยความ
เฉียบคม มีความละเอียด มีความไว มีความคล่อง มีความจัดเจน คล้ายกับการฝึกทักษะ
และเพ่ือฝึกฝนในด้านการเลือกสิ่งที่มีคุณค่า และมีประโยชน์มากที่สุด ขณะเดียวกัน ผู้นำที่
มีปัญญามีวิธีหลีกเว้นจากสิ่งที่เป็นภัย เป็นโทษหรือสิ่งไม่ดีต่าง ๆ ไม่ให้ทะลักเข้ามาสู่อินทรีย์
ภายใน โดยมีใจ(ปัญญา)เป็นตัวรับรู้ทั้งหมด คอยป้องกันปัญหาไม่ให้เกิดข้ึนในอนาคต  

3. การพัฒนาจิต (จิตภาวนา) การพัฒนาตนเองด้วยการพัฒนาจิต ประเด็นแนวคิด
สำคัญ ต้องการให้ผู้นำพัฒนาตนเองระดับสูง พัฒนาจิตใจตนเองให้สูงกว่าเดิม สามารถ
เข้าใจตนเอง รู้เท่าทันความรู้สึกนึกคิด ควบคุมใจตนเองไม่ให้ถูกอกุศลจิตความโลภ ความ
โกรธ ความหลงครอบงำจิตใจ โดยนำหลักการอธิจิตตสิกขาในไตรสิกขามาใช้ฝึกปรือในด้าน
คุณภาพและสมรรถภาพของจิตผู้นำ ปฏิบัติตามองค์มรรคข้อสัมมาวายามะ สัมมาสติ และ
สัมมาสมาธิ ฝึกให้มีจิตใจผู้นำให้เข้มแข็ง มั่นคง แน่วแน่ ควบคุมตนได้ดี มีสมาธิ มีกำลังใจ
สูง จิตสงบ ผ่องใส เป็นสุขบริสุทธิ์ปราศจากสิ่งรบกวนหรือทำให้เศร้าหมองอยู่ในสภาพ



Journal of Buddhist Innovation and Management 

Vol. 6 No. 6 November – December 2023 pp.198-212. 205 

 

เหมาะแก่การใช้งานด้วยความซื่อสัตย์สุจริต ทั้งนี้ ผู้นำองค์การที่มีประสบการณ์สูง พัฒนา
องค์การประสบความสมเสร็จ เพราะผู้นำใช้ปัญญาได้อย่าง ลึกซึ้ง ตรงตามความเป็นจริง 
เมื่อโอกาสเปิด เกิดปัญหาในองค์การรุนแรง ผู้นำจะนำหลักการอธิจิตตสิกขา หลักสมาธิ 
ความแน่วแน่แห่งจิตใจ มาใช้ หลักสมถะและวิปัสสนามาปรับใช้ในการพัฒนาจิตเพื่อให้จิตมี
คุณภาพดี จนสามารถละอวิชชาความไม่รู ้ในสถานการณ์ ให้เกิดวิชชาความรู้เท่าทันใน
สถานการณ์ตามความเป็นจริง ดังพระพุทธพจน์ที่ตรัสไว้ว่า สมถะที่ภิกษุเจริญแล้ว ย่อมให้
จิตเจริญ จิตที่เจริญแล้ว ย่อมละราคะได้ วิปัสสนาที่ภิกษุเจริญแล้ว ย่อมให้ปัญญาเจริญ 
ปัญญาที่เจริญแล้ว ย่อมละอวิชชาได้ (องฺ.ทุก. (ไทย), 20/32/76) การพัฒนาจิตใจผู้ให้สูง 
สร้างสุจริตธรรมพัฒนาองค์การให้เกิดความสำเร็จในด้านต่าง ๆ อย่างต่อเนื่อง      
 4. การพัฒนาด้านปัญญา (ปัญญาภาวนา)  
 การพัฒนาตนเองด้วยการพัฒนาปัญญา ประเด็นแนวคิดสำคัญ จะเห็นได้ว่า ผู้นำมี
การพัฒนาตนเองเป็นกระบวนการ เริ ่มต้นพัฒนาสติปัญญาตามหลักการพัฒนาใน
พระพุทธศาสนาและผลการพัฒนาดังกล่าวสามารถนำมาใช้ในการพัฒนาผู้นำให้เกิดปัญญา
อย่างแท้จริงและถูกต้องเหมาะสมได้มีความหมายตรงกับคำว่า ภาวนา 4  โดยเฉพาะอย่าง
ยิ่งผู้นำมีการพัฒนาปัญญาตนเองอย่างต่อเนื่อง เกิดปัญญาทุกครั้งมีดำเนินงาน การเป็น
ต้นแบบแก่ผู้ตาม นำปัญญาไปใช้ในกระบวนการพัฒนาทางศีลธรรมของผู้นำ (พระธรรม

ปิฎก (ป.อ.ปยุตฺโต), 2540) 
 สรุปได้ว่า การพัฒนาภาวะผู้นำตามหลักภาวนา 4 ภาวะผู้นำยุคใหม่ที่ดีควรนำ
หลักธรรมคำสอนในทางพระพุทธศาสนา ภาวะผู้นำในยุคใหม่ต้องรู้จัดการบริหารจัดการใน
กลุ่มหรือองค์กรให้มีความยุติธรรมโดยเฉพาะความทุกข์ที่เกิดขึ้นทางใจ ผู้น ำควรบริหาร
จัดการให้องค์กรมีความสุข โดยใช้หลักภาวนา 4 คือ 1) กายภาวนา คือ การเจริญกาย 2) 
สีลภาวนา คือ การเจริญศีล 3) จิตภาวนา คือ การเจริญจิต 4) ปัญญาภาวนา คือ การเจริญ
ปัญญา 
 
การพัฒนาภาวะผู้นำตามหลักอริยมรรคมีองค์ 8 
 การพัฒนาภาวะผู้นำตามหลักอริยมรรคมีองค์ 8 ผู้นำนั้นมีการแสวงหาแนวทาง
พัฒนาตนเอง แนวทางพัฒนาองค์การตามแนวทางดำเนินอันประเสริฐของชีวิต พัฒนากาย 
พัฒนาวาจา พัฒนาใจ เพื่อตนเองสามารถความหลุดพ้นจากทุกข์เมื่อต้องนำการดำเนิงงาน
ในองค์การ มีวิธีการแก้ปัญหาที่ไม่อาศัยวิธีการทุจริต สร้างความเดือดร้อนแก่ผู้อื่น เรียกว่า 
อริยมรรค วิธีการจัดการองค์การด้วยวิถี ทางอันประเสริฐ วิธีการข้อปฏิบัติไม่อ่อนแอ จนถึง
กับตกอยู่ใต้อำนาจ ความอยากแห่งใจ กระทำทุจริต หรือไม่แข็งตึง ใช้แต่อำนาจทางการ



206 
 วารสารพุทธนวัตกรรมและการจัดการ 

ปีที่ 6 ฉบับที ่6 พฤศจิกายน – ธันวาคม 2566 น. 198-212. 

 

บริหารจนถึงกับเป็นการทรมาน สร้างความอึดอัดใจแก่สมาชิกในองค์ สร้างความลำบากแก่
ผู ้นำ เพราะฉะนั ้น ผู ้นำเชิงพุทธมีการพัฒนาการนำองค์การแบบสายกลาง เรียกว่า 
มัชฌิมาปฏิปทา วิธีการดำเนินงานองค์การสายกลาง ไม่หย่อนไม่ตึง แต่พอเหมาะกับ
สภาพแวดล้อมองค์การ  
 มัชฌิมาปฏิปทา ลักษณะทางสายกลางในพระพุทธศาสนา จุดหมายที่แน่นอน คือ 
ความดับทุกข์หรือภาวะหลุดพ้นเป็นอิสระไร้ปัญหา พระพุทธเจ้าได้ตรัสสรรเสริญการปฏิบัติ
ตามมัชฌิมาปฏิปทา เพราะพระองค์ทรงมุ่งให้ใช้เป็นหลักประพฤติปฏิบัติสำหรับมนุษย์ ทั้ง
บรรพชิตและคฤหัสถ์ เพื่อให้เป็นหลักธรรมที่สำเร็จประโยชน์แก่ทุกคนทั้งพระสงฆ์และ
ชาวบ้านทั่วหน้ากันดัง 
 พุทธพจน์ที่ว่า ภิกษุทั้งหลาย ตถาคตไม่เอียงเข้าหาที่สุดสองอย่างนั้น ได้ตรัสรู้ข้อ
ปฏิบัติอันมีในท่ามกลางกล่าวคือมรรคมีองค์ 8 ประการอันประเสริฐ  (สํ.ม. (ไทย), 
19/1664/528) อริยมรรคมีองค์ 8 ถือว่าเป็นทางเลือกสำคัญที่จะช่วยแก้ไขปัญหาหรือทุกข์
ให้กับคนในสังคมยุคปัจจุบันเพ่ือศึกษาและพัฒนาตนให้ถึงขั้นปฏิบัติจนเกิดผลให้ผู้ปฏิบัติได้
บรรล ุถ ึงความเป็นอร ิยบุคคล และนำมาพัฒนาภาวะผู ้นำ ด ังน ี ้  (พระธรรมปิฎก 
(ป.อ. ปยุตฺโต), 2543) 
  1. สัมมาทิฐิ หมายถึง ผู้มีปัญญาเห็นการดำเนินงานองค์การ ด้วยเหตุ ด้วยผลตาม
อริยสัจ 4 เห็นไตรลักษณ์ องค์การมีการเปลี ่ยงแปลง เห็นปฏิจจสมุปบาท เหตุปัจจัย
เกี่ยวกับองค์การ ผู้นำองค์การส่งผลแก่กันและกัน 
  2. สัมมาสังกัปปะ หมายถึง จิตผู้นำองค์การ ควรปรับความนึกคิดในทางสละปลอด
จากกาม ความนึกคิดปลอดจากพยาบาท และความนึกคิดปลอดจากการเบียดเบียนแก่
สมาชิกองค์การ ผู้รับบริการ 
  3. สัมมาวาจา หมายถึง ผู้นำมีการพัฒนาตนเองเป็นต้นแบบพูดคำสัตย์ พูดไม่
ส่อเสียด พูดคำอ่อนหวาน พูดสิ่งที่มีสาระมีประโยชน์ต่อการพัฒนาองค์การ 
  4. สัมมากัมมันตะ หมายถึง ผู้นำเมื่อใช้อำนาจบริหารองค์การ ไม่เบียดเบียนชีวิต
สัตว์ทั้งหลาย ไม่ลักทรัพย์ ไม่ประพฤติผิดในกาม 
  5. สัมมาอาชีวะ หมายถึง ผู ้นำบริหารองค์การด้วยความสุจริต เว้นมิจฉาชีพ 
ประกอบสัมมาชีพ ปฏิบัติงานด้วยคงามซื่อตรง 
  6. สัมมาวายามะ หมายถึง ผู้นำมีการวางแผนจัดการงานองค์การ ป้องกันการ
กระทำทุจริตเพียรระวังความชั่วไม่ให้เกิดขึ้น เพียรกำจัดความชั่วที่เกิดขึ้นแล้ว เพียรทำ
ความดีให้เกิดข้ึน เพียรรักษาความดีไว้ ผลงานองค์การที่เหมาะแก่การเป็นต้นแบบที่ดีไว้ 



Journal of Buddhist Innovation and Management 

Vol. 6 No. 6 November – December 2023 pp.198-212. 207 

 

  7. สัมมาสติ หมายถึง ผู้นำรับผลผลการดำเนินงานอย่างแจ่มชัด เข้าใจ เข้าถึง
กระบวนการพัฒนาจำแนกผลงานต่างๆ ดังการพิจารณาเห็นกายในกาย เวทนาในเวทนา 
จิตในจิต และธรรมในธรรม  
  8. สัมมาสมาธิ หมายถึง ผู้นำมีจิตใจสงบ ตั้งมั่นไม่หลงติดอยู่กับผลงานที่ผ่านมา 
พยายามพัฒนาตนเอง พัฒนาองค์การอย่างต่อเนื่อง 
 สรุปได้ว่า การพัฒนาภาวะผู้นำตามหลักอริยมรรคมีองค์ 8 เป็นการประยุกต์เอา
หลักความจริงตามธรรมชาติมาประพฤติปฏิบัติในการดำเนินชีวิตที่เป็นกลางและเป็นสากล
สามารถนำมาปฏิบัติเพ่ือแก้ปัญหาผู้นำให้ได้จริงเกิดผลเป็นผู้นำที่ดีมีใจที่สงบเย็นปราศจาก
ความเร่าร้อนจากไฟคือราคะโทสะและโมหะ อยู่ด้วยปัญญาที่รู้และเข้าใจความเป็นไปของ
ธรรมชาติที่แปรปรวนเปลี่ยนแปลงไปตามกฎธรรมดา 
  
ภาวะผู้นำตามหลักทศพิธราชธรรม 
 ทศพิธราชธรรม แปลว่า ธรรมของพระราชาหรือธรรมสำหรับผู้นักปกครอง 10 
ประการ  ที่พระมหากษัตริย์และผู้ปกครองจะต้องเสริมสร้างให้มีขึ้นเป็นคุณสมบัติประจำตัว 
เพ่ือยึดเหนี่ยวน้ำใจสมาชิกในกลุ่ม ให้ดำเนินไปบรรลุถึงเป้าหมาย (ขุ.ชา. (ไทย), 28/176/112) 
 ทศพิธราชธรรม เป็นหลักการที่ทรงคุณค่าและมีความหมายต่อผู้นำ ในฐานะเป็น
หลักปฏิบัติ ที่พระพุทธเจ้าได้ทรงออกแบบขึ้นมาเพื่อเป็นตัวชี้วัดสำหรับผู้นำองค์กรในการ
กำกับและควบคุมอารมณ์ (Emotion) เพื ่อป้องกันมิให้ผู ้นำประพฤติตนผิดพลาดและ
บกพร่อง ซึ่งจะก่อให้เกิดเชิงลบตามมา เช่น การบิดเบือนและใช้อำนาจหน้าที่เกินกว่า
ระเบียบ ข้อบังคับ กฎเกณฑ์ กติกา และกฎหมาย ที ่ได้กำหนดเอาไว้ เพื ่อแสวงหา
ผลประโยชน์ที่มิควรมีควรได้จากหน่วยงานหรือองค์กร  ซึ่งจะส่งผลต่อความอยู่รอดของ
องค์กรทั้งในระยะสั้นและระยะยาว คุณธรรมของผู้ปกครองหรือธรรมของพระราชา หรือ
หลักธรรมที่เป็นคุณธรรมประจำจิตใจของพระราชา และผู้บริหารหรือผู้ปกครองรัฐ หรือ
ประเทศชาติ รวมถึงผู้นำผู้ปกครองทุกระดับชั้นในสังคม ซึ่งสามารถประยุกต์ใช้ในการ
พัฒนาภาวะผู้นำได้ดังนี้ (พระมหาหรรษา ธมฺมหาโส, 2555) 
 1. ทาน คือ ผู้นำเป็นต้นแบบการให้ปัน การช่วยเหลือ เกื้อกูล อนุเคราะห์ให้ผู้ใต้
ปกครองของตนให้มีการดำรงชีวิตที่ดี ไม่อดอยาก รวมถึงการบำเพ็ญสาธารณประโยชน์  
ต่าง ๆ ที่แสดงออกถึงการเผื่อแผ่แบ่งปันแก่บุคคลผู้ด้อยโอกาสในสังคมอีกด้วย 
 2. ศีล คือ ผู้นำเป็นต้นแบบการประพฤติปฏิบัติตนให้ดีงาม ประกอบด้วยความ
สุจริตทางกายวาจาและใจให้ดีงาม เรียบร้อย ถูกต้องตามกฎระเบียบวินัยของสังคม เพ่ือ
เป็นแบบอย่างและเป็นที่เคารพ นับถือของประชาชนหรือผู้อยู่ใต้ปกครอง 



208 
 วารสารพุทธนวัตกรรมและการจัดการ 

ปีที่ 6 ฉบับที ่6 พฤศจิกายน – ธันวาคม 2566 น. 198-212. 

 

 3. ปริจจาคะ คือ ผู ้นำเป็นต้นแบบการเสียสละอุทิศตนเพื ่อประโยชน์สุขของ
บ้านเมืองหรือ การเสียประโยชน์ส่วนตน ของพวกพ้อง เพื่อประโยชน์ของส่วนรวม  บริหาร
ราชการแผ่นดินหรือองค์กรโดยไม่คำนึงถึงประโยชน์ส่วนตัวหรือพวกพ้องแต่มุ ่งไปยัง
ประโยชน์ของประชาชนหรือผู้ตามเป็นสำคัญ ผู้นำที่ถือหลักนี้ ก็จะเป็นผู้นำที่เป็นนักอุทิศ
ตน ส่วนไหน ๆ ก็ไม่ยิ่งใหญ่ไปกว่าส่วนรวม และหมายรวมถึงการเสียสละความไม่ดีทั้งหลาย
ในจิตใจของตนเองบริจาคออกไป ปล่อยวางออกไป 
 4. อาชชวะ คือ ผู้นำเป็นต้นแบบความซื่อตรง กระทำในสิ่งที่เป็นภาระหน้าที่ของ
ตนด้วยความซื่อสัตย์สุจริต ซื่อตรง จริงใจต่อประชาชน หลักธรรมนี้มุ่งถึงความซื่อตรงต่อ
ตนเองและบุคคลอ่ืนตลอดถึงหน้าที่การงานด้วยความสุจริตจริงใจทั้งต่อหน้าและลับหลัง ไม่
หลอกลวงประชาชนหรือผู้ใต้ปกครอง มีความจงรักภักดีต่อสถาบันและประเทศชาติ การไม่
ปล่อยให้มีการทุจริตเกิดขึ้นในองค์กรหรือในประเทศ ให้ไร้คอร์รัปชั่นโดยสิ้นเชิง  
 5. มัททวะ คือ ผู้นำเป็นต้นแบบความสุภาพและอ่อนโยน ต่อกลุ่มคนในทุกระดับ
ของสังคมโดยไม่เลือกปฏิบัติหรือมีสองมาตรฐาน ผู้นำต้องมีความอ่อนน้อมถ่อมตน มีความ
เป็นสุภาพบุรุษสุภาพสตรี ไม่หยาบกระด้าง ไม่อหังการ ไม่ยโสโอหังเป็นคนเรียบง่าย ผู้ตาม
เข้าถึงได้ทุกชั้นวรรณะ ไม่เจ้ายศเจ้าอย่างจนดูห่างเหินกับผู้ตามมากเกินไป รวมถึงการมี
สมบัติของผู้ดี การมีมารยาทที่ดีงาม ไม่ดูถูกศักดิ์ศรีของความเป็นมนุษย์  
 6. ตปะ คือ ผู้นำเป็นต้นแบบความทรงไว้ซึ่งอำนาจ เดช หรือธรรมอยู่ในตัว ที่คอย
กำกับยับยั้งชั่งใจไม่ปล่อยให้ความชั่วอกุศลกำเริบ เป็นอำนาจที่ปราบจิตใจของผู้ปกครอง 
ให้ดำรงอยู่ในทำนองคลองธรรม ไม่หลงใหลหมกมุ่นอยู่ในกามคุณ จนหลงลืมความมุ่งมั่นใน
การกระทำภารกิจของตนให้สมบูรณ์ หรือหมายถึงความเข้มแข็ง ความกล้าหาญ ความ
เพียรในกิจทั้งปวงเพื่อขจัดปัดเป่าปัญหาและความทุกข์ร้อนของคนในสังคม 
 7. อักโกธะ คือ ผู้นำเป็นต้นแบบความไม่ลุแก่อำนาจ คือความโกรธ ความมีเมตตา
ธรรมประจำจิตใจ กระทำกิจต่าง ๆ โดยยึดหลักเหตุผลเพื่อระงับความโกรธ ความขุ่นเคือง 
มีความรักปรารถนาดีต่อประชาชนหรือผู้ใต้ปกครองอย่างสม่ำเสมอ มีความยุติธรรมและไม่
อคติต่อฝ่ายที่มีความคิดในทางตรงกันข้าม ผู้นำต้องไม่ลุแก่โทสะ คือ การไม่เป็นคนเจ้า
อารมณ ์
 8. อวิหิงสา คือ ผู้นำเป็นต้นแบบความไม่นิยมความรุนแรง แก้ปัญหาโดยสันติวิธี 
และการใช้เหตุผลเหนืออารมณ์ ผู้นำต้องไม่ใช้ความรุนแรง ไม่เบียดเบียนประชาชน การไม่
เบียดเบียนผู้ใต้บังคับบัญชาทั้งทางร่างกายและจิตใจ ในการตำหนิติเตียนก็ต้องมีศิลปะ เช่น 
การชมเชยต่อหน้าทำโดยรวม ๆ การตำหนิให้แยกตำหนิเป็นส่วนตัว ส่วนการชมเชยบุคคล
ในส่วนรวมก็ต้องดูให้ชัดว่ามีความเด่นชัดเจนจริง  ๆ ไม่เช่นนั้นจะถูกว่าเอาได้ว่าลำเอียง 
และการตำหนิก็ตำหนิทั้งหมดไม่เป็นไร 



Journal of Buddhist Innovation and Management 

Vol. 6 No. 6 November – December 2023 pp.198-212. 209 

 

 9. ขันติ คือ ผู้นำเป็นต้นแบบความอดทน อดกลั้น ได้แก่ ความหนักแน่นและอดทน
ต่อเหตุการณ์ที่ก่อให้เกิดผลกระทบต่อสังคมและประเทศชาติ ไม่หวั่นไหวต่อลาภ ยศ 
สรรเสริญและความสุข ผู้นำต้องมีขีดความอดทนสูงกว่าคนทั่วไป อดทนต่อความลำบากใน
การทำงาน อดทนต่อคำวิพากษ์วิจารณ์ อดทนต่อความเจ็บไข้ได้ป่วยระหว่ างการปฏิบัติ
หน้าที่ รวมทั้งอดทนต่อความท้าทายอำนาจในรูปแบบต่าง ๆ ในทางบวก 
 10. อวิโรธนะ คือ ผู้นำเป็นต้นแบบความไม่คลาดไปจากธรรม ดำรงตนอยู่ในความ
ยุติธรรมอย่างเหนียวแน่น ไม่เห็นแก่พรรคพวกเพ่ือนฝูง หรือวงวานว่านเครือ แต่เห็นแก่ชาติ
บ้านเมืองหรือองค์กรเป็นเป้าหมาย การครองตนอยู่ในธรรมอาจหมายถึง การไม่ใช้อำนาจ
ตามอำเภอใจ การยึดกฎ กติกา มารยาท กฎหมาย รัฐธรรมนูญในการบริหารประเทศหรือ
องค์กรอย่างหนักแน่น ไม่ปฏิบัติหน้าที่ขัดแย้งต่อกฎหมายต่าง ๆ ที่ตราไว้ รวมทั้งการทรงไว้
ซึ่งความยุติธรรมยามใช้ดุลยพินิจต่อเรื่องต่าง ๆ  
 สรุปได้ว่า ภาวะผู้นำตามหลักทศพิธราชธรรม เป็นหลักปฏิบัติสำหรับการควบคุม 
และการพัฒนาอารมณ์ของผู้นำ ซึ่งผู้นำทุกคนจะต้องมีจิตใจที่สงบนิ่ง ในขณะที่ตัวเองต้อง
เผชิญหน้ากับปัญหาต่างๆ ที่เข้ามากระทบต่อจิตใจ ดังนั้น อารมณ์มีผลต่อการตัดสินใจของ
ผู้นำที่จะพาองค์กรไปสู่ความสำเร็จในอนาคต 
 
การพัฒนาภาวะผู้นำตามหลักพรหมวิหารธรรม 
 พรหมวิหารธรรม ช่วยพัฒนาผู้นำให้มีภาวะผู้ระดับสูง ใช้เป็นเครื่องมือให้ผู้นำดำรง
อยู่ในฐานะผู้บริหารองค์การอยู่อย่างประเสริฐ และเป็นธรรมประจำใจสำหรับผู้ใหญ่หรือ
ผู้ปกครอง  ผู้บริหาร ต้องประพฤติปฏิบัติมี 4 ประการ ดังนี้ (ที.ปา. (ไทย), 11/228/232) 
 1. เมตตา ผู้นำแสดงพฤติกรรมเป็นผู้มีความรักใคร่ปรารถนาดี มีไมตรีต่อประชาชน
หรือผู้ใต้ปกครอง กล่าวคือ ปรารถนาให้เขาเหล่านั้นมีความสุข 
 2. กรุณา ผู ้นำแสดงพฤติกรรมเป็นผู ้มีความช่วยเหลือให้ประชาชนหรือผู ้ใต้
ปกครองให้พ้นจากทุกข์ ใฝ่ใจในอันจะปลดเปลื้องบำบัดความเดือดร้อนของปวงประชา
รวมถึงสัตว์ทั้งปวงด้วย 
 3. มุทิตา ผู้นำแสดงพฤติกรรมเป็นผู้มีความเบิกบานพลอยยินดี เมื่อประชาชนหรือ
ปกครองประสบความสำเร็จในหน้าที่การงาน  ก็รู้สึกชื่นชมยินดีกับความสำเร็จของเขา
เหล่านั้น 
 4. อุเบกขา ผู้นำแสดงพฤติกรรมเป็นผู้มีความวางใจเป็นกลาง คือ อันจะทำให้ดำรง
อยู่ในธรรมตามที่พิจารณาเห็นด้วยปัญญา คือ มีจิตเรียบตรงเที่ยงธรรมดุจตราชั่ง ไม่เอน
เอียงด้วยรักและชัง ไม่ซ้ำเติมเมื่อผู้อื่นประสบความทุกข์ พิจารณาเห็นการกระทำของเขา



210 
 วารสารพุทธนวัตกรรมและการจัดการ 

ปีที่ 6 ฉบับที ่6 พฤศจิกายน – ธันวาคม 2566 น. 198-212. 

 

เหล่านั้นตามหลักแห่งกรรม คือการกระทำของเขาเองว่าเขาเป็นผู้กระทำขึ้น อันควรได้รับ
ผลดีหรือชั่ว สมควรแก่เหตุอันตนประกอบ 
 สรุปได้ว่า การพัฒนาภาวะผู้นำตามหลักพรหมวิหารธรรม เป็นธรรมสำหรับผู้นำ
แสดงพฤติกรรมให้เกิดการอยู่ร่วมกันกับผู้อื ่นในสังคม ในฐานะที่เป็นพรหม คือเป็นผู้มี
ศักยภาพในการที่จะสร้างสรรค์และธำรงรักษาสังคมไว้ โดยเฉพาะสำหรับผู้นำนั้น แน่นอน
ว่าจะต้องเป็นแบบอย่างให้แก่คนในสังคมจึงต้องมีพรหมวิหารธรรม 4 ประการ เพราะ
พรหมวิหารนั้น เป็นธรรมประจำใจของคนที่มีจิตใจยิ่งใหญ่ เป็นผู้ประเสริฐ อันแสดงถึง
ความเป็นบุคคลที่มีการศึกษาได้พัฒนาตนแล้ว เป็นคุณธรรมพื้นฐานที่จะต้องมีอยู่ประจำ
จิตใจ และเป็นท่าทีของจิตใจที่จะทำให้ตนแสดงออกหรือปฏิบัติต่อผู้อื่นอย่างถูกต้อง 
 
องค์ความรู้ใหม่ 
 จากการศึกษาประเด็นในเรื ่องภาวะผู ้นำในทางพระพุทธศาสนาที่ปรากฏใน
หลักฐานและเอกสารหรือคัมภีร ์ที ่สำคัญทางพระพุทธศาสนามาทั้งหมดเราจะพบว่า
พระพุทธศาสนาถือได้ว่าเป็นอีกศาสนาหนึ่งที่ให้ความสำคัญกับแนวความคิดเรื่องภาวะผู้นำ
เอาไว้ โดยเห็นว่าในสังคมทุกสังคมนั้น จะต้องมีบุคคลที่เกิดมาเพ่ือทำประโยชน์แก่ผู้อ่ืนหรือ
มาเป็นผู้นำผู้อื่นอยู่เสมอ ภาวะผู้นำนั้นเป็นสิ่งที่มีปรากฏอยู่ในเนื้อหาพระพุทธศาสนา  ซึ่ง
พิจารณาจากคุณสมบัติของผู้นำที่ปรากฏในหลักธรรมข้อต่างๆ เป็นการพิจารณาในแง่ของ  
คุณธรรมที่เป็นหลักการที่พระพุทธองค์ได้ทรงวางไว้เป็นกรอบในการดำเนินชีวิตหรือการทำ
หน้าที่ใน การบริหารของผู้ที่เป็นผู้นำ โดยหลักธรรมสำคัญที่บ่งถึงความเป็นผู้นำที่ผู้เขียน
กล่าวถึงใน การพัฒนาภาวะผู้นำเชิงพุทธในศตวรรษที่ 21 คือ ภาวนา 4 อริยมรรคมีองค์ 8 
ทศพิธราชธรรม พรหมวิหารธรรม 
 
 
 

 
 

 
 
 

ภาพที่ 1 การพัฒนาภาวะผู้นำเชิงพุทธในศตวรรษที่ 21 
 

การพัฒนาภาวะ
ผู้นําเชิงพุทธใน
ศตวรรษที่ 21

ภาวนา 4

อริยมรรค
มีองค์ 8 

ทศพิธราชธรรม

พรหมวิหาร
ธรรม



Journal of Buddhist Innovation and Management 

Vol. 6 No. 6 November – December 2023 pp.198-212. 211 

 

สรุป 
 องค์การในอนาคตต้องการผู้นำที่มีภาวะผู้นำ ผู้นำที่มีประสิทธิภาพสามารถนำพา
องค์กรสู่การบรรลุผลลัพธ์ตามเป้าหมายท่ามกลางความซับซ้อนและความแน่แน่นอนได้ แต่
สภาพของสังคมไทย ผู้นำจำนวนมากนำองค์การผสมผสานทุจริต แม้ผู้นำองค์การเริ่มต้น
สุจริต แต่สภาพแวดล้อมกระตุ้นให้เกิดการกระทำทุจริต การพัฒนาภาวะผู้นำจึงไม่ใช่เรื่องที่
ทำได้โดยง่ายถ้าไม่เข้าใจเรื่องกระแสการเปลี่ยนแปลงไม่ว่าจะเป็นความก้าวหน้าหน้าทาง
เทคโนโลยี การสรรค์สร้างนวัตกรรมหรือรูปแบบการทำงานที่เปลี่ยนแปลงไป รวมทั้งปัญหา
ใหม่ ๆ และความท้าท้ายมากมายที่เกิดข้ึนอยู่ตลอดเวลา สิ่งเหล่านี้ล้วนส่งผลให้ภาวะผู้นำที่
มีอยู่เดิมไม่พัฒนาและผู้นำต้องคอยปรับเปลี่ยนภาวะผู้นำอยู่เรื่อย ๆ เพื่อจัดการกับความ
เปลี ่ยนแปลง ส่งผลกระทบต่อการดำเนินงานขององค์การ สำหรับผู้นำในศตวรรษ
ที่  21  นั้น สังคมต้องการผู้นำที่ดี พัฒนาตนเองและเสริมสร้างคุณธรรมต่อต้านทุจริต มี
ทักษะขั้นสู่ควบคู่คุณธรรมจริยธรรมเป็นต้นแบบแก่สมาชิกทั้งในนอกองค์การ โดยเฉพราะ 
คุณลักษณะภายในของผู้นำรู้ปรับใช้หลักธรรมทางพระพุทธศาสนา รู้จักวิธีการปัญญาความ
มีเหตุผล ด้วยวิถีแห่งมรรค 8 มัชฌิมาปฏิปทา ใช้สติปัญญาจัดการงานองค์การด้วยความไม่
ประมาท ตื ่นตัว ทันต่อเหตุการณ์ ประสานคนและงานเข้าด้วยกัน บูรณาการความรู้ 
ความสามารถ พร้อมตั้งตนอยู่ในพรหมวิหารธรรม หวังประโยชน์สุขแก่ส่วนรวมและเป็นผู้
น่ารัก น่าเคารพ เป็นธรรมาธิปไตย ไม่ลำเอียง แสดงบุคลิกผู้นำสง่างาม น่าเคารพศรัทธา
เลื่อมใส ตลอดทั้งมีพละกำลังแข็งแรง สุขภาพที่ดี ความรู้ มีสติปัญญา มีปฏิภาณไหวพริบ มี
ความเฉลียวฉลาดมีวิสัยทัศน์กว้างไกล ชำนาญในงาน วางตัวอยู่ในกฎระเบียบที่ถูกต้องส่ง
ต่อภาวะความเป็นผู้นำเชิงพุทธ  
 
เอกสารอ้างอิง  
พระธรรมธีรราชมหามุนี (โชดก ญาณสิทฺธิ). (2546). วิปัสสนาญาณโสภณ (พิมพ์ครั้งที่ 3). 
 กรุงเทพฯ: ศรีอนันต์การพิมพ์.   
พระธรรมปิฎก (ป.อ. ปยุตฺโต). (2543). พุทธธรรม ฉบับปรับปรุงและขยายความ (พิมพ์
 ครั้งที ่9). กรุงเทพฯ: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
______. (2543). พจนานุกรมพุทธศาสน์ ฉบับประมวลศัพท์ (พิมพ์ครั้งที่ 9). กรุงเทพฯ: 
 โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
______. (2540). ความสำค ัญของพระพ ุทธศาสนา  ในฐานะศาสนาประจำชาติ . 
 กรุงเทพฯ: มูลนิธิพุทธธรรม.   
พระมหาหรรษา ธมฺมหาโส. (2555). ทศพิธราชธรรม 10 ตัวชี ้ว ัดสำหรับผู ้นำองค์กร . 
 กรุงเทพฯ: ศรีเสน่ห์การพิมพ์. 



212 
 วารสารพุทธนวัตกรรมและการจัดการ 

ปีที่ 6 ฉบับที ่6 พฤศจิกายน – ธันวาคม 2566 น. 198-212. 

 

พูนลาภ แก้วแจ่มศรี. (2556). การจัดการเชิงพุทธ : การสํารวจปรัชญาและแนวคิดสําหรับ
 การจัดการ สมัยใหม่. กรุงเทพฯ: สถาบันบัณฑิตพัฒนบริหารศาสตร์. 
Allen, S.  & Hartman, N.  (2008). Leadership Development:  An Exploration of 
 Sources of Learning. Advanced Management Journal, 73(1), 10-62. 
Barbazette, J., (2006). Training Needs Assessment: Methods, Tools, and 
 Techniques. San Francisco: Pfeiffer. 
Campbell, E. & Ellen C.J. (1996). Mood, A., Equality of educational 
 opportunity. New York: Weinfield. 
DiPaola, M.F. & Hoy, K.W. (2016). School characteristics that foster 
 organizational citizenship behavior. Retrieved February, 15(2), 323-324. 
Hesselbein, F. (1996). Human Resource Management ( 5th) .  Washington 
 D.C.: Government Printing. 
Mcardle,W.D. (2000). Essential of Exercise Physiology. Tokyo: Lippincott 
 Williams and Wikins. 
Sousa, D.  (2003). The Leadership brain:  How to lead today's schools more 
 effectively. Thousand Oaks: Sage. 
 


