
176 
 วารสารพุทธนวัตกรรมและการจัดการ 

ปีที่ 7 ฉบับที ่2 มนีาคม – เมษายน 2567 น. 176-185. 

 

การประยุกต์หลักพุทธธรรมในการจัดการความขัดแย้งทางสังคม* 
APPLICATION OF BUDDHIST PRINCIOLES IN MANAGING SOCIAL 

CONFLICTS 
 

ธีรยุทธ ชะนิล, ปาริชาติ ชุมพงศ ์
Teerayut Chanil, Parichat Coompong  

มหาวิทยาลัยราชภัฏนครศรีธรรมราช 
Nakhon Si Thammarat Rajabhat University 

Corresponding Author E-mail: Teerayut_cha@nstru.ac.th 

 
บทคัดย่อ 
 บทความวิชาการนี้เป็นการกล่าวถึงหลักพุทธธรรมในการจัดการความขัดแย้งทาง
สังคม ซึ่งสังเคราะห์ข้อมูลมาจากงานวิจัย เรื่องบทบาทขององค์กรปกครองส่วนท้องถิ่นกับ
การจัดการความขัดแย้งในอำเภอนบพิตำ กรณีศึกษาปัญหาความขัดแย้งจากการใช้สารเคมี
ในการทำการเกษตร โดยการใช้หลักพุทธธรรมของศาสนาพุทธมาเป็นเครื่องมือขัดเกลา
และบริหารจัดการความขัดแย้งที ่ เก ิดขึ ้นในสังคมโดยการนำหลักธรรม อริยสัจ 4  
มาพิจารณาเพื่อให้เห็นถึงต้นตอหรือรากเหง้าของความขัดแย้งในสังคม ซึ่งในที่นี้คือ (ทุกข์) 
ตามหลักของไตรลักษณ์ พิจารณาให้ทราบถึงสาเหตุของความขัดแย้งนั้นเกิดจากสาเหตุ
อะไร (สมุทัย) จากนั้นจึงหาวิธีในการจัดการความขัดแย้ง (มรรค) เพ่ือนำไปสู่วิธีการจัดการ
ความขัดแย้ง (นิโรธ) ซึ่งจะถือเป็นกระบวนการสุดท้ายในการจัดการความขัดแย้งโดยการ
ประยุกต์หลักพุทธรรม ทำให้เกิดความสามัคคีอันเป็นการอยู่ร่วมกันโดยสันติวิธี 
คำสำคัญ: หลักพุทธธรรม; ความขัดแย้ง; สังคม 
 
Abstract 
 This academic article discussed Buddha-dhamma principles in 
managing social conflict synthesizinf information from research work entitled 
“Role of local government organizations and conflict management in 
Nopphitam District: A case study of conflicts arising from the use of chemicals 
in agriculture”. by using the principles of Buddhism as a tool for refining and 
managing conflicts that occured in society by taking the Four Noble Truths 

 
*Received October 1, 2023; Revised January 15, 2024; Accepted February 5, 2024 



Journal of Buddhist Innovation and Management 

Vol. 7 No. 2 March – April 2024 pp. 176-185. 177 

 

into consideration in order to see the roots or roots of conflicts in society. In 
this case, Ddukkha, the cuase, according to the principles of the Three 
Characteristics, considering what was the causes of conflict that is Samudaya. 
Then, find a method for managing conflict, that is Makakh, leading to a 
method for managing conflict, Nirodha which is considered the final process 
in managing conflict by applying Buddha-dhamma principles that creates 
unity for living together in peace. 
Keywords: Buddhist Principles; Conflict; Society 
 
บทนำ 
 สำหรับสังคมไทยในปัจจุบันนี้ ปรากฏว่าประชาชนทุกระดับและทุกภาคส่วนต่าง
เข้ามามีส่วนเกี่ยวข้องและมีความกล้าที่จะแสดงความขัดแย้งในที่สาธารณะในเรื่องต่าง  ๆ 
มากกว่าเดิม ทั ้งนี ้ เน ื ่องมาจากคนในสังคมนั ้นมีความแตกต่างกันในหลาย  ๆ ด้าน  
เช่น ความคิด ความเชื่อ ค่านิยม ความสนใจ ความต้องการ และความปรารถนา เป็นต้น 
ความขัดแย้งนับได้ว่าเป็นสถานการณ์ปกติของการอยู่ร่วมกันในสังคม ไม่ว่าจะเป็นความ
ขัดแย้งในเรื่องอำนาจ ความขัดแย้งในเรื่องผลประโยชน์ทางเศรษฐกิจ ความขัดแย้งในเรื่อง
สถานะทางสังคม และความขัดแย้งในเรื่องที่เป็นนามธรรม (จำนง อดิวัฒนสิทธิ์, 2548) เช่น 
การคิด การพูด และการกระทำ แต่เมื่อสถานการณ์ความขัดแย้งเกิดขึ้น และมนุษย์ไม่
สามารถที่จะแก้ไขความขัดแย้งที่เกิดขึ้นได้ทันท่วงทีตามความขัดแย้งที่ก่อตัวขึ้น ก็จะขยาย
วงกว้างเป็นการทะเลาะวิวาทกันในระดับที่รุนแรงมากยิ่งขึ้น บทสรุปของความขัดแย้งก็จะ
กลายเป็นแบ่งฝักแบ่งฝ่ายเป็นหน่วยย่อยของสังคมที่ไม่ขึ้นตรงต่อกลุ่มใหญ่ทั้งในแง่ของ
ความคิดและการปฏิบัติส่งผลกระทบเสียหายต่อสันติสุขของสังคมสังคมเป็นการรวมตัวของ
บุคคลตั้งแต่สองคนขึ้นไป สังคมในโลกปัจจุบันเป็นสังคมยุคโลกาภิวัตน์เป็นสังคมที่เต็มไป
ด้วยความไร้ระเบียบ (Chaos) ตัวแปรสำคัญของสภาวะที่อยู่บนพื้นฐานของบุคคลที่มีความ
แตกต่างและหลากหลายไปด้วยค่านิยม ทัศนคติ ภาษา ศาสนา ความต้องการผลประโยชน์
และกลุ่มชาติพันธุ์ ดังนั้นด้วยความแตกต่างของบุคคลผนวกเข้ากับความพยายามที่จะดำรง
และรักษาอัตลักษณ์ของตนเองเอาไว้จึงเกิดความไม่สมดุลกัน ไม่เข้าใจกัน ซึ่งเป็นบ่อเกิด
แห่งความไม่พอใจซึ่งกันและกัน จนทำให้สัมพันธภาพสิ้นสุดลง และอาจลุกลามเกิดเป็น
สถานการณ์ของความขัดแย้งได้ เมื่อพิจารณาเรื่องความ ขัดแย้ง พระพุทธศาสนาจะเน้นที่
ตัวมนุษย์และจุดเริ่มต้นหรือสาเหตุที่สำคัญก็คือ ตัวมนุษย์เอง ซึ่งเริ่มต้นจากสาเหตุภายใน
คือกิเลสของมนุษย์ในเบื้องต้นความขัดแย้งสามารถเกิดขึ้นได้ภายในตัวมนุษย์ ความขัดแย้ง
ตามแนวคิดทั่วไป ตามด้วยความขัดแย้งตามแนวคิดพระพุทธศาสนา ดังนี้ความขัดแย้งตาม 



178 
 วารสารพุทธนวัตกรรมและการจัดการ 

ปีที่ 7 ฉบับที ่2 มนีาคม – เมษายน 2567 น. 176-185. 

 

แนวคิดพระพุทธศาสนานั้น แบ่งเป็น 2 ประเด็น คือ ประเด็นแรก ความหมายของความ
ขัดแย้งในแง่ของธรรม หมายถึงการที่บุคคลหรือกลุ่มบุคคลมีความต้องการ ความเห็น การ
ปฏิบัติค่านิยม และโครงสร้างที่มีความขัดกันไม่ลงรอยกัน ความหมายของความขัดแย้ง ใน
แง่ของธรรมมีหลายนัย กล่าวคือความบาดหมาง (ภณฺฑน) การทะเลาะ (กลห) การแก่งแย่ง 
(วิคฺคห) การวิวาท (วิวาท) การ มุ่งร้ายกัน (เมธคา) การถกเถียงกัน (โวหาร) และประเด็นที่
สอง ความหมายในแง่ของวินัย หมายถึงความขัดแย้งที่เกิดขึ้นในหมู่สงฆ์ที่เรียกว่าอธิกรณ์
สาเหตุแห่งความขัดแย้งสาเหตุแห่งความขัดแย้งตามหลักพระพุทธศาสนา คือ ตัณหา หรือ
ความทะยานอยาก ความต้องการสิ่งเสพปรนเปรอ เรียกว่า ตัณหา ที่มุ่งประสงค์เอาเวทนา 
และ ต้องการสิ ่งสำหรับเอามาเสพเสวยเวทนาหรือสิ ่งที่จะปรนเปรอตัวตน และความ
ต้องการคุณภาพชีวิต เรียกว่า ฉันทะ      
 
ความหมายของความขัดแย้ง 
 นักวิชาการต่างประเทศให้ความหมายของคำว่าความขัดแย้งไว้หลายท่าน ได้ให้
ความหมายของคำว่าความขัดแย้ง หมายถึง กระบวนการทางสังคม ซึ่งเกิดขึ้นเมื่อแต่ละ
ฝ่ายมีจุดมุ่งหมายต่างกันไปด้วยกันไม่ได้และมีค่านิยมที่แตกต่างกัน ความแตกต่างนี้มักเกิด
จากการรับรู้มากกว่าที่เกิดขึ้นจริง ๆ (Filley, 1975) และมองว่าความขัดแย้งหมายถึงการมี
ปฏิสัมพันธ์โดยตรงระหว่างบุคคล กลุ่มบุคคล องค์การหรือระหว่างประเทศ ตั้งแต่ 2 ฝ่าย 
หรือมากกว่า 2 ฝ่ายขึ้นไป โดยฝ่ายหนึ่งพยายามที่จะป้องกัน หรือบีบบังคับให้เกิดผล
บางอย่าง ในขณะอีกฝ่ายหนึ่งพยายามต่อต้าน ความขัดแย้งเป็นพฤติกรรมที่สังเกตเห็นได้ 
อาจเป็นจากคำพูดหรือไม่ใช่คำพูด แสดงออกมาในลักษณะของการพยายามขัดขวาง บีบ
บังคับ ทำอันตรายต่อต้าน หรือโดยการแก้เผ็ดฝ่ายตรงข้าม (Katz & Kahn, 1978) ความ
ขัดแย้งยังหมายถึง การที่ท้ังสองฝ่ายมีการรับรู้ที่ไปด้วยกันไม่ได้ในเรื่องที่เกี่ยวกับการกระทำ
หรือจุดมุ่งหมายและที่สำคัญ คือ ไม่ว่าการรับรู้นั้นจะถูกต้องหรือไม่ก็ตาม คนที่อยู่ในความ
ขัดแย้งจะมีความรู้สึกว่าถ้าหากฝ่ายหนึ่งชนะ อีกฝ่ายหนึ่งก็จะแพ้  (Myers, 1983) เพราะ
ความขัดแย้ง เป็นพฤติกรรมที่ไม่ลงรอยกัน หรือไปด้วยกันไม่ได้ระหว่างฝ่ายต่าง ๆ ที่มีความ
สนใจแตกต่างกัน พฤติกรรมที่ไปด้วยกันไม่ได้ในที่นี้อาจแสดงออกมาในรูปของการกระทำ
ของฝ่ายหนึ่งที่ตั้งใจไปยับยั้ง สกัดกั้นหรือสร้างความขับข้องใจให้แก่อีกฝ่ายหนึ่ง (Brown & 
Yule, 1983) 
 โดยสรุปความหมายของความขัดแย้ง คือ การที่บุคคล กลุ่มบุคคล มีความคิดเห็น 
พฤติกรรมที่ไม่ลงรอยกัน โดยความขัดแย้งจะแสดงออกมาผ่านคำพูดหรือไม่ใช่คำพูด หรือ



Journal of Buddhist Innovation and Management 

Vol. 7 No. 2 March – April 2024 pp. 176-185. 179 

 

แสดงออกมาในลักษณะของการพยายามขัดขวาง บีบบังคับ ทำอันตรายต่อต้าน หรือโดย
การแสดงความคิดเห็นผ่านสื่อออนไลน์ในยุคปัจจุบัน 
 
แนวคิด ทฤษฎีความขัดแย้ง 
 แนวคิดของ Carl Marx เชื่อว่าจุดเริ่มต้นของความขัดแย้งมาจากเศรษฐกิจ ความ
ขัดแย้งทางเศรษฐกิจนั้นจะนำไปสู่ความขัดแย้งทางสังคมและการเมือง โดยที่กลุ่มหนึ่ง
พยายามที่จะสนองประโยชน์ตนเอง ในขณะที่อีกกลุ่มจะเสียประโยชน์ สภาพความขัดแย้ง
เป็นเรื ่องปกติของสังคมเป็นแกนกลางทางประวัติศาสตร์ อีกทั้งความขัดแย้งและการ
เปลี่ยนแปลงเป็นเรื่องที่แยกกันไม่ออก จุดเน้นของ Marx อยู่ที ่การต่อสู้ของชนชั้น บน
พื ้นฐานของการแย่งช ิงทรัพยากรและปัจจ ัยการผลิตซ ึ ่งนำไปสู ่การสร้างระบอบ
ความสัมพันธ์ทางสังคมในการผลิตหรือความสัมพันธ์เชิงอำนาจใหม่ย่อมมีผู้ที่เสียเปรียบ 
ดังนั้นการเปลี่ยนแปลงทางสังคมตามแนวคิดของ Marx เป็นการต่อสู้ระหว่างชนชั้นใน
สังคม โดยใช้แนวความคิดวิภาษวิธี (Dialectical) ที่เริ่มจากการกระทำอย่างหนึ่ง (Thesis) 
ซึ่งเป็นสาเหตุของการเปลี ่ยนแปลงการกระทำอีกอย่างหนึ่ง (Antithesis) และเกิดการ
กระทำแบบใหม่ (Synthesis) ที่ช่วยคลี่คลายตามมา 
 ทางด้าน Simmel ซึ่งเป็นนักสังคมวิทยาชาวเยอรมันเช่นกันได้ชี้ให้เห็นว่า ความ
ขัดแย้งเป็นปฏิสัมพันธ์รูปแบบหนึ่งที่เกิดขึ้นในกลุ่ม เพราะสมาชิกในกลุ่มมีความสัมพันธ์
ใกล้ชิด แสดงให้เห็นถึงลักษณะความสัมพันธ์ที่ไม่ลงรอยกันของทั้งสองฝ่ายเขาอธิบายว่า 
ความขัดแย้งเป็นผลจากการมีความรู้สึกเข้าข้างตนเองมากกว่าเข้าข้างฝ่ายอ่ืน ซึ่งความรู้สึก
นี ้อาจเป็นความมุ ่งร้าย โกรธเกลียด หรืออิจฉา โดยมากเกิดขึ ้นเพราะพฤติกรรมหรือ
คุณลักษณะทางสังคมของแต่ละฝ่ายมีความสำคัญเหนืออีกฝ่ายหนึ่ง ความขัดแย้งเป็นสิ่งที่
หลีกเลี่ยงไม่ได้ และมักจะนำไปสู่การเปลี่ยนแปลงทางสังคม นอกจากนี้ความขัดแย้งยังทำ
ให้เกิดความกลมเกลียว และความกลมเกลียวก็จะทำให้เกิดความขัดแย้งได้เช่นกัน 
 นอกจากนั้น แนวคิดของ Coser ก็ยังมีความสอดคล้องและได้ขยายแนวคิดของ 
Simmel ให้กว้างออกไป โดยชี้ให้เห็นว่าความขัดแย้งก่อให้เกิดผลทั้งด้านบวกและด้านลบ 
อีกทั้งยังเป็นส่วนหนึ่งของกระบวนการขัดเกลาทางสังคม ไม่มีกลุ่มทางสังคมกลุ่มใดกลุ่ม
หนึ่งที่มีความสมานสามัคคีอย่างสมบูรณ์ เพราะความขัดแย้งเป็นส่วนหนึ่งของสภาวะของ
มนุษย์ ทั้งในความเกลียดและความรักต่างก็มีความขัดแย้งทั้งสิ ้น ความขัดแย้งอาจเป็น
จุดเริ่มต้นของความพยายามแก้ปัญหาความแตกแยกและทำให้เกิดความสามัคคีภายในกลุ่ม
ได้ เพราะในกลุ่มมีทั้งความเป็นมิตรและความเป็นศัตรูอยู่ด้วยกันทั้งนี้ Coser ได้ตั ้งข้อ
สังเกตุว่าความขัดแย้งเป็นตัวสนับสนุนให้เกิดการเปลี่ยนแปลงทางสังคม โดยสามารถทำให้
สังคมเปลี่ยนชีวิตความเป็นอยู่จากด้านหนึ่งไปสู่อีกด้านหนึ่งได้ เพราะหากสมาชิกในสังคม



180 
 วารสารพุทธนวัตกรรมและการจัดการ 

ปีที่ 7 ฉบับที ่2 มนีาคม – เมษายน 2567 น. 176-185. 

 

เกิดความไม่พอใจต่อสังคมที่เขาอยู่ เขาจะพยายามทำการเปลี่ยนแปลงสถานการณ์นั้นๆ ให้
เป็นไปตามเป้าหมายของเขาได้และในระหว่างทางอาจเกิดความขัดแย้งนอกจากนี้ Coser 
ยังเสนอว่าความขัดแย้งยังสามารถทำให้เกิดการแบ่งกลุ่ม ลดความเป็นปรปกษ์พัฒนาความ
ซับซ้อนของโครงสร้างกลุ่มที่สะท้อนทั้งด้านความขัดแย้งและร่วมมือ หรือสร้างความแปลก
แยกกับกลุ่มต่าง ๆ 
 จะเห็นได้ว่าแนวความคิดเกี่ยวกับความขัดแย้งได้มีการพัฒนามาจากอดีตจนถึง
ปัจจุบันดังที่กล่าวมาข้างต้น ซึ่งทำให้เห็นมิติทางความคิดนั้นมีทั้งสนับสนุนและคัดค้าน แต่
สิ่งที่ทำให้เราสามารถทราบว่าความขัดแย้งนั้นเริ่มแรกเป็นสิ่งที่แย่ โหดร้าย ต้องต่อสู้ ซึ่งมี
ลักษณะในทางลบ ถือเป็นแนวคิดแบบคลาสสิก จากนักคิดยุคแรกคือ Marx และ Simmel 
แต่ในความเป็นจริงเมื่อสังคมไม่สามารถแยกแยะ ขจัด จำกัดความขัดแย้งให้หมดไปได้  
ในทุก ๆ สถานการณ์มุมต่อแนวคิดความขัดแย้ง เปลี่ยนแปลงไปโดยในระยะหลังได้มีผู้รับ
แนวคิดของ Simmel มาพัฒนาให้กว้างขวางออกไปอีก ซึ่งได้แก่ Coser ที่คิดว่าความ
ขัดแย้งไม่จำเป็นต้องเป็นไปในทางลบเสมอไปในบางครั ้งความขัดแย้งนี ้สามารถทำให้
เปลี่ยนแปลงสิ่งต่าง ๆ ไป ในทางท่ีดีมากยิ่งขึ้นได้ 
 
สาเหตุของความขัดแย้ง 

หากพิจารณาถึงความขัดแย้งที่เกิดขึ้นทั่วไปโดยเฉพาะอย่างยิ่งความขัดแย้งใน
ประเด็นด้านทรัพยากรธรรมชาติและสิ่งแวดล้อมพบว่ามีสาเหตุ ดังนี้  (ไชยันต์ รัชชกูล, 
2545) 

1. ความสลับซับซ้อนของการพัฒนา การพัฒนาในโลกยุคปัจจุบันจะแตกต่างจาก
อดีต  

ที่การพัฒนาจะเพื่อการบริโภคและประชากรยังมีไม่มากนัก ความต้องการของ
มนุษย์เป็นไปเพื่อการดำรงชีวิต ทรัพยากรก็มีอย่างเพียงพอ ไม่ว่าจะเป็น ‘น้ำ’ หรือ ‘ป่า’ 
รวมถึงที่ดิน ชีวิตมนุษย์ก็จะเป็นลักษณะสังคมเกษตรที่ไม่รีบร้อน ในปัจจุบันเป็นเรื่องที่มี
สาเหตุเกี่ยวโยงจากหลายๆ ปัจจัยซึ่งหากจะแยกแยะให้เห็นชัดเจน ในแต่ละปัจจัยที่ทำให้
เกิดความซับซ้อน ได้แก่ (สมศักดิ์ สามัคคีธรรม, 2553) 

1.1 ความหลากหลายของฝ่ายที่เกี่ยวข้อง ซึ่งผู้ที่เกี่ยวข้องมีทั้งองค์การบริหาร
ส่วนท้องถิ่น ผู้บริหารหรือผู้มีอำนาจระดับประเทศ ประชาชน องค์กรพัฒนา เอกชน ฯลฯ 

1.2 มีหลากหลายชนิดของปัญหาอันได้แก่ ด้านความเชื่อ ด้านผลประโยชน์ 
ด้านสิ่งแวดล้อมและด้านวิถีชีวิต ค่านิยม ด้านเศรษฐกิจ ฯลฯ 

1.3 มีว ัฒนธรรมที ่แตกต่าง วัฒนธรรมท้องถิ ่นต่าง  ๆ วัฒนธรรมของผู้
ประกอบอาชีพที่แตกต่างกัน แนวความคิดในการประกอบอาชีพ 



Journal of Buddhist Innovation and Management 

Vol. 7 No. 2 March – April 2024 pp. 176-185. 181 

 

1.4 มีค่านิยมท่ีหยั่งรากลึก ค่านิยมท้องถิ่นท่ีไม่ต้องการเปลี่ยนแปลง 
1.5 ต้องอาศัยความรู้จากหลากหลายผู้เชี่ยวชาญ ซึ่งผู้เชี่ยวชาญแต่ละท่านก็

จะมีมุมมองที่แตกต่างกันออกไป 
1.6 เกี่ยวข้องกับกฎหมายหลายฉบับ การจะทำโครงการใหญ่ จะเก่ียวข้องกับ

กฎหมายหลายฉบับที่อาจเอื้อหรือขัดกันก็ได้โดยเฉพาะการตีความของกฎหมายทำให้
ขัดแย้งกันได ้

1.7 มีหลากหลายเวที เวทีต่างๆ ที่เกิดขึ้นจะเป็นเวทีแห่งการเผชิญหน้าที่มา
โต้เถียง (Debate) และแสดงว่าฉันถูกเธอผิดเป็นส่วนใหญ่ทั ้งเวทีสาธารณะ เวทีทาง
โทรทัศน์แต่ไม่มีเวทีที่จะมาพูดคุยกันหรือสานเสวนา 

1.8 ความขัดแย้งลึกๆ ในภาคอุตสาหกรรมเองในการกำหนดนโยบาย
สาธารณะเอง มักจะมีผลกระทบทั้งทางบวกและทางลบ ครั้งองค์กรหนึ่งได้ประโยชน์ใน
ขณะที่อีกองค์กรหนึ่งเสียผลประโยชน์ก็ขัดแย้งกันได้ เช่น โรงงานขัดแย้งกับการท่องเที่ยว 

2. การจัดการรูปแบบเดิม การที่ไม่ยอมเปลี่ยนแปลง คือการที่ผู ้มีอำนาจหรือ
ผู้พัฒนาตัดสินใจแล้วจึงประกาศให้ทราบ และก็ปกป้องโครงการ ว่าโครงการนี้ดีมีประโยชน์
ต ่ อประชาชนอย ่ าง ไรหร ือท ี ่ เ ร ี ยกว ่ า  กล ุ ่ มองค ์การ  DAD ‘D-A-D’ Syndrome 
(DecideAnnounce-Defend) ซึ ่งมักจะเกิดขึ ้นกับประเทศที ่กำลังพัฒนาทั ้งหลายที่
ต้องการเร่งรัดการพัฒนา หรือหน่วยงานของรัฐที่ต้องการสร้างผลงาน รีบตัดสินดำเนินการ
โดยหวังจะทำให้ทุกอย่างเรียบร้อยโดยเร็ว และคิดว่าได้คิดโครงการนี้มาดีแล้ว แต่ปรากฏว่า
กลับเกิดปัญหามากมายเพราะกระบวนทัศน์ของสังคมได้ปรับเปลี่ยนไปแล้วไปสู่กระบวน
ทัศน์ของการมีส่วนร่วม (ดรุณี จงประสิทธ์ิกุล, 2544) 

3. ข้อมูลข่าวสารที่มากมายและรวดเร็ว ยุคข้อมูลข่าวสารมีและหาได้อย่างมากมาย
จากสื่อต่าง ๆ และโดยเฉพาะจากระบบอินเตอร์เน็ต ผู้ที่ไม่สามารถแยกแยะและวิเคราะห์
สังเคราะห์ได้ก็จะประสบกับปัญหาที่จะเลือกใช้ และตัดสินว่าสิ่งใดถูกสิ่งใดผิด อาจจะเป็น
เพราะเคราะห์กรรมผลกระทบที่เกิดขึ้นกับคนบางกลุ่มจากความรวดเร็วของข่าวสาร ทำให้
เห็นว่าจริง ๆ แล้ว ความเชื่อเดิม ๆ อาจจะไม่จริง ได้เห็นกระบวนการต่อสู้เรียกร้องสิทธิที่
เกิดผลให้ทางปฏิบัติ เพ่ือให้ได้สิ่งที่ดีกว่า สังคมในระบบประชาธิปไตยที่มีความโปร่งใสมาก
ขึ้น จึงเห็นว่าการยอมรับเคราะห์กรรมเช่นที่เคยปฏิบัติมาไม่ใช่สิ่งที่ถูกต้องเหมาะสมอีก
ต่อไป การเรียกร้องสิทธิจึงเกิดขึ้น โดยเฉพาะเมื่อรัฐธรรมนูญปัจจุบันได้ให้การรับรองสิทธิ
ต่าง ๆ จึงเกิดกระบวนการต่าง ๆ ที่หลายคนในสังคมมองว่าเป็นความวุ ่นวาย มีความ
ขัดแย้งอย่างที่ไม่เคยเกิดข้ึนมาในอดีต (ปริสา สมภมิตร, 2543) 

4. การเน้นการประชาสัมพันธ์แบบขายของ การติดตาม หรือการบริการหลังการ
ขายก็มีปัญหาโครงการต่าง ๆ ที่ดำเนินการทั้งหลายมักจะดำเนินการโดยเน้นรูปแบบการ



182 
 วารสารพุทธนวัตกรรมและการจัดการ 

ปีที่ 7 ฉบับที ่2 มนีาคม – เมษายน 2567 น. 176-185. 

 

ประชาสัมพันธ์หรือโฆษณาขายของ มีการพูดแต่ส่วนดีๆเป็นหลัก ส่วนด้อยจะไม่ค่อยพูดถึง
หรือไม่พูดถึงเลย เมื่อผู้มีส่วนได้เสีย ทราบข้อด้อยที่ไม่ได้พูดไว้ ก็ทำให้นึกไปว่าเป็นการ
ปกปิดความเชื่อถือ ความไว้วางใจก็จะหมดไป ขณะเดียวกันเมื่อโครงการดำเนินการไป การ
ติดตามเพื่อให้เป็นไปตามข้อตกลงก็ขาดความต่อเนื่อง คำมั่นสัญญาก็ไม่ได้รับการพิจารณา
ติดตามให้เป็นไปตามข้อตกลง ก็ยิ่งทำให้เกิดปัญหาความไม่เชื่อถือ ไม่ไว้วางใจมากยิ่งขึ้น 
 
การใช้หลักพุทธธรรมในการจัดการความขัดแย้งทางสังคม 
 สำหรับการจัดการความขัดแย้งโดยใช้หลักพุทธรรม เพื่อแก้ปัญหาที่เกิดขึ้นใน
สังคมนั้นหรือการนำไปประยุกต์ใช้ในการแก้ไขปัญหาความขัดแย้งได้ ซึ ่งประกอบด้วย
หลักธรรม ดังต่อไปนี้ 
 ไตรลักษณ์ เป็นหลักธรรมที่สำคัญที่ทำให้บุคคลเข้าใจถึงธรรมชาติของความขัดแย้ง
อย่างแท้จริงและนำความรู้ที่ได้ไปประยุกต์ใช้ในการจัดการความขัดแย้ง ซึ่งประกอบด้วย 
อนิจจตา คือความไม่เที่ยง ไม่คงที่  หลักอนิจจตาให้ข้อคิดในเรื่องความผันผวนไม่แน่นอน 
ทุกสิ่งย่อมมีการเสื่อมสลายไป การรู้และเข้าใจสิ่งทั้งหลายตามความเป็นจริงดังกล่าว จะทำ
ให้ไม่ตกเป็นทาสของความขัดแย้ง ทุกเขต คือความเป็นทุกข์ ซึ่งเป็นภาวะที่ถูกบีบคั้นด้วย
การเกิดขึ้นและสลายไป ความเปลี่ยนแปลงนั้นอาจนำมาซึ่งความขัดแย้งได้ เพราะความคิด
หรือการกระทำของมนุษย์นั้นมีการเปลี่ยนแปลงอย่างต่อเนื่อง ความขัดแย้งจึงเป็นลักษณะ
ของธรรมชาติ ดังนั้นการฝืนแบบไม่ยอมรับสภาวะทุกข์ หรือ สภาวะความขัดแย้งนั้น ย่อม
ให้ผลร้ายมากกว่าผลดี การศึกษาให้รู้ให้เข้าใจปัญหาความขัดแย้ง มิใช่เพื่อให้เป้นทุกข์ หรือ
หนีปัญหา แต่เพื่อที่จะปฏิบัติต่อปัญหาความขัดแย้งและจัดการได้อย่างถูกต้อง อนัตตา 
ความไม่มีตัวตนแท้จริง การสลายความยึดมั่นถือมั่น เป็นการช่วยลดทอนความเห็นแก่ตน
เปิดกว้างในการยอมรับฟังความคิดเห็น หรือการกระทำของผู้อื่นสามารถเข้าไปเกี่ยงข้อง 
พิจารณาจัดการความขัดแย้ง ซึ่งถือได้ว่าเป็นแนวคิดที่มีความสำคัญอย่างยิ่งต่อการจัดการ
ความขัดแย้ง (จิตราภรณ์ สมยานนทนากุล, 2548) 
 หลักสาราณียธรรม 6 คือ ธรรมอันเป้นที่ตั้งและเป็นเหตุแห่งความระลึกถึงกันและ
กัน ธรรมที่ทำให้เกิดความสามัคคีอันเป็นการอยู่ร่วมกันโดยสันติวิธี ซึ่งเป็นแนวทางปฏิบัติ
เพ่ือขจัดความขัดแย้งในสังคม ดังนี้ (ภพชนก ชลานุเคราะห์, 2548) 
 เมตตามโนกรรม การมองกันในเรื่องดีๆ มีความหวังดี ปรารถนาดี รักและเมตตา
ต่อกัน คิดในสิ่งที่สร้างสรรค์ มองด้านบวกต่อกัน ไม่เอาความคิดของตนเป็นใหญ่ มีน้ำใจต่อ
บุคคลอื่น  



Journal of Buddhist Innovation and Management 

Vol. 7 No. 2 March – April 2024 pp. 176-185. 183 

 

 เมตตาวจีกรรม คือการใช้คำพูดที่ดีงาม รู้จักพูดให้กำลังใจกันและกัน ไม่พูดซ้ำเติม
กัน ไม่พูดจาถากถางฝ่ายตรงข้าม ไม่พูดส่อเสียดบุคคลอื่นให้เกิดความเจ็บช้ำน้ำใจ พูดแต่
สิ่งที่เป็นประโยชน์อย่างเดียวเท่านั้น 
 เมตตากายกรรม คือการทำแต่สิ่งที่เป็นความดีต่อกัน ทำในสิ่งที่ถูกต้องต่อกัน ไม่
ทำร้ายให้ได้รับความทุกขเวทนา ไม่เบียดเบียนรังแกกัน มีความเสียสละต่อผู้อื่น มีนำใจ
ช่วยเหลือผู้อื่น 
 สาธารณโภคี คือการแบ่งปันผลประโยชน์ด้วยความยุติธรรม ไม่เอารัดเอาเปรียบ
กัน ช่วยเหลือกัน ไม่เห็นแก่ประโยชน์ส่วนตน  
 สีลสามัญญตา คือการปฏิบัติตามกฎระเบียบข้อบังคับหรือวินัยต่างๆ เคารพในสิทธิ
ของผู้อื่น เคารพในสิทธิเสรีภาพของบุคคล ไม่ก้าวก่ายหน้าที่ มีความเกรงใจและให้เกียรติ
ต่อกัน 
 ทิฐิสามัญญตา คือการที่คิดในสิ่งตรงเที่ยงแท้ มีความคิดเห็นอย่างเดียวกัน รู้จัก
แสวงหาจุดร่วมกัน ยอมรับฟังความคิดเห็นของผู้อื่นที่เป็นประโยชน์ต่อบ้านเมือง  (วันชัย 
วัฒนศัพท์, 2547) 
 การวิเคราะห์การจัดการความขัดแย้งโดยใช้หลักพุทธรรมเพ่ือแก้ปัญหาที่เกิดขึ้นใน
สังคมนั้นหรือการนำไปประยุกต์ใช้ในการแก้ไขปัญหาความขัดแย้ง ผู้เขียนขอนำหลัก
อริยสัจ 4  คือ ทุกข์ สมุทัย นิโรธ มรรค มาวิเคราะห์รูปแบบของการจัดการความขัดแย้งได้ 
ดังนี้  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
ภาพที่ 1 รูปแบบของการจัดการความขัดแย้ง 

สมุทัย  

ความขัดแย้งจาก
การใช้สารเคม ี

อริยสัจ 4 มรรค 

ไตรลักษณ ์
สาราณียธรรม 6 

ทุกข ์

นิโรธ 



184 
 วารสารพุทธนวัตกรรมและการจัดการ 

ปีที่ 7 ฉบับที ่2 มนีาคม – เมษายน 2567 น. 176-185. 

 

สรุป 
 การจัดการความขัดแย้งทางสังคมโดยการประยุกต์หลักพุทธรรม คือการนำหลัก
อริยสัจ 4 มาประกอบการสังเคราะห์เพื่อให้เห็นถึงปัจจัยแห่งความขัดแย้ง ซึ่งในที่นี้ คือ
ทุกข์ ตามหลักของไตรลักษณ์แล้ววิเคราะห์หาสาเหตุของความขัดแย้ง (ทุกข์) นั้นเกิดมา
จากสาเหตุอะไร (สมุทัย) ซึ่งจากนั้นจึงหาวิธีในการจัดการความขัดแย้ง (มรรค) เพ่ือนำไปสู่
วิธีการจัดการความขัดแย้ง (นิโรธ) ซึ่งจะถือเป็นกระบวนการสุดท้ายในการจัดการความ
ขัดแย้งโดยการประยุกต์หลักพุทธรรม ทำให้เกิดความสามัคคีอันเป็นการอยู่ร่วมกันโดยสันติ
วิธี 
 
เอกสารอ้างอิง  
จำนง อดิวัฒนสิทธิ์. (2548). สังคมวิทยาตามแนวพุทธศาสตร์ (พิมพ์ครั้งที่ 2). กรุงเทพฯ: 

มหาจุฬาลงกรณ์ราชวิทยาลัย. 
จิตราภรณ์ สมยานนทนากุล. (2548). การใช้แนวทางสันติวิธีในการแก้ไขความขัดแย้ง : 

ศึกษากรณีโครงการท่อส่งก๊าซและโรงแยกก๊าซไทย-มาเลเซียอำเภอจะนะ จังหวัด
สงขลา (วิทยานิพนธ์ร ัฐศาสตร์มหาบัณฑิต สาขารัฐศาสตร์ (การปกครอง) . 
กรุงเทพฯ: จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย. 

ไชยันต์ รัชชกูล. (2545). ความขัดแย้งในบริบทของสันติศึกษา : สันติศึกษา เอกสารการ
สอนชุดวิชาสันติศึกษา หน่วยที่ 1-7. นนทบุรี: มหาวิทยาลัยสุโขทัยธรรมาธิราช. 

ดรุณี จงประสิทธ์ิกุล. (2544). ความขัดแย้งระหว่างเจ้าหน้าที่ป่าไม้กับชุมชนในการจัดการ
ทรัพยากรป่าไม้: กรณีศึกษาเขตรักษาพันธ์ ุสัตว์ป่าดอยผาช้าง  (วิทยานิพนธ์ 
ศิลปศาสตรมหาบัณฑิต สาขาการจัดการมนุษย์กับสิ ่งแวดล้อม ). เชียงใหม่: 
มหาวิทยาลัยเชียงใหม่. 

ปริสา สมภมิตร. (2543). การจัดการความขัดแย้งของชุมชนอันเนื่องมาจากนโยบายการ
เวนคืนที่ดินของรัฐ: กรณีศึกษาชุมชนแหลมฉบัง อำเภอศรีราชา จังหวัดชลบุรี  
(วิทยานิพนธ์รัฐประศาสนศาสตรมหาบัณฑิต สาขานโยบายสาธารณะ). ชลบุรี: 
มหาวิทยาลัยบูรพา. 

ภพชนก ชลานุเคราะห์. (2548). แนวทางการพัฒนาบทบาทของปลัดอำเภอในการ
แก้ปัญหาความขัดแย้งโดยสันติวิธี ศึกษาเฉพาะกรณีอำเภอ บางเลน จังหวัด
นครปฐม. นักศึกษาหลักสูตรนายอำเภอ รุ่นที่ 59. กรุงเทพฯ: กรมการปกครอง. 

วันชัย วัฒนศัพท์. (2547). ความขัดแย้ง : หลักการ และเครื่องมือแก้ปัญหา (พิมพ์ครั้งที่ 2). 
นนทบุรี: สถาบันพระปกเกล้า. 



Journal of Buddhist Innovation and Management 

Vol. 7 No. 2 March – April 2024 pp. 176-185. 185 

 

สมศักดิ์ สามัคคีธรรม. (2553). การจัดการความขัดแย้งและการมีส่วนร่วม (พิมพ์ครั้งที่ 2). 
กรุงเทพฯ: มหาจุฬาลงกรณ์ราชวิทยาลัย. 

Filley. (1975). Organization Behavior developing Management Skill. New York: 
Herper & Row Publisher. 

Katz, D. & Kahn, R. L. (1978). The Social Psychology of Organizations (2nd ed). 
New York: John Wiley. 

Myers, D. D. (1983). Psychology. McGraw-Hill International, Tokyo. 
Brown,  G. & Yule,  G. ( 1 9 8 3 ) .  Discourse analysis. Cambridge: Cambridge 

University Press. 


