
Journal of Buddhist Innovation and Management 

Vol. 7 No. 1 January – February 2024 pp. 211-223. 211 

 

ความคาดหวังของประชาชนที่มีต่อการบริหารจัดการงานสาธารณสงเคราะห์
ของพระสงฆ์ไทย* 

PEOPLE'S EXPEVTATIONS REGARDING THE MANAGEMENT OF PUBLIC 
WELFARE WORK BY MONKS 

 
พระมหาชินภัทร ฉินฺนาลโย 

Phramaha Chinnapat Chinnalayo 
มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

Mahachulalongkornrajavidyalaya University 
Corresponding Author E-mail: chinnapatpm2526@gmail.com 

 
บทคัดย่อ 
 บทความวิชาการนี้ ผู้เขียนมุ่งเน้นเพื่อศึกษา ความคาดหวังของประชาชนที่มีต่อ
การบริหารจัดการงานสาธารณสงเคราะห์ของพระสงฆ์ไทย ใช้วิธีการศึกษาจากเอกสาร
ตำรา รวมถึงการสังเคราะห์วิเคราะห์จากผู้เขียน ผลการศึกษาพบว่า 1)  ความคาดหวัง 
ของประชาชนที่มีต่อการบริหารจัดการงานสาธารณสงเคราะห์ของพระสงฆ์ไทย ได้แก่  
การที่พระสงฆ์เป็นที่พึ่งในเรื่องของจิตใจเพราะว่าวัดมีหลายสถานไม่ว่าจะเป็นในเรื่องของ
โรงทาน โรงธรรม หรือว ่าโรงสร้างสติปัญญา โรงสาธารณสงเคราะห์ 2) งานด้าน  
สาธารณสงเคราะห์ของพระสงฆ์ไทยเป็นกระบวนการที่ทำให้วัดบ้านโรงเรียนมีส่วนร่วม  
ในการทำกิจกรรมร่วมกันมีจิตเป็นหนึ่งเดียวก่อให้เกิดความสามัคคีและโดยทางอ้อม
สามารถนำหลักธรรมทางพุทธ ในฐานะที่เป็นชาวพุทธทำกิจกรรมร่วมกันเกิดจากหลักธรรม
ที่เป็นนามธรรมที่สามารถกล่อมเกลาจิตใจให้เป็นผู้มีความบริสุทธิ์ทางกาย วาจา ใจ รวมถึง
สามารถนำหลักธรรมไปใช้ในชีวิตประจำวันได้ 3) งานสาธารณสงเคราะห์ ประกอบด้วย 
ด ้านการพ ัฒนาจ ิตว ิญญาณ พระสงฆ ์ม ีบทบาทในการอบรมทางด ้านศ ีลธรรม  
ด้านการส ่งเสริมและอนุร ักษ์ศ ิลปวัฒนธรรมและสิ ่งแวดล้อม พระสงฆ์ม ีบทบาท 
ในการบูรณปฏิสังขรณ์วัดวาอารามและการรักษาประเพณีทางพุทธศาสนา ด้านการเผยแผ่ 
พระสงฆ์มีบทบาทโดยตรงในการเทศนาและสอนให้ประชาชนละชั่ว ทำดี ทำใจให้บริสุทธิ์
ตามหลักธรรมทางพระพุทธศาสนาด้านให้การศึกษา การสอนวิชาความรู้ต่าง ๆ ให้เยาวชน
และประชาชน ด้านสังคมสงเคราะห์ การช่วยเหลือทั้งด้านวัตถุและจิตใจแก่พุทธศาสนิกชน 
คำสำคัญ: ความคาดหวังของประชาชน; การบริหารจัดการ; งานสาธารณสงเคราะห์ 

 
*Received December 20, 2023; Revised January 16, 2024; Accepted January 16, 2024 



212 
 วารสารพุทธนวัตกรรมและการจัดการ 

ปีที่ 7 ฉบับที ่1 มกราคม – กมุภาพันธ ์2567 น. 211-223. 

 

Abstract 
 This academic article the author focuses on studying People's 
expectations regarding the management of public welfare work by Thai monks 
Use study methods from textbook documents. Including synthesis and 
analysis from the author. The results of the study found that 1) People's 
expectations regarding the management of public welfare work by Thai monks 
include the fact that monks are a refuge for their mental health because 
temples have many places, whether in almshouses, Dhamma halls, or 
temples. build intelligence Public Welfare 2) The public welfare work of Thai 
monks is a process that allows temples, houses, and schools to participate in 
activities together with one mind, creating unity and indirectly being able to 
apply Buddhist principles. As Buddhists, we do activities together. It arises 
from abstract Dhamma principles that can train the mind to be pure in body, 
speech, and mind, as well as being able to apply Dhamma principles in daily 
life. 3) Public welfare work includes spiritual development. Monks have a role 
in moral training. Promoting and preserving arts, culture and the environment 
Monks play a role in restoring temples and preserving Buddhist traditions. 
Propagation side Monks have a direct role in preaching and teaching people 
to refrain from evil, do good, and purify their hearts according to the Buddhist 
principles of education. Teaching various knowledge subjects to youth and 
the public social work Providing both material and mental assistance to 
Buddhists. 
Keywords: People's Expectations; Management; Public Welfare Work 
 
บทนำ 
 จากการที่ประเทศไทยเริ่มรับวัฒนธรรมตะวันตกเข้ามาในช่วง 100 ปี ที่ผ่านมา 
โดยเริ่มจากสังคมจากการที่ประเทศไทยเริ่มรับวัฒนธรรมตะวันตกเข้ามาในช่วง 100 ปี  
ที่ผ่านมา โดยเริ ่มจากสังคมเมืองไปสู ่สังคมชนบท ท่ามกลางความเปลี ่ยนแปลงและ  
ความสับสนวุ ่นวายของสังคมปัจจุบัน พร้อมทั ้งการลดบทบาทของวัดลงทั ้งทางด้าน  
การให้การศึกษาแก่เยาวชน และการเผยแพร่ศิลปวัฒนธรรมต่าง ๆ ลงไปเป็นอันมาก  
(พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต), 2547) เพียงที่พ่ึงทางพิธีกรรม และเป็นแหล่งมอมเมา



Journal of Buddhist Innovation and Management 

Vol. 7 No. 1 January – February 2024 pp. 211-223. 213 

 

ชาวบ้านให้ยึดติดไสยศาสตร์เป็นการซ้ำเติมชาวบ้านให้ได้รับความทุกข์ยากเข้าไปอีก 
ซึ่งในอดีตจากวัดเคยมีบทบาททางสังคมที่เด่นและน่าเลื่อมในศรัทธามาก แต่ปัจจุบันนี้
บทบาทของวัดกลับลดน้อยลงด้วยปัจจัยหลายประการ นอกจากนั ้นวัดอีกหลายวัด 
ยังเล่นบทบาทที่ผิดเพี้ยนไปจากเดิมในลักษณะที่ไม่เป็นการสร้างสรรค์ทั้งต่อกับปัจเจกชน 
ก่อให้เกิดความน่าเบื่อหน่ายเอือมระอาน่าดูแคลนแก่คนรุ่นใหม่มาก 
 ประเด็นที่สำคัญอันเป็นสิ่งที่พระสงฆ์และวัดพึงตระหนักว่า บัดนี้พระสงฆ์และวัด
กำลังสูญสิ้นบทบาทฐานะและความหมายออกไปจากสังคมมากขึ้นทุกขณะ บางอย่างก็หมด
ไป บางอย่างก็กำลังจะหมดไปโดยเฉพาะในสังคมเมือง วัดมิได้เป็นศูนย์กลางของชุมชน  
อีกต่อไป ไม่ใช่สถานศึกษาสำหรับกุลบุตรอีกต่อไป กระนั้นก็ตามยังมีฐานะอย่างหนึ่ง  
ที่พระสงฆ์จะพึ่งรักษาไว้ได้โดยง่าย ฐานะนี้ก็คือการที่วัดอารามเป็นศูนย์กลางความสำคัญ
ของวัฒนธรรมของชาติ เพราะเป็นที่เกิดของศิลปกรรมทั้งหลาย ซึ่งเป็นสมบัติส่วนกลาง  
ของชาติและศาสนา ฐานะนี้จะสูงส่งมากควรแก่การเคารพนับถืออย่างหนึ่งเพราะเป็นการ
ช่วยให้สมบัติของชาติดำรงอยู่ และมีเครื่องแสดงความเป็นเอกลักษณ์ของความเป็นชาติ 
และหากว่าพระสงฆ์ละเลยหน้าที่นี ้แล้วไซร้ พระธรรมก็คงจะกลับไปอยู่ตามธรรมชาติ
ตามเดิม ส่วนพระสงฆ์ก็คงเหลือฐานะอยู่อย่างเดียว คือ ความเป็นเจ้าหน้าที่ประกอบ
พิธีกรรม ไม่มีอะไรดีกว่าศาสนาของมนุษย์โบราณยุคดั้งเดิม (เฉลิม จันปฐมพงศ์ , 2520) 
ในยุคปัจจุบันสังคมได้รับผลกระทบจากภัยพิบัติโรคภัยรวมถึงความเดือดร้อนในเรื่องของ
เศรษฐกิจปัญหาปากท้องจำ เป็นจะต้องดิ้นรนเพื่อความเอาตัวรอด ซึ่งมีความเร่งรีบอยู่
อย่างตลอดเวลาการนำหลักธรรมไปบูรณาการใช้ในชีวิตประจำวัน อาจจะถูกละเลย สังคม
จึงเกิดปัญหาของการทุจริตคอรัปชั่นรวมถึงการทำร้ายทั้งร่างกายและจิตใจซึ่งเหล่านี้หาก
เป็นสมัยโบราณก็จะเน ้นในการนำหลักธรรมทางพระพุทธศาสนาไปประยุกต ์ใช้  
ในชีวิตประจำวันโดยเฉพาะอย่างยิ่งในเรื่องของศีลความคาดหวังของประชาชนที่จำเป็น
จะต้องให้พระสงฆ์เป็นผู้ชี้นำหลักธรรมและทำในด้านสาธารณะสงเคราะห์จึงมีส่วนสำคัญ
อย่างยิ่งที่เป็นความคาดหวังที่มีต่อพระสงฆ์เพราะงานสาธารณสงเคราะห์พระสงฆ์เป็น
ผู้บริหารจัดการและขับเคลื่อนมาโดยตลอดไม่ว่าจะเป็นการนำหลักธรรมมาอธิบายหรือ
สร้างรูปแบบให้ประชาชนได้ปฏิบัติหรือการให้สิ ่งของในยามยากลำบากเพราะฉะนั้น 
ความคาดหวังเหล่านี ้จ ึงจำเป็นจะต้องอาศัยการมีส่วนร่วมของหน่วยงานส่วนร่วม  
ของพระสงฆ์และประชาชนให้การสนับสนุนและเข้าใจบทบาทที่แท้จริงของพระสงฆ์ผู้เขียน
จึงเห็นว่าเรื ่องความคาดหวังของประชาชนที่มีก่อนต่อการบริหารจัดการงานสาธารณ
สงเคราะห์ของคณะสงฆ์ไทยจึงเป็นบทความที่น่าสนใจและนำมาเรียบเรียงเป็นบทความ
วิชาการต่อไป 
 



214 
 วารสารพุทธนวัตกรรมและการจัดการ 

ปีที่ 7 ฉบับที ่1 มกราคม – กมุภาพันธ ์2567 น. 211-223. 

 

ความสำคัญของงานสาธารณสงเคราะห์ 
 สาธารณสงเคราะห์นั้นเป็นงานที่ต้องอาศัยความเสียสละส่วนบุคคลเป็นอันมาก
เพราะฉะนั ้นถ้าทำให้ผ ู ้ทำหน้าที ่ เหล่าน ี ้ม ีโอกาสได ้พบปะซึ ่งก ันและกันจะทำให้  
ได้แลกเปลี่ยนความคิดเห็นซึ่งกันและกันและ มีการเชื่อมโยงลักษณะงานให้เป็นระบบ 
เพื่อก่อให้เกิดการช่วยเหลือซึ่งกันและกันได้ซึ ่งการนี ้คณะสงฆ์ ควรจะรับเป็นเจ้าภาพ  
ในการดำเนินการเพื ่อให้มีขึ ้น แนวความคิดเกี ่ยวกับหลักการบริหารวัดด้านสาธารณ
สงเคราะห์สมัยใหม่ดังนี้  
 1. การสร้างค่านิยม ได้แก่ การสร้างฉันทะให้เกิด ทั้งแก่ผู ้บริหารเองด้วย และ 
ผู้ที่อยู่ในโครงสร้างการบริหารนั้นด้วย เพื่อให้เกิดแนวคิดและการประพฤติปฏิบัติเป็นไป  
ในแนวทางระบบ แบบแผนที่ได้วางไว้เพ่ือการบริหารวัด จะเป็นไปอย่างมีประสิทธิภาพและ
เกิดประสิทธิผลอย่างสูงสุด  
 2. จัดโครงสร้าง ได้แก่ การสร้างรูปแบบระบบการบริหารให้เหมาะสมเป็นไปตาม 
เป้าหมาย หรือจุดประสงค์ที ่ได้วางไว้โครงสร้างจึงถือว่าเป็นส่วนสำคัญอีกส่วนหนึ่ง  
ในการสร้างความสำเร็จให้แก่การบริหารวัดของท่าน  
 3. จัดระบบงาน ได้แก่ การรักการบริหารต่าง ๆ ที่อยู่ภายในวัด ให้เป็นไปอย่าง  
มีระบบ และเป็นระเบียบเพื่อไม่ให้เกิดความสับสนในการดำเนินงานและเป็นการง่าย  
แก่การตรวจสอบ  
 4. จัดกิจกรรม ได้แก่ การสร้างรูปแบบในเชิงปฏิบัติให้สอดคล้องกับการบริหารงาน 
เพ่ือให้การบริหารงานเป็นไปในด้านทฤษฎีและการปฏิบัติ  
 5. บุคลากร ได้แก่ บุคคลผู้มีส่วนเกี่ยวข้องกับการบริหารงานไม่ว่าจะเป็นผู้บริหาร
หรือผู้ อยู่อาศัยในวัดนั้น ๆ การเลือกบุคคลให้เหมาะสมกับความรู้ความสามารถ เป็นสิ่งที่
ควรตระหนักอย่าง ยิ ่ง เพราะการบริหารงานของท่านจะสำเร็จหรือไม่ ส่วนนี ้นับว่า  
เป็นส่วนสำคัญ ดังนั้นจึงควรเลือกใช้บุคคลให้อย่างเหมาะสม  
 6. เสริมทักษะ ได้แก่ การสร้างความรู้เพ่ิมเติมแก่บุคลากรที่มีอยู่ให้มีประสิทธิภาพ
มาก ยิ่งขึ้น เพื่อให้การบริหารงานเป็นไปอย่างมีประสิทธิภาพเช่นกัน  
 7. กลยุทธ์ได้แก่ วิธีการหรือกลวิธีทีท่านเลือกใช้ในการบริหารนั้น ระบบ รูปแบบ 
ต้อง เหมาะสมกับปัจจัยต่าง ๆ ที่กล่าวมาแล้ว (สำนักพระพุทธศาสนาแห่งชาติ, 2546) 
 การสาธารณสงเคราะห์เป็นการจัดให้การสงเคราะห์ในด้านต่าง ๆ แก่ประชาชน  
ผู้อุปถัมภ์บำรุงวัด ทายกทายิกาของวัดหรือประชาชนทั่วไป วัดเป็นส่วนหนึ่งของสังคม  
วัดอยู่ได้ก็ต้องพึ่งบ้านและบ้านอยู่ได้ก็ต้องพึ่งวัด วัดเป็นศูนย์กลางของสังคม พระสงฆ์  
เป็นที่พึ ่งทางใจของประชาชน เมื่อประชาชนเดือดร้อนในเรื่องใดเรื่องหนึ่งก็เป็นหน้าที่  
ของวัดจะต้องจัดการสงเคราะห์ช่วยเหลือ “การสาธารณสงเคราะห์จึงเป็นหน้าที่ของวัด



Journal of Buddhist Innovation and Management 

Vol. 7 No. 1 January – February 2024 pp. 211-223. 215 

 

และเจ้าอาวาสจะต้องดำเนินการบริหารงานทุกด้านเกี่ยวกับการสงเคราะห์ประชาชน  
ในขอบเขตที่วัดจะจัดได้ งานสาธารณสงเคราะห์ เป็นงานเกี่ยวกับการสงเคราะห์ชุมชนและ
ส ังคมโดยม ีพระภ ิกษ ุ เป ็นแกนนำ ได ้แก ่โครงการปฏ ิบ ัต ิธรรมเฉล ิมพระเก ียรติ  
เพิ่มประสิทธิภาพ ปฏิบัติงาน โครงการบรรพชาอุปสมบทสามณรภาคฤดูร้อน โครงการ
สงเคราะห์พระภิกษุสามณรและวัดที่ประสบภัยและขาดแคลน วัด เจ้าอาวาส พระภิกษุเป็น
ผู้นำในการพัฒนาชุมชนและสังคม เช่น ให้สถานที่เป็นที่ จัดประชุม อบรมยาวชนและ
ประชาชนด้านอาชีพต่าง การสร้างถนนเข้าหมู่บ้าน การออมทรัพย์ให้สถานที่เป็นแหล่ง
ประปาหมู่ข้าน การสนับสนุนทุนการศึกษาแก่เด็กนักเรียน การช่วยเหลือผู้ป่วยผู้ยากไร้ 
เป็นต้น (ธิติวุฒิ หมั่นมี, 2557) 
 สรุปได้ว่า งานด้านสาธารณสงเคราะห์ของพระสงฆ์ไทยเป็นกระบวนการที่ทำให้วัด
บ้านโรงเรียนมีส่วนร่วมในการทำกิจกรรมร่วมกันมีจิตเป็นหนึ่งเดียวก่อให้เกิดความสามัคคี
และโดยทางอ้อมก็สามารถนำหลักธรรมทางพุทธศาสนาคือการให้เป็นเบื้องต้นของการทำ
ความดีและการพูดจาที่ไพเราะสร้างความสมัครสมานสามัคคีรวมถึงการบำเพ็ญประโยชน์
และการวางตนที่เหมาะสมในฐานะที่เป็นชาวพุทธเหล่านี้ถือว่าเป็นการทำกิจกรรมร่วมกัน
การส่งข้อที่ประชาชนคาดหวังก็เกิดจาก 2 ด้าน คือเกิดจากหลักธรรมที่เป็นนามธรรมที่
สามารถกล่อมเกลาจิตใจให้เป็นผู ้มีความบริสุทธิ ์ทางกายวาจาใจรวมถึงสามารถนำ
หลักธรรมไปใช้ในชีวิตประจำวันได้และอีกอย่างหนึ่งคือการสงเคราะห์ที่เกิดจากการให้วัตถุ
สิ่งของจากการที่พระสงฆ์เสียสละและสร้างเป็นองค์กรเพื่อตอบแทนสังคมชุมชนจึงทำให้
งานสาธารณสงเคราะห์ของพระสงฆ์นั้นมีภาพที่ปรากฏชัดทำให้ประชาชนเกิดความเลื่อมใส
ในพระพุทธศาสนาถึงแม้จะมีคำกล่าวที่เป็นลักษณะเชิงลบว่าเป็นกิจของสงฆ์หรือไม่ก็ไม่
จำเป็นจะต้องใส่ใจหรือมองให้เห็นถึงตัวหลักการว่าแม้แต่สมัยพุทธกาลพระพุทธเจ้าก็ได้  
วางคำสอนให้พระภิกษุสามเณรภาคสาวกนำหลักธรรมไปเผยแผ่เป็นการส่งข้อประชาชนให้
เกิดศรัทธาในพุทธศาสนาและทำนุบำรุงพุทธศาสนาต่อไปได้ 
 
มุมมองความคาดหวังของประชาชนด้านการสงเคราะห์จากพระสงฆ์ 
 ทฤษฎีและแนวคิดเกี ่ยวกับความคาดหวัง (Espctancy Theory) ทฤษฎีความ
คาดหวังมีปัจจัยหลัก 4 ประการ (Vroom, 1964) 
 1. ความคาดหวังหรือความคาดหมาย คือ ความเชื่อที่ว่าคิดว่าความน่าจะเป็นของ
พฤติกรรมอย่างใดอย่างหนึ่งจะส่งผลให้เกิดผลลัพธ์อย่างใดอย่างหนึ่ง ซึ่งความเชื่อที่มาก
หรือน้อยนั้นจะมีค่าความสัมพันธ์อยู่ในช่วงระหว่าง 0 ถึง 1 แบ่งเป็น 0 ไม่มีความสัมพันธ์
ของพฤติกรรมกับผลลัพธ์เลย และ 1 มีความสัมพันธ์ของพฤติกรรมที่ส่งผลให้เกิดผลลัพธ์
อย่างใดอย่างหนึ่ง 



216 
 วารสารพุทธนวัตกรรมและการจัดการ 

ปีที่ 7 ฉบับที ่1 มกราคม – กมุภาพันธ ์2567 น. 211-223. 

 

 2. ความพอใจ คือ ความต้องการของพนักงานซึ่งมีความรุนแรงมากต่อผลลัพธ์ที่ค
วาดหวังให้สามารถเป็นได้ท้ังเชิงบากและเชิงลบขึ้นอยู่กับสถานการณ์ในการทำงานที่เกิดขึ้น
ในขณะนั้น เช่นการขึ้นเงินเดือน การได้รับคำชมจากหัวหน้าหรือผู้บริหารระดับสูง จะเป็น
ความพอใจเชิงบวก ส่วนความพอใจเชิงลบนั้น จะเกี่ยวกับเรื่องของ ปัญหาความจัดแช่งกัน
กับเพื่อนร่วมงาน หรือการถูกตำหนิจากหัวหน้าหรือผู้บริหารระดับสูง เป็นต้น เนื่องจาก
ผลลัพธ์ที่เกิดข้ึนเหล่านี้เป็นสิ่งที่เก่ียวข้องกับพฤติกรรมส่วนบุคคลของตัวพนักงาน 
 3. ผลลัพธ์ คือ สิ ่งที ่เกิดขึ ้นตามมาจากพฤติกรรมอย่างใดอย่างหนึ่งที ่กระทำ 
สามารถแยกผลลัพธ์ที่เกิดขึ้นได้เป็น 2 ระดับ ระดับท่ีหนึ่ง ค้านผลการปฏิบัติงานจะนำไปสู่
การเลื่อนตำแหน่ง หรือการเพิ่มเงินเดือนหรือไม่ (สื่อกลาง ระดับที่สอง ผลลัพธ์ที่แตกต่าง
กันมีความสำคัญมากน้อยแค่ไหนเช่น การเลื่อนตำแหน่ง การเพ่ิมเงินเดือน (ความพอใจ) 
 4. สื ่อกลาง คือ ตามทัศนะคติความสัมพันธ์ระหว่างผลลัพธ์ระดับที ่หนึ่งและ
ผลลัพธ์ระดับที่สอง สื่อกลางจะอยู่ในช่วง 1.0 ถ้าไม่มีความสัมพันธ์ใด ๆ ระหว่างผลลัพธ์
ระดับที่หนึ่งและผลลัพธ์ระดับที่สอง สื่อกลางจะมีค่าเป็น 0 บทบาทหน้าที่ของพระสงฆ์ใน
อดีตไว้ดังนี้ (พระราชวรมุนี (ป.อ. ปยุตฺโต), 2527) 1) เป็นสถานศึกษา สำหรับชาวบ้านส่ง
บุตรธิดามารับการฝึกอบรมทางศีลธรรมและวิชาการต่าง ๆ 2) เป็นสถานสงเคราะห์ 3) เป็น
สถานพยาบาล ที่แจกจ่ายบอกยาและรักษาผู้ป่วยตามภูมิรู้ของคนสมัยนั้น  4) เป็นที่พัก
เดินทาง 5) เป็นสโมสร ที่พบปะสังสรรค์ หย่อนใจหาความรู้เพิ่มเติมยืมไปใช้ได้ 6) เป็น
สถานบันเทิง จัดงานเทศกาลและมหรสพต่าง ๆ 7) เป็นศูนย์กลางศิลปวัฒนธรรม ที่
ร ว บ ร ว ม ศ ิ ล ป ก ร ร ม ต ่ า ง  ๆ  ข อ ง ช า ต ิ  8 )  เ ป ็ น ท ี ่ ไ ก ล ่ เ ก ล ี ่ ย ข ้ อ พ ิ พ า ท  
เป็นที่ปรึกษา แก้ปัญหาชีวิตและครอบครัวของชาวบ้าน 9) เป็นคลังพัสดุ สำหรับเก็บของ
ต่าง ๆ ซึ่งชาวบ้านจะได้ใช้ร่วมกันเมื่อมีงานต่าง ๆ 10) เป็นศูนย์กลางการบริหารหรือ
ปกครอง ที่กำนันผู้ใหญ่จะเรียกลูกบ้านมาประชุมกัน 11) เป็นสถานที่ประกอบพิธีกรรม
หรือให้บริการด้านพิธีกรรมอันเป็นเรื่องที่ผูกพันกับชีวิตของคนในระยะต่าง ๆ 
 บทบาทพระสงฆ์ต่อการพัฒนาสังคมไว้ 5 ประการ คือ บทบาทด้านการพัฒนาจิต
วิญญาณ ได้แก่ การนำหลักธรรมมาขัดเกลาจิตใจของพุทธศาสนิกชนให้ดีขึ้น บทบาทด้าน
การส่งเสริมและอนุรักษ์ศิลปวัฒนธรรมและสิ่งแวดล้อม ได้แก่ การบูรณปฏิสังขรณ์วัดวา
อารามและการรักษาประเพณีทางพุทธศาสนา บทบาทด้านการเผยแผ่ ได้แก่ การศึกษา
ธรรมะและนำไปเผยแผ่ให้ประชาชนได้รู้ตาม บทบาทด้านให้การศึกษา ได้แก่ การสอนวิชา
ความรู ้ต่าง ๆ ให้ยาวชนและประชาชน และบทบาทด้านสังคมสงเคราะห์ ได้แก่ การ
ช่วยเหลือทั้งด้านวัตถุและจิตใจแก่พุทธศาสนิกชน (พระมหากฤษฎา นันทเพชร, 2540) 
 สรุปได้ว ่า ความคาดหวังของประชาชนหรือพุทธศาสนิกชนที ่มีต่อพระสงฆ์  
ในประเทศไทย หมายถึง ความหวังในการที่พระสงฆ์เป็นที่พึ่งในเรื่องของจิตใจเพราะว่าวัด 



Journal of Buddhist Innovation and Management 

Vol. 7 No. 1 January – February 2024 pp. 211-223. 217 

 

มีหลายสถานไม่ว ่าจะเป็นในเรื ่องของโรงทาน โรงธรรม หรือว่า โรงสร้างสติปัญญา 
โรงสาธารณสงเคราะห์แต่ภาพที่ประชาชนมองเห็นชัดก็คือในเรื่องของสาธารณะสงเคราะห์
หรือในเรื่องของสาธารณกุศลที่พระสงฆ์ตั้งแต่อดีตจนถึงปัจจุบันได้กระทำมา ได้มีภาพ 
ที ่ปรากฏชัดเจน ชาวพุทธในประเทศไทยเนื ่องด ้วยเป ็นชาวพุทธในสายเถรวาท  
มีความเชื่อมโยงกับความเป็นชาวพุทธที่เป็นประเทศไทยคือเป็นสายเถรวาทมีความเข้มงวด
ในเรื่องของทำวินัยและมีการแบ่งแยกความเป็นพระสงฆ์จากฆราวาสได้อย่างชัดเจนไม่ว่าจะ
เป็นในเรื่องของโทษที่เป็นอาบัติเล็กน้อยแต่ถ้าเป็นเรื่องที่ ทางโลกติเตียน หรือว่าเรียกว่า 
โลกวัชชะแต่ประเทศไทยก็ถือว่าเป็นเรื่องใหญ่เช่น พระกินข้าวเย็น พระเรไร พระขับรถ 
เป็นต้น เป็นความคาดหวังในเรื ่องของพระธรรมวินัยที ่ประชาชนให้ความสนใจและ  
ก็สอดส่องพระ มีความทันสมัยในเรื่องของเทคโนโลยี หรือ ในนยุคโลกาภิวัตน์มีความเร่งรีบ
เปลี่ยนแปลงรวดเร็วสื่อสารกันอย่างรวดเร็วว่องไว เป็นการที่ผู้รักษาสิทธิชนจะช่วยรักษา
พุทธศาสนาหรือแนวโน้มของพระสงฆ์ให้เป็นไปในทางที่ดีเป็นบริษัทแรกที่เป็นที่คาดหวัง
ของบริษัทที่เหลือ คือ อุบาสก อบาสิกาจึงเป็นส่วนทำให้ความคาดหวังที ่เกิดขึ ้นกับ
พระพุทธศาสนานั้นก็อยู่ที่ความศรัทธาเลื่อมใสเป็นอันดับแรกว่าวัดจะเป็นสถานที่ที ่เป็นที่
ประกอบการกุศลต่าง ๆ ในวันสำคัญทางพุทธศาสนาและพระสงฆ์ก็เป็นผู ้ที ่ทำรูป
บำรุงรักษาดูแลวัดให้เป็นที่ทหารมาเป็นกุศล 
 
พระสงฆ์กับการพัฒนาชุมชน 
 ชุมชนเป็นปัจจัยสำคัญที่ก่อให้เกิดมีวัดและมีบทบาทในการอุดหนุนค้ำจุนวัด ส่วน
วัดก็มีบทบาทต่อชุมชนอย่างกว้างขวางเช่นเดียวกัน ดังปรากฏในสังคาโลวาทสูตร อันเป็น
พระสูตรที่ว่าหน้าที่ที่บุคคลพึงปฏิบัติต่อกันในสังคม โดยได้กล่าวถึงหน้าที่ระหว่างนักบวช
กับประชาชนไว้อย่างชัดเจนอย่างเช่น คฤหัสถ์พึงอุปถัมภ์บำรุงสมณพราหมณ์ หรือนักบวช
ด้วยการกระทำสิ ่งใด ๆ ก็ประกอบด้วยเมตตาทั้งการกระทำทางกาย คำพูด ความคิด
ต้อนรับด้วยความเต็มใจ และอุปถัมภ์ด้วยปัจจัยสี่ ส่วนสมณพราหมณ์ หรือนักบวชทั้งหลาย 
เมื่อได้รับการอุปถัมภ์บำรุงดังนั้นแล้ว จึงควรแนะนำสั่งสอนให้ชาวบ้านละเว้นจากการทำ
ความชั่ว ดำรงอยู่ในความดีสงเคราะห์อนุเคราะห์ด้วยนำใจอันดีงาม และบอกทางแห่งการ
ดำเนินชีวิตอันประเสริฐตามหลักพุทธธรรม เป็นต้น พระสูตรนี ้ได้แสดงให้เห็นว่าทั้ง
พระภิกษุสงฆ์ และชาวบ้านต่างก็ต้องเกื ้อกูลพึ ่งพาอาศัยกัน และกันทั้ งสองฝ่ายจึงจะ
สามารถดำรงชีวิตอยู่ในสังคมได้อย่างมีความสุขและเป็นความสมดุลที่ต่างฝ่ายต่างเต็มใจที่
จะพ่ึงพาซึ่งกันและกัน (พระมหาทะนงชัย บูรณพิสุทธิ์, 2546) 
 เป้าหมายหรือจุดมุ่งหมายปลายทางของการพัฒนาชุมชน คือ การมุ่งพัฒนาคน
และวัตถุหรือสิ่งแวดล้อมในชุมชน เพราะได้รวมเอาทุกสิ่งทุกอย่างในชุมชนไว้ทั้งสิ้น และ



218 
 วารสารพุทธนวัตกรรมและการจัดการ 

ปีที่ 7 ฉบับที ่1 มกราคม – กมุภาพันธ ์2567 น. 211-223. 

 

เป็นการกำหนดเป้าหมายที่สอดคล้องกับปรัชญาและแนวความคิดของการพัฒนาชุมชน
อย่างยิ่ง และมีสิ่งที่สำคัญที่หน้าสังเกตและสมควรกล่าวไว้ในที่นี้ก็คือ ผู้รู้เกี่ยวกันการพัฒนา
ชุมชนส่วยใหญ่มิได้แสดงไว้อย่างชัดเจนหรือกำหนดให้แน่นอนว่า ระหว่างการพัฒนาคน 
กับ การพัฒนาวัตถุหรือสิ่งแวดล้อมนั้น จะต้องพัฒนาสิ่งใดก่อน สิ่งใดหลังหรือพัฒนาไป
พร้อม ๆ กัน หรือสิ่งใดสำคัญกว่ากัน หรือสิ่งใดสำคัญกว่ากัน 
 
การพัฒนาเชิงพุทธ 
 การพัฒนาที่เน้นความจำเริญเติบโตทางด้านเศรษฐกิจเพียงมิติเดียวทำให้เกิด
ช่องว่างของการกระจายรายได้ระหว่างคนที่อยู่ในภาคอุตสาหกรรม และภาคเกษตรกรรม  
มีสูงขึ้น ทำให้มีการเคลื่อนย้ายแรงงานจากภาคเกษตรกรรมสู่ภาคอุตสาหกรรมจนก่อให้เกิด
สภาพของชุมชนในชนบทล่มสลาย การพัฒนาตามแนวคิดกระแสหลักนี้ก่อให้เกิดปัญหาใน
ด้านต่าง ๆ โดยเฉพาะปัญหาทางด้านจริยธรรม และความรับผิดชอบต่อสังคมส่วนรวม และ
ในท่ามกลางความตีบตันของการแก้ปัญหาที่เกิดจากการพัฒนาตามแบบแผนของตะวันตก
นี้ ก็ได้มีนักคิดต่าง ๆ ได้เสนอแนวคิดเกี่ยวกับการพัฒนาที่เน้นความเป็นตะวันออก คือการ
ที ่จะต้องพัฒนาด้านจิตใจและวัตถุไปพร้อม ๆ กัน เป้าหมายของการพัฒนาคือการ
ปลดปล่อยตนเองให้พ้นจากความทุกข์ทั้งทางกายและทางจิตใจ โดยการให้ความสำคัญกับ
ความสุขทางจิตใจอันเกิดจากความมีอิสรภาพที่พึ่งตนเองได้ และความเข้มแข็งของบุคคล
และสังคม ซึ่งเป็นเครื่องชี้ให้เห็นระดับของการพัฒนาประการหนึ่งในบรรดาตัวชี้วัด 4 
ประการ (พระธรรมปิฎก (ป.อ. ปยุตฺโต), 2537) คือ 
 1. พัฒนากาย มีการพัฒนาทางกายภาพ อันได้แก่ มีร่างกายแข็งแรงปราศจาก
โรคภัยไข้เจ็บ ไม่ขาดอาหาร มีเสื้อผ้า ที่อยู่อาศัย ยาบรรเทารักษาโรค มีสภาพแวดล้อมทั้ง
ทางธรรมชาติและสังคมท่ีดี  
 2. พัฒนาศีล มีการพัฒนาด้านระเบียบ กฎเกณฑ์ กฎหมายอันเป็นกติกาในการอยู่
ร่วมกันในสังคมที่ให้ความสงบสุข เป็นธรรมแก่ทุกฝ่าย สามารถขจัดข้อขัดแย้งและจัดสรร
ผลประโยชน์ได้อย่างยุติธรรม โดยเฉพาะเป็นกติกาที่อยู่ในจิตสำนึกของผู้คนที่เรียกว่าเป็น
การพัฒนาสังคม  
 3. พัฒนาจิต มีการพัฒนาจิตใจ ด้วยการฝึกอบรมจิตใจให้สมบูรณ์ด้วยคุณสมบัติ
ทั้ง 3 ด้าน คือ คุณภาพจิต สมรรถภาพจิต และสุขภาพจิต   
 4. พัฒนาปัญญา มีการพัฒนาปัญญา อันได้แก่ ความรู้ความเข้าใจในศิลป์และ
ศาสตร์ต่าง ๆ อย่างไม่มีอคติ มีความรู้ความเข้าใจโลกและชีวิตตามความเป็นจริงรู้เท่าทัน
ธรรมดาของสังขารคือโลกและชีวิต ถึงขั้นทำจิตให้เป็นอิสระหลุดพ้นจากความทุกข์โดย
สมบูรณ์   



Journal of Buddhist Innovation and Management 

Vol. 7 No. 1 January – February 2024 pp. 211-223. 219 

 

 สถาบันสงฆ์เป็นสถาบันจารีตประเพณีที่มีความสำคัญยิ่ง พระสงฆ์จากอดีตจนถึง
ปัจจุบัน มีความสัมพันธ์ใกล้ชิด และมีบทบาทที่สำคัญในการชี้นำสังคม ซึ่งแม้บทบาทใน
ด้านการเป็นผู้นำจะลดน้อยลงไปในปัจจุบัน แต่บทบาทด้านการเป็นผู้นำทางศีลธรรมจรรยา 
พระสงฆ์ยังได้รับความเคารพนับถืออย่างสูง และเป็นสถาบันสังคมที่ขาดเสียไม่ได้ใน
ชีวิตประจำวันของชาวชนบทส่วนใหญ่ ซึ่งนอกจากเป็นที่พึ ่งทางใจแล้วยังเป็นสถานที่
เอ้ืออำนวยในด้านบริการสังคมอ่ืน ที่กลไกของรัฐบาลเข้าไปช่วยให้บริการไม่ทั่วถึง เพ่ือเป็น
การสร้างบูรณาการภายในชุมชน 
 คำว่า “พระสงฆ์” เป็นคำรวมที่ใช้เรียกศาสนบุคคลในพระพุทธศาสนา ได้แก่ 
พระภิกษุ สามเณร พระภิกษุ คือ ผู้ที่ได้รับการอุปสมบทตามพระธรรมวินัยและระเบียบ
แบบแผนประเพณีของคณะสงฆ์ไทย ตามกฎมหาเถรสมาคม ฉบับที ่ 4 (พ.ศ.2526) 
พระภิกษุในประเทศไทยปัจจุบันแบ่งได้เป็น 2 แบบ คือ แบบบวชชั่วคราวไม่ถึง 3 เดือน 
หรือไม่ครบพรรษากับบวช 3 เดือน จำพรรษา 1 พรรษาหรือมากกว่านั ้นแต่ไม่เกิน 
5 พรรษา อีกประเภทหนึ่งบวชเป็นศาสนทายาทสืบพระศาสนา ภิกษุประเภทหลังนี้บวช
เป็นเวลานาน บางรูปส่วนใหญ่บวชตลอดชีวิต แบ่งเป็นภิกษุผู ้ปกครองสงฆ์ อันได้แก่ 
กรรมการมหาเถรสมาคม เจ ้าคณะหนต ่าง ๆ เจ ้าคณะภาค รองเจ ้าคณะภาค 
เจ้าคณะจังหวัด รองเจ้าคณะจังหวัด เจ้าคณะอำเภอ รองเจ้าคณะอำเภอ เจ้าคณะตำบล  
รองเจ้าคณะตำบล เจ้าอาวาส รองเจ้าอาวาส และผู้ช่วยเจ้าอาวาส  ตลอดจนเลขานุการ  
อีกจำนวนหนึ ่งเป็นครูสอนพระปริย ัต ิธรรม ทั ้งแผนกธรรม บาลี และนักศึกษาใน
มหาวิทยาลัยสงฆ์ เนื่องจากพระสงฆ์ไทยส่วนใหญ่มิได้แยกตัวออกไปอยู่อย่างโดดเดี่ยวห่าง
จากชุมชน พระสงฆ์จึงต้องรับรู้สิ ่งที่เกิดขึ้นในชุมชนที่ตนเองอาศัยอยู่และมีบทบาทที่
เกี่ยวข้องกับการพัฒนาชุมชนในด้านต่าง ๆ ตั้งแต่อดีตจนถึงปัจจุบัน บทบาทการพัฒนา
ชุมชนดังกล่าวมิได้จำกัดอยู่เฉพาะในเรื่องการสั่งสอนศาสนธรรม และการปฏิบัติธรรมเท่า
นั่น แต่ยังรวมถึงการช่วยเหลือประชาชนทั้งทางด้านวัตถุและการแก้ปัญหาพัฒนาชีวิตอีก
ด้วยและการเป็นผู้นำชุมชน พระสงฆ์ยังคงทำหน้าที่พัฒนาศีลธรรมของประชาชนอย่าง
ต่อเนื่องจนถึงปัจจุบัน พระสงฆ์หลายรูปได้รับการยอมรับนับถือและยกย่องจากคนทั่วไป 
ว่ามีคุณูปการกล่อมเกลาผู้คนให้รู ้จักบาปบุญคุณโทษและเป็นคนดีของสังคม (ภัทรพร  
สิริกาญจน, 2540) การพัฒนาชุมชนของพระสงฆ์ว่า พระสงฆ์ควรดำเนินการพัฒนา
ประชาชน โดยเน้นการพัฒนาจิตใจเป็นหลัก โดยการจัดตั้งโครงการรณรงค์ลดละเลิก
อบายมุข และโครงการเสริมเพื่อพัฒนาสภาพเป็นอยู่ของประชาชน เช่นโครงการศูนย์เด็ก
เล็ก ฯลฯ พระสงฆ์ต้องมีบทบาทภาวะผู้นำสำคัญในการชักชวนให้ประชาชนให้มีส่วนร่วม  
ในกิจกรรมและโครงการ โดยลักษณะการมีส่วนร่วมในการวางแผนและดำเนินงานและ



220 
 วารสารพุทธนวัตกรรมและการจัดการ 

ปีที่ 7 ฉบับที ่1 มกราคม – กมุภาพันธ ์2567 น. 211-223. 

 

ได้รับแบ่งปันผลประโยชน์เท่าเทียบกัน และมีการพัฒนาจิตใจของประชาชนควบคู่กันไป 
(พรประภา กิจโกศล, 2534) 
 พระสงฆ์ หมายถึงพระภิกษุสามเณร ที่บวชเพื่อศึกษาเล่าเรียนตามพระธรรมวินัย
เพ่ือเป็นศาสนทายาทสืบต่ออายุพระพุทธศาสนา เป็นผู้ที่ปฏิบัติหน้าที่เป็นศาสนบุคคลที่พ่ึง
ปฏิบัติและบำเพ็ญประโยชน์ต่อสังคม ไม่ใช่พระภิกษุ สามเณร ที่บวชตามประเพณี 3 วัน 7 
วัน 1 เดือน หรือ 3 เดือน แต่ตามความหมายทางพระพุทธศาสนานั้นสงฆ์ คือ ภิกษุใน
พระพุทธศาสนาตั้งแต่ 4 รูปขึ้นไป กระทำกิจอันใดอันหนึ่ง เช่น ประชุมภายในสีมาหน้าที่
ของพระสงฆ์ ค ือ ศ ึกษาและปฏ ิบ ัต ิ เพ ื ่อส ืบพระศาสนาให้การศึกษาและเผยแผ่
พระพุทธศาสนา และให้การสงเคราะห์ประชาชนในสังคมไทย พระสงฆ์มีฐานะและความ
เป็นอยู่ที่แตกต่างไปจากประชาชน  มีระเบียบวินัยสำหรับกำหนดความเป็นอยู่และได้รับ
การยกย่องจากประชาชนให้อยู่ในฐานะท่ีเคารพสักการะ เรียกว่าเป็นสังคมหนึ่งต่างหาก แต่
เมื่อพิจารณาในทางนิติศาสตร์แล้วเห็นว่า พระสงฆ์หรือพระภิกษุ สามเณรเป็นส่วนหนึ่งหรือ
หน่วยหนึ่งของสังคมหรือในสังคม เป็นพลเมืองของประเทศเช่นเดียวกับประชาชนทั้งหลาย
ต้องปฏิบัติตามกฎหมายบ้านเมือง หรืออยู่ภายใต้บทบังคับกฎหมายบ้านเมืองเช่นเดียวกับ
ประชาชนพลเมืองทั่วไป และมีพระราชบัญญัติการปกครองคณะสงฆ์เป็นข้อปฏิบัติอีกสว่น
หนึ่งต่างหาก (คนึงนิตย์ จันทบุตร, 2530) ซึ่งในพระพุทธศาสนาฝ่ายเถรวาท พระสงฆ์เป็น
สถาบันที ่สำคัญมาก เนื ่องจากพระสงฆ์เป็นหลักสำคัญในการถ่ายทอดอุดมการณ์แก่
ประชาชน พรหมจรรย์ของพระภิกษุเอ้ืออำนวยต่อการสืบเนื่องของสถาบัน พระภิกษุจึงเป็น
ศูนย์กลางทางจิตใจของประชาชน ฐานะของพระสงฆ์เป็นฐานะที่สูงมากของสังคมไทยใน
อดีต โลกของพระสงฆ์เป็นโลกของชีวิตสูงส่ง ส่วนโลกของฆราวาสเป็นโลกของผู้มีชีวิตที่ต่ำ
กว่า ฆราวาสไม่ว่าจะมีฐานะหรือตำแหน่งเช่นใด  จำต้องให้การเคารพสักการะพระสงฆ์ด้วย
การกราบ เมื่อเด็กชายบวชเป็นสามเณรพ่อแม่ของเด็กจำต้องแสดงความเคารพต่อสามเณร 
เมื่อชายบวชเป็นภิกษุผู้อยู่เหนือกว่า เช่น นายจำต้องคารวะด้วยสถาบันสงฆ์เป็นผู้นำจิตใจ
และเป็นที่เคารพนับถือของชาวบ้านอย่างสูง  
 นับตั้งแต่สมัยอยุธยาจนถึงต้นรัตนโกสินทร์ สถาบันสงฆ์สามารถคงสถานภาพของ
สถาบันได้อย่างค่อนข้างสมบูรณ์ วัดเป็นศูนย์กลางด้านการศึกษาและชุมชน พระสงฆ์มี
บทบาทเป็นผู้นำด้านภูมิปัญญาโดยทำหน้าที่อบรมสั่งสอนให้ข้อเสนอแนะแก่กุลบุตรของ
ไทย พระสงฆ์จึงกลายเป็นศูนย์รวมทางจิตใจและสติปัญญาของประชาชน การบวชนอกจาก
จะเป็นการศึกษาหาความรู้ในพระธรรมวินัย ยังเป็นเสมือนเกราะป้องกันภัยของประชาชน 
เจ้านายและขุนนาง บ่อยครั้งที่เมื่อประชาชนถูกกดขี่จากการเกณฑ์แรงงานได้หลบเลี่ยง
อำนาจรัฐโดยการออกบวช เจ้านายขุนนางใช้เป็นแหล่งลี้ภัยการเมือง สถาบันสงฆ์จึงทำ
หน้าที่ผ่อนคลายความทุกข์ยาก 



Journal of Buddhist Innovation and Management 

Vol. 7 No. 1 January – February 2024 pp. 211-223. 221 

 

 เมื่อภัยมาถึงตน และเป็นสถาบันเดียวที่เกื้อกูลให้สามัญชนได้มีโอกาสศึกษาหา
ความรู้เพื่อเขยิบฐานะของตนขึ้นเป็นขุนนางโดยการบวชเรียน รัฐกับสถาบันสงฆ์ดังที่กลา่ว
แล้วข้างต้นว่า หลักการในพระพุทธศาสนายอมรับและสนับสนุนการมีกษัตริย์ จึงนับเป็น
เหตุผลสำคัญข้อหนึ่งที่ทำให้ผู้นำของประเทศแถบเอเชียอาคเนย์เห็นประโยชน์จากการใช้
ศาสนาเป็นเครื่องผูกพันจิตใจระหว่างประชาชนกับกษัตริย์ การยอมรับพุทธศาสนาในเอเชีย
อาคเนย์ข้อน่าสังเกต คือ ล้วนแต่เป็นพุทธศาสนาลัทธิเถรวาท (หินยาน) ซึ่งมอบความสำคัญ
ให้กับคณะสงฆ์ อย่างไรก็ตาม กษัตริย์แถบเอเชียอาคเนย์ยังยึดหลักการบำเพ็ญบารมีเพ่ือ
ความเป็นโพธิสัตว์ตามแบบมหายาน และประพฤติตนเยี่ยม “ธรรมราชา” เช่น พระเจ้า
อโศกมหาราชแห่งอินเดีย 
 สรุปได้ว่า พระสงฆ์นั้นมีบทบาทหน้าที่และมากความสำคัญมากในการพัฒนา
ชุมชน โดยเฉพาะการพัฒนาทางด้านจิตใจ การพัฒนาด้านการศึกษาสงเคราะห์ การพัฒนา
ด้านการสาธารณประโยชน์ การอนุรักษ์สิ ่งแวดล้อมและธรรมชาติ การพัฒนาเพื ่อจัด
ระเบียบชุมชน การพัฒนาสาธารสุข การส่งเสริมการมีส่วนร่วม การฝึกอบรมพัฒนาอาชีพ 
การส่งเสริมการเกษตร และกิจกรรมการพัฒนาอื่น ๆ ตลอดจนการพัฒนาคนในชุมชนให้มี
คุณภาพและศักยภาพ สามารถการดัดแปลง แก้ไข ปรับปรุงสิ่งแวดล้อมในชุมชน เพ่ือสร้าง
ความสมดุลของคนในสังคมกับสิ่งแวดล้อมที่คนเหล่านั้นเผชิญอยู่ การเพ่ิมพูนประสิทธิภาพ
การให้บริการขององค์การ สถาบันและหน่วยงานให้สามารถทำหน้าที่ได้อย่างมีแผน มี
กระบวนการ เทคโนโลยีและทรัพยากรทุกรูปแบบซึ่งถูกระดมมาร่วมกันสร้างประโยชน์สุข
แก่ชุมชนสังคมให้มีคุณภาพชีวิตที่ดี และได้รับสวัสดิการที่เพียงพอพระสงฆ์สูงอายุ (มากกว่า 
35 ปี) ต้องการพลังงาน 1,600-2,000 กิโลแคลอรี/วัน (ยิ่งอายุมากขึ้นยิ่งต้องการน้อยลง) 
ตารางที่ 1 ความคาดหวังของประชาชนที่มีต่อการบริหารจัดการงานสาธารณสงเคราะห์
ของพระสงฆ์ไทย 

บทบาทพระสงฆ์ ความคาดหวังของประชาชน ผลลัพธ์ 
ด้านการพัฒนาจิตวิญญาณ  
 

พระสงฆ์มีบทบาทในการอบรมทางด้าน
ศีลธรรม 

ประชาชนมีส่วนร่วมในการทำกิจกรรมและ
ทำให้สังคมน่าอยู่ 

ดา้นการส่งเสริมและอนุรักษ์
ศิลปวัฒนธรรมและสิ่งแวดล้อม  
 

พระสงฆ์มีบทบาทในการบูรณปฏิสังขรณ์วัด
วาอารามและการรักษาประเพณีทางพุทธ
ศาสนา 

วัด บ้าน โรงเรียนมีสถานที่ ๆเหมาะสมกับ
การทำกิจกรรม เกิดความสามัคคี 

ดา้นการเผยแผ่  พระสงฆ์มีบทบาทโดยตรงในการเทศนาและ
สอนให้ประชาชนละชั่ว ทำดี ทำใจให้
บริสุทธิ์ตามหลักธรรมทางพระพุทธศาสนา 

ประชาชนเกิดความเลื่อมในใน
พระพุทธศาสนา ทำนุบำรุงพระพุทธศาสนา
ตามสมควร 

ด้านให้การศึกษา  การสอนวิชาความรู้ต่าง ๆ ให้เยาวชนและ
ประชาชน 

ชุมชนเกิดการพัฒนาในหลายด้าน โดยมี
พระสงฆ์เป็นผู้นำทางด้านจิตวิญญาณ 
รวมถึงการให้กำลังใจ 

ดา้นสังคมสงเคราะห์ การช่วยเหลือทั้งด้านวัตถุและจิตใจแก่
พุทธศาสนิกชน 

เยาวชนเกิดภาพจำที่ดีเกี่ยวกับพระสงฆ์ 
เป็นไปตามความคาดหวังของประชาชนที่มี
ต่อพระสงฆ์ไทย 



222 
 วารสารพุทธนวัตกรรมและการจัดการ 

ปีที่ 7 ฉบับที ่1 มกราคม – กมุภาพันธ ์2567 น. 211-223. 

 

สรุป 
 ความคาดหวังของประชาชนที่มีต่อการบริหารจัดการงานสาธารณสงเคราะห์ คือ 
การพัฒนาด้านจิตวิญญาณพระสงฆ์มีบทบาทในการอบรมคุณธรรมจริยธรรม ให้ความรู้
เกี่ยวกับความรู้ทางทางพุทธศาสนา ซึ่งทำให้ประชาชนเกิดความศรัทธาเลื่อมใสในพุทธ
ศาสนาและอยู่ร่วมกันอย่างสันติสุข มีศีลธรรมไม่ก่อให้เกิดการทุจริตคอรัปชั่นหรือการทำ
ร้ายซึ ่งกันและกันทำให้สังคมได้อยู ่ ด้านการส่งเสริมและอนุรักษ์ศิลปวัฒนธรรมและ
สิ่งแวดล้อมวัดในประเทศไทยพระสงฆ์มีบทบาทในการบูรณะปฏิสังขรณ์และรักษาประเพณี
ทางพระพุทธศาสนาทำกิจกรรมร่วมกับวัดบ้านโรงเรียนมีสถานที่ ๆ เหมาะสมเป็นสัปปายะ 
มีความสะอาด สะดวกและเกิดประโยชน์ให้แก่ชุมชนด้านการเผยแผ่พระพุทธศาสนา
พระสงฆ์มีบทบาทโดยตรงในการเทศนาและสอนให้ประชาชนและชั่วทำดีทำใจให้บริสุทธิ์
ตามหลักธรรมทางพระพุทธศาสนาเป็นบทบาทที่สำคัญอย่างยิ่งที่พระพุทธเจ้าได้ทำมา
ตั้งแต่ 2,600 กว่าปีที่ผ่านมาทำให้ประชาชนเกิดความเลื่อมใสและทำนุบำรุงพุทธศาสนา
ตามสมควร ด้านการศึกษา พระสงฆ์สอนวิชาความรู้ให้แก่เยาวชนรวมถึงการสอนศีลธรรม
การสอนธรรมศึกษาทำให้ชุมชนเกิดการพัฒนาในหลาย ๆ ด้านโดยเฉพาะอย่างยิ่งด้านจิต
วิญญาณ เป็นการให้กำลังใจแก่ประชาชนให้เกิดความสามัคคีในชุมชน ด้านสังคมสงเคราะห์
หรือสาธารณสงเคราะห์พระสงฆ์ให้การช่วยเหลือทางด้านวัตถุและจิตใจแก่พุทธศาสนิกชน
โดยเฉพาะอย่างยิ่งในช่วงสถานการณ์โควิด-19 พระสงฆ์มีการช่วยเหลือประชาชนมีการให้
สถานพยาบาลซึ่งตั้งอยู่ในวัดทำให้เยาวชนเกิดภาพจำที่ดีเกี่ยวกับพระสงฆ์เป็นไปตามความ
คาดหวังของประชาชนที่มีต่อพระสงฆ์ไทย เพราะฉะนั้น การที่จะพัฒนาชุมชนหรืองานด้าน
สาธารณสงเคราะห์ พระสงฆ์ไม่สามารถทำได้โดยองค์กรเดียวแต่จำเป็นจะต้องอาศัยวัด 
บ้าน โรงเรียน ชุมชน มีส่วนร่วมในการที่จะทำงานด้านสาธารณสงเคราะห์ไม่ว่าจะเป็นด้าน
วัตถุหรือด้านจิตใจ จึงจะสามารถบริหารจัดการให้ประสบความสำเร็จได้ งานด้านสาธารณ
สงเคราะห์จึงเป็นงานที่มีความสำคัญทำให้เกิดกิจกรรมร่วมกันเกิดความสามัคคีระหว่างวัด 
บ้าน ชุมชน โรงเรียน ทำให้เกิดศรัทธาในพุทธศาสนาได้เข้ามาวัดเข้ามาทำกิจกรรมร่วมกัน
จึงเป็นความคาดหวังที่ประชาชนมีต่อประสงค์ในเรื ่องการบริหารจัดการงานด้านสาธ
สังเคราะห ์
 
 
 
 
 



Journal of Buddhist Innovation and Management 

Vol. 7 No. 1 January – February 2024 pp. 211-223. 223 

 

เอกสารอ้างอิง 
คนึงนิตย์ จันทบุตร. (2530). สถานภาพและบทบาทของพระพุทธศาสนาในประเทศไทย . 
 กรุงเทพฯ: กลุ่มประสานงานศาสนาเพื่อสังคม. 
เฉลิม จันปฐมพงศ์. (2520). ประวัติศาสตร์สังคมไทย. นนทบุรี: เสถียรไทย. 
ธิต ิว ุฒิ หมั ่นมี. (2557). การบริหารกิจการพระพุทธศาสนา . กรุงเทพฯ: โรงพิมพ์ 
 มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
พรประภา กิจโกศล. (2534). บทบาทและผลได้ต่อการพัฒนาชนบทของพระสงฆ์ : ศึกษา
 เ ฉพาะกรณีบ้ าน โนนเมื อง  จั งหวั ดนครราชสี มา  ( ร ายงานการว ิ จ ั ย ) . 
 พระนครศรีอยุธยา: มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.  
พระธรรมปิฎก (ป.อ. ปยุตฺโต). (2537). ความสำคัญของพระพุทธศาสนาในฐานะศาสนา
 ประจำชาติ. กรุงเทพฯ: บริษัทสหธรรม จำกัด. 
พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต). (2547). บทบาทของพระสงฆ์ในสังคมปัจจุบัน .  
 กรุงเทพฯ : สยามสมาคม.  
พระมหากฤษฎา นันทเพชร. (2540). ทัศนคติของพระสงฆ์ต่อบทบาทการพัฒนาสังคม 
 (วิทยานิพนธ์พัฒนบริหารศาสตรมหาบัณฑิต สาขาพัฒนาสังคม). กรุงเทพฯ: 
 สถาบันบัณฑิตพัฒนบริหารศาสตร์. 
พระมหาทะนงชัย บูรณพิสุทธิ ์. (2546). บทบาทของวัดกับชุมชนเมืองในเขตบางรัก 
 กรุงเทพมหานคร (วิทยานิพนธ์ศึกษาศาสตรมหาบัณฑิต สาขาพัฒนาชนบทศึกษา). 
 กรุงเทพฯ: มหาวิทยาลัยมหิดล. 
พระราชวรมุนี (ป.อ. ปยุตฺโต). (2527). สถาบันสงฆ์กับคนไทย. กรุงเทพฯ: สำนักพิมพ์
 มูลนิธิโกมลคีมทอง. 
ภัทรพร สิร ิกาญจน. (2540). หน้าที ่พระสงฆ์ตามพุทธบัญญัติ : แนวคิดและบทบาท 
 พระคำเขียน สุวณฺโณ ในการพัฒนาชุมชน. กรุงเทพฯ: มหาวิทยาลัยธรรมศาสตร์. 
สำนักพระพุทธศาสนาแห่งชาติ. (2546). วัดพัฒนา 46. กรุงเทพฯ: โรงพิมพ์สำนักงาน
 พระพุทธศาสนา. 
Vroom, V. H. (1970). Work and Motivation. New York: John Wiley & Sons. 
 
 


