
Journal of Buddhist Innovation and Management 

Vol. 8 No. 2 March – April 2025 pp. 187-199. 187 

 

 

แนวทางการจัดการความรู้แบบพหุวัฒนธรรมสำหรับพระสงฆ์ 
ในมหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย* 

MULTICULTURAL KNOWLEDGE MANAGEMENT APPROACHES FOR MONKS 
AT MAHACHULALONGKORNRAJAVIDYALAYA UNIVERSITY 

 
พระพลวัฒน์ สพโล, พระครูสมุห์กิตติศักดิ์ ธมฺมทตฺโต,  

พระครูสังฆรักษ์สัญญา จิรวฑฺโฒ, พระครูสังฆรักษ์บุญธรรม ปุญฺ ธมฺโม,  
พระก้องเกียรติ สุวฑฺฒนปญฺโญ, ประเสริฐ ธิลาว 

Phra Phonrawat Saphalo, Phrakhru Samu Kittisak Thammatatto, 
Phrakhru Sangkharak Sanya Chirawattho, Phra Khru Sangharak Buntham Punyathammo,  

Phra Kongkiat Suwatthanapanyo, Prasert Thilao 
นักวิชาการอิสระ 

Independent Scholar 
Corresponding Author E-mail: momic915@gmail.com 

 
บทคัดย่อ 
 มหาว ิทยาล ัยมหาจ ุฬาลงกรณราชว ิทยาล ัย เป ็นศ ูนย ์กลางการศ ึ กษา
พระพุทธศาสนาระดับนานาชาติที่มีพระสงฆ์จากหลากหลายชาติพันธุ์มาศึกษาร่วมกัน 
ความหลากหลายทางวัฒนธรรมในมหาวิทยาลัยสะท้อนให้เห็นผ่านความแตกต่างด้านภาษา 
ขนบธรรมเนียม วิถีช ีว ิต และการปฏิบัติศาสนกิจของพระสงฆ์แต่ ละกลุ ่มชาติพันธุ์  
ซึ ่งก่อให้เกิดความท้าทายในการสร้างสภาพแวดล้อมการเรียนรู ้ที ่สามารถรองรับและ
ส่งเสริมการแลกเปลี่ยนความรู้ระหว่างวัฒนธรรมได้อย่างมีประสิทธิภาพบทความนี้มุ่งเน้น
ศึกษาความแตกต่างทางวัฒนธรรมของพระสงฆ์แต่ละชาติพันธุ์ และผลกระทบที่มีต่อการ
เรียนรู้และการอยู่ร่วมกัน นอกจากนี้ ยังวิเคราะห์การจัดการความรู้ในบริบทของความ
หลากหลายทางวัฒนธรรม โดยเน้นการประยุกต์ใช้แนวคิดจากทฤษฎีการจัดการความรู้ 
ทฤษฎีการเรียนรู้ข้ามวัฒนธรรม และแนวคิดพุทธปรัชญา เพื่อพัฒนาแนวทางการจัดการ
ความรู้ที ่เหมาะสมสำหรับบริบทของมหาวิทยาลัยสงฆ์แนวทางที่นำเสนอในบทความนี้
ครอบคลุมการพัฒนาแพลตฟอร์มการเรียนรู ้ที ่รองรับหลายภาษา การสร้างเครือข่าย
แลกเปลี่ยนความรู้ การปรับปรุงหลักสูตรให้สะท้อนถึงความหลากหลายทางวัฒนธรรม 
และการส่งเสริมการเรียนรู้แบบมีส่วนร่วม อย่างไรก็ตาม การจัดการความรู้ในบริบทของ
ความหลากหลายทางวัฒนธรรมยังคงเผชิญกับอุปสรรคหลายประการ เช่น ความแตกต่าง

 
*Received November 18, 2024; Revised February 19, 2025; Accepted February 24, 2025 



188 
 วารสารพุทธนวัตกรรมและการจัดการ 

ปีที่ 8 ฉบับที ่2 มีนาคม – เมษายน 2568 น. 187-199. 

 

 

ทางภาษา ข้อจำกัดด้านเทคโนโลยี และการบริหารจัดการทรัพยากรที่มีอยู่จำกัด  ดังนั้น 
บทความนี้จึงสรุปว่าการจัดการความรู้แบบพหุวัฒนธรรมต้องอาศัยแนวทางที่ครอบคลุม
และยืดหยุ่น ซึ่งจะช่วยเสริมสร้างสังคมการเรียนรู้ที่เปิดกว้างและส่งเสริมการแลกเปลี่ยน
องค์ความร ู ้ระหว่างพระสงฆ์จากหลากหลายว ัฒนธรรม อันจะนำไปสู ่การเผยแผ่
พระพุทธศาสนาในระดับสากลอย่างยั่งยืน 
คำสำคัญ: การจัดการความรู้; การอุดมศึกษา; ความหลากหลายทางวัฒนธรรม 
 
Abstract 
 Mahachulalongkornrajavidyalaya University serves as an international 
center for Buddhist studies, attracting monks from diverse ethnic backgrounds. 
Cultural diversity within the university is reflected in differences in language, 
traditions, lifestyles, and religious practices among monks from various ethnic 
groups. This diversity presents challenges in creating a learning environment that 
effectively facilitates and supports intercultural knowledge exchange.This study 
focuses on examining the cultural differences among monks of different ethnicities 
and their impact on learning and coexistence. Additionally, it analyzes knowledge 
management within the context of cultural diversity, emphasizing the application 
of theories such as knowledge management theory, intercultural learning theory, 
and Buddhist philosophical concepts. These frameworks help develop suitable 
knowledge management approaches for the university’s monastic setting. The 
proposed strategies include developing multilingual learning platforms, 
establishing knowledge exchange networks, refining curricula to reflect cultural 
diversity, and promoting participatory learning. However, knowledge management 
in a multicultural environment continues to face several challenges, including 
language barriers, technological limitations, and constraints in resource 
management. Therefore, this study concludes that a comprehensive and flexible 
multicultural knowledge management approach is essential for fostering an open 
learning society. Such an approach enhances the exchange of knowledge among 
monks from various cultural backgrounds, contributing to the sustainable 
propagation of Buddhism at the international level. 
Keyword: Knowledge Management; Higher Education; Cultural Diversity 



Journal of Buddhist Innovation and Management 

Vol. 8 No. 2 March – April 2025 pp. 187-199. 189 

 

 

บทนำ 
 มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย ก่อตั้งขึ ้นโดยพระบาทสมเด็จพระ
จุลจอมเกล้าเจ้าอยู่หัว รัชกาลที่ 5 ในปี พ.ศ. 2430 เริ่มแรกใช้ชื่อว่า มหาธาตุวิทยาลัย 
ต่อมาในปี พ.ศ. 2439 จึงเปลี่ยนชื่อเป็น มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย และในปี พ.ศ. 2490 
ได้ปรับเปลี่ยนรูปแบบการเรียนการสอนเป็นแบบมหาวิทยาลัย เปิดสอนในระดับปริญญาตรี 
โดยมีคณะพุทธศาสตร์เป็นคณะแรก มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัยเติบโตอย่าง
รวดเร็วหลังจากมีพระราชบัญญัติมหาวิทยาลัยสงฆ์ในปี พ.ศ. 2527 ทำให้ได้รับการ
สนับสนุนจากรัฐ มีการขยายวิทยาเขต เปิดสอนในระดับปริญญาโท และพัฒนาเป็น
ศูนย์กลางการศึกษาพระพุทธศาสนาระดับนานาชาติ โดยมีการจัดตั้งหน่วยงานต่าง ๆ เช่น 
วิทยาลัยพุทธศาสตร์นานาชาติ สมาคมมหาวิทยาลัยพระพุทธศาสนานานาชาติ สมาคมสภา
สากลวันวิสาขบูชาโลก สถาบันภาษา และศูนย์อาเซียนศึกษา (มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลง
กรณราชวิทยาลัย, 2558) 

มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย ได้รับความสนใจจากหลายประเทศ 
ทั่วโลก จึงทำให้พระสงฆ์และสามเณรจากทั่วโลก ไม่ว่าจะเป็นประเทศในแถบเอเชีย
ตะวันออกเฉียงใต้ เช่น ลาว กัมพูชา เมียนมาร์ เวียดนาม หรือประเทศในเอเชียใต้ เช่น 
อินเดีย ศรีลังกา เนปาล ภูฏาน รวมถึงประเทศในทวีปอื่น ๆ เช่น สหรัฐอเมริกา อังกฤษ 
และเยอรมนี ความหลากหลายทางวัฒนธรรมนี้สะท้อนให้เห็นผ่านภาษา ขนบธรรมเนียม 
และวิถีชีวิตที่แตกต่างกัน ซึ่งส่งผลให้มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัยเป็นแหล่ง
เรียนรู้ที่สำคัญในการแลกเปลี่ยนและเรียนรู้ระหว่างวัฒนธรรม การจัดการเรียนการสอน
แบบพหุวัฒนธรรมและการจัดการศึกษาสำหรับพระสงฆ์จึงเป็นสิ่งสำคัญท่ีมหาวิทยาลัยต้อง
ให้ความสำคัญ (มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2558) 

บทความนี้มุ่งเน้นการศึกษาความแตกต่างทางวัฒนธรรมของพระสงฆ์แต่ละชาติ
พันธุ์และผลกระทบที่มีต่อการเรียนรู้และการอยู่ร่วมกัน รวมถึงการวิเคราะห์การจัดการ
ความรู ้ในบริบทของความหลากหลายทางวัฒนธรรม โดยเน้นการประยุกต์ใช้แนวคิด 
จากทฤษฎีการจัดการความรู้ ทฤษฎีการเรียนรู้ข้ามวัฒนธรรม และแนวคิดพุทธปรัชญา 
เพื ่อพัฒนาแนวทางการจัดการความรู ้ที ่เหมาะสมสำหรับบริบทของมหาวิทยาลัยสงฆ์ 
แนวทางท่ีนำเสนอในบทความนี้ครอบคลุมการพัฒนาแพลตฟอร์มการเรียนรู้ที่รองรับหลาย
ภาษา การสร้างเครือข่ายแลกเปลี่ยนความรู้ การปรับปรุงหลักสูตรให้สะท้อนถึงความ
หลากหลายทางวัฒนธรรม และการส่งเสริมการเรียนรู ้แบบมีส่วนร่วม อย่างไรก็ตาม  
การจัดการความรู้ในบริบทของความหลากหลายทางวัฒนธรรมยังคงเผชิญกับอุปสรรค
หลายประการ เช่น ความแตกต่างทางภาษา ข้อจำกัดด้านเทคโนโลยี และการบริหาร
จัดการทรัพยากรที่มีอยู่จำกัด (มาศโมฬี จิตวิริยธรรม และประสิทธิ์ วัฒนาภา, 2560) 



190 
 วารสารพุทธนวัตกรรมและการจัดการ 

ปีที่ 8 ฉบับที ่2 มีนาคม – เมษายน 2568 น. 187-199. 

 

 

มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัยมุ ่งมั ่นที ่จะสร้างสภาพแวดล้อม  
การเร ียนร ู ้ท ี ่ เป ิดกว ้างและยอมรับความหลากหลายทางว ัฒนธรรม เพื ่อส ่งเสริม 
การแลกเปลี ่ยนองค์ความรู ้ระหว่างพระสงฆ์จากหลากหลายวัฒนธรรม และนำไปสู่  
การเผยแผ่พระพุทธศาสนาในระดับสากลอย่างยั่งยืน (ประภัสสร ทองยินดี, 2566) 

 
ความหลากหลายทางวัฒนธรรมในมหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
 มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย เป็นมหาวิทยาลัยที่มีความหลากหลาย
ทางวัฒนธรรมอย่างเด่นชัด โดยมีพระสงฆ์ สามเณร คณาจารย์ บุคลากร และนักศึกษา  
จากหลากหลายเชื ้อชาติศาสนา และภูมิหลังทางวัฒนธรรม มารวมตัวกันเพื ่อศึกษา
แลกเปลี่ยนเรียนรู้ และสร้างสรรค์องค์ความรู้ร่วมกันความหลากหลายทางวัฒนธรรม  
ใน มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัยสะท้อนให้เห็นผ่าน เชื้อชาติและชาติพันธุ์ 
มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย มีชาวไทย ชาวต่างชาติ และชนกลุ่มน้อย อาศัย
และศึกษาอยู่ร่วมกัน เช่น พระสงฆ์จากประเทศเพื่อนบ้าน เช่น ลาว กัมพูชา เมียนมาร์ 
นักศึกษาจากทวีปยุโรป อเมริกา และเอเชีย ภาษา มีการใช้ภาษาต่าง ๆ ในการสื่อสาร เช่น 
ภาษาไทย ภาษาอังกฤษ ภาษาบาลี ภาษาจีน และภาษาญี่ปุ่น เป็นต้นศาสนา มหาวิทยาลัย
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัยเป็นมหาวิทยาลัยทางพระพุทธศาสนา แต่ก็มีบุคลากรและ
นักศึกษาที่นับถือศาสนาอื่น ๆ เช่น ศาสนาคริสต์ ศาสนาอิสลาม และศาสนาฮินดูวัฒนธรรม
ประเพณี มีการแสดงออกถึงวัฒนธรรมประเพณีที่หลากหลาย เช่น การแต่งกาย อาหาร 
ดนตรี และเทศกาลความสำคัญของความหลากหลายทางวัฒนธรรมใน มหาวิทยาลัยมหา
จุฬาลงกรณราชวิทยาลัย ส่งเสริมการแลกเปลี่ยนเรียนรู้ ความหลากหลายทางวัฒนธรรม
เปิดโอกาสให้บุคคลได้เรียนรู้ซึ่งกันและกัน แบ่งปันประสบการณ์ และเปิดรับมุมมองใหม่ ๆ 
พัฒนาความคิดสร้างสรรค์ การแลกเปลี่ยนความคิดเห็นระหว่างบุคคลจากต่างวัฒนธรรม 
ช่วยกระตุ้นให้เกิดความคิดสร้างสรรค์ และนวัตกรรมเสริมสร้างความเข้าใจอันดี การเรียนรู้
และทำความเข้าใจในความแตกต่างทางวัฒนธรรม ช่วยลดอคติ และส่งเสริมการอยู่ร่วมกัน
อย่างสันติพัฒนาบุคลากรให้มีคุณภาพ การเปิดรับความหลากหลายทางวัฒนธรรม  
ช่วยพัฒนาบุคลากรให้มีความพร้อมในการทำงานในสังคมโลกการส่งเสริมความหลากหลาย
ทางวัฒนธรรม (พระฮอน อาวุธธปฺปญฺโญ, 2567) 

ในมหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัยจัดกิจกรรมส่งเสริมความเข้าใจ
ระหว่างวัฒนธรรม เช่น การจัดงานเทศกาล การแสดงทางวัฒนธรรม และการแลกเปลี่ยน
วัฒนธรรมสนับสนุนการเรียนการสอนภาษาต่างประเทศ เพื่อส่งเสริมการสื่อสารและ 
การเรียนรู้ข้ามวัฒนธรรมสร้างสภาพแวดล้อมที่เปิดกว้างและยอมรับความแตกต่าง เพื่อให้
ทุกคนรู้สึกเป็นส่วนหนึ่งของชุมชน และสามารถแสดงออกถึงวัฒนธรรมของตนเองได้อย่าง



Journal of Buddhist Innovation and Management 

Vol. 8 No. 2 March – April 2025 pp. 187-199. 191 

 

 

อิสระมหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย (พระครูวินัยธรปัญญา (ศรีสมุทร ปญฺญาวโร) 
และคณะ, 2563) ตระหนักถึงความสำคัญของความหลากหลายทางวัฒนธรรม และมุ่งมั่นที่
จะส่งเสริมให้เกิดการเรียนรู้การอยู่ร่วมกัน และการพัฒนาอย่างยั่งยืน ภายใต้บริบทของ
สังคมพหุวัฒนธรรม  
 
ความแตกต่างทางวัฒนธรรมของพระสงฆ์แต่ละชาติพันธุ์ 

  พระสงฆ์ในมหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัยมาจากหลากหลายชาติพนัธุ์ 
ซึ่งแต่ละชาติพันธุ์นั้นล้วนมีวัฒนธรรมที่แตกต่างกันออกไป ส่งผลให้เกิดความหลากหลาย
ทางว ัฒนธรรมภายในร ั ้วมหาว ิทยาล ัยมหาจุฬาลงกรณราชว ิทยาความแตกต ่าง 
ทางวัฒนธรรมนี้ครอบคลุมหลายด้าน ดังนี้ 

1. ภาษา พระสงฆ์แต่ละชาติพันธุ์มีภาษาแม่เป็นของตนเอง เช่น ไทย ลาว กัมพูชา 
เมียนมาร์ เวียดนาม จีน ทิเบต ฯ ล ฯ ความแตกต่างทางภาษานี้ อาจก่อให้เกิดอุปสรรค 
ในการสื่อสารระหว่างพระสงฆ์ด้วยกันเอง และระหว่างพระสงฆ์กับคณาจารย์มหาวิทยาลัย
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัยมีการจัดการเรียนการสอนภาษาไทย และภาษาบาลีเพื่อช่วย
ให้พระสงฆ์ต่างชาติพันธุ์สามารถสื่อสารและเรียนรู้ได้อย่างมีประสิทธิภาพ 

2. ขนบธรรมเนียม ประเพณี การไหว้ วิธีการไหว้ของแต่ละชาติพันธุ์มีความแตกต่างกัน 
เช่น การไหว้แบบไทย การไหว้แบบลาว การประนมมือแบบกัมพูชา มารยาททางสังคม  
ของแต่ละชาติพันธุ์ก็มีความแตกต่างกัน เช่น การแสดงความเคารพต่อผู้ใหญ่ การปฏิบัติตน
ในที่สาธารณะ ประเพณี พิธีกรรมต่าง ๆ ของแต่ละชาติพันธุ์ก็มีความหลากหลาย เช่น 
ประเพณีสงกรานต์ของไทย ประเพณีบุญบั้งไฟของลาว ประเพณีเข้าพรรษา  

3. วิถีชีวิต การแต่งกาย แม้โดยทั่วไปพระสงฆ์จะนุ ่งห่มจีวร แต่ก็มีรายละเอียด  
ที่แตกต่างกันไปตามชาติพันธุ์ เช่น สีของจีวร ลักษณะการนุ่งห่ม รูปแบบการเย็บ  กิจวัตร
ประจำวัน กิจวัตรประจำวันของพระสงฆ์แต่ละชาติพันธุ์อาจแตกต่างกันไปตามวัฒนธรรม 
เช่น เวลาในการทำวัตรเช้า-เย็น การปฏิบัติธรรม การศึกษาเล่าเรียน การพักอาศัย พระสงฆ์
บางชาติพันธุ์อาจมีวิถีชีวิตที่เรียบง่าย สมถะ ใกล้ชิดธรรมชาติ ในขณะที่พระสงฆ์บางชาติ
พันธุ์อาจคุ้นเคยกับการใช้ชีวิตในเมืองที่มีความสะดวกสบายมากกว่า 

4. อาหารการกิน ข้อห้าม พระสงฆ์ทุกชาติพันธุ์ยึดถือหลักการฉันอาหารมังสวิรัติ  
แต่ก็อาจมีข้อห้ามหรือข้อปฏิบัติปลีกย่อยที่แตกต่างกันไปตามวัฒนธรรม เช่น การงดเว้น
เนื้อสัตว์บางชนิด การไม่ฉันอาหารหลังเที่ยงวัน ประเภทอาหาร อาหารที่พระสงฆ์ฉัน 
ก็มีความหลากหลาย ขึ้นอยู่กับวัตถุดิบและวิธีการปรุงอาหารของแต่ละท้องถิ่น เช่น แกง 
ต้ม ผัด อาหารแห้ง วัฒนธรรมการฉัน วัฒนธรรมการฉันอาหารของพระสงฆ์แต่ละชาติพันธุ์
ก็มีความแตกต่างกัน เช่น การใช้มือเปิบ การใช้ช้อนส้อม การฉันในบาตร  



192 
 วารสารพุทธนวัตกรรมและการจัดการ 

ปีที่ 8 ฉบับที ่2 มีนาคม – เมษายน 2568 น. 187-199. 

 

 

5. พิธีกรรมทางศาสนา การสวดมนต์ พระสงฆ์แต่ละชาติพันธุ์อาจมีบทสวดมนต์ 
ที่แตกต่างกัน หรือมีสำเนียงการสวดที่เป็นเอกลักษณ์ของตนเอง  พิธีกรรม พิธีกรรม 
ทางศาสนาของแต่ละชาติพันธุ์มีความหลากหลาย เช่น พิธีบวช พิธีอุปสมบท พิธีทำบุญ 
พิธีกรรมในวันสำคัญทางศาสนา ความเชื่อ แม้พระสงฆ์ทุกชาติพันธุ์จะนับถือศาสนาพุทธ
เหมือนกัน แต่ก็อาจมีความเชื่อ หรือมีการตีความหลักธรรมคำสอนที่แตกต่างกันไปบ้าง  
การจัดการความรู้ในบริบทของความหลากหลายทางวัฒนธรรมมหาวิทยาลัยมหาจุฬา  
ลงกรณราชวิทยาลัยตระหนักถึงความหลากหลายทางวัฒนธรรมของพระสงฆ์และ 
ให้ความสำคัญกับการจ ัดการความรู ้ท ี ่คำนึงถึงความแตกต่างนี ้ เช ่นการส่งเสริม  
การแลกเปลี่ยนเรียนรู้ จัดกิจกรรมที่เปิดโอกาสให้พระสงฆ์ต่างชาติพันธุ์ได้แลกเปลี่ยน
เรียนรู้วัฒนธรรมซึ่งกัน และกันการใช้เทคโนโลยี นำเทคโนโลยีมาช่วยในการแปลภาษา 
เพื ่อลดอุปสรรคในการสื ่อสารการพัฒนาหลักสูตร พัฒนาหลักสูตรที ่คำนึงถึงความ
หลากหลายทางวัฒนธรรม และส่งเสริมความเข้าใจในวัฒนธรรมอื่น ๆ การทำความเข้าใจ
และยอมรับความแตกต่างทางวัฒนธรรม เป็นสิ่งสำคัญในการอยู่ร่วมกันอย่างสันติและ
ส่งเสริมการเรียนรู ้ในสังคมพหุวัฒนธรรม มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย  
จึงมุ ่งมั ่นที ่จะเป็นพื ้นที ่แห่งการเรียนรู ้ ที ่เปิดกว้างสำหรับพระสงฆ์จากทุกชาติพันธุ์  
(พระสมุห์อานนท์ อินฺทวํโส และคณะ, 2562) 
  
การจัดการความรู้ในบริบทของความหลากหลายทางวัฒนธรรม 
 การจัดการความรู ้ในบริบทของความหลากหลายทางวัฒนธรรม  หมายถึง 
กระบวนการในการรวบรวม จัดเก็บ แบ่งปัน และใช้ประโยชน์จากความรู้โดยคำนึงถึงความ
แตกต่างทางวัฒนธรรม เช่น ภาษา ความเชื ่อ ค่านิยม และขนบธรรมเนียมประเพณี  
ของกลุ ่มคนที่เกี ่ยวข้อง (สำราญ ท้าวเงิน, 2559) ความสำคัญของการจัดการความรู้  
ในบริบทของความหลากหลายทางวัฒนธรรมส่งเสริมความเข้าใจอันดีระหว่างวัฒนธรรม
การจัดการความรู้ช่วยให้บุคคลจากต่างวัฒนธรรม ได้เรียนรู้ เข้าใจ และยอมรับในความ
แตกต่างของกันและกัน ลดอคติ และส่งเสริมการอยู่ร่วมกันอย่างสันติเพิ่มพูนโอกาสในการ
แลกเปลี่ยนเรียนรู้ ความหลากหลายทางวัฒนธรรม เป็นแหล่งความรู้และประสบการณ์  
ที่หลากหลาย การจัดการความรู ้ ช่วยสร้างพื ้นที ่ในการแลกเปลี ่ยนเรียนรู ้ ซึ ่งนำไปสู่  
การพัฒนา และสร้างสรรค์องค์ความรู้ใหม่ ๆ พัฒนาการเรียนการสอนการจัดการความรู้ 
ช่วยให้สถาบันการศึกษา สามารถออกแบบหลักสูตร และกระบวนการเรียนรู้ ที่เหมาะสม
กับผู ้เรียน ที ่มีภูมิหลังทางวัฒนธรรมที่หลากหลายยกระดับประสิทธิภาพการทำงาน  
การจัดการความรู ้ ช ่วยให้บุคคลจากต่างวัฒนธรรม สามารถทำงานร่วมกันได้อย่าง  
มีประสิทธิภาพ โดยการใช้ความรู้ และประสบการณ์ของแต่ละคน ให้เกิดประโยชน์สูงสุด



Journal of Buddhist Innovation and Management 

Vol. 8 No. 2 March – April 2025 pp. 187-199. 193 

 

 

ส่งเสริมนวัตกรรม ความหลากหลายทางวัฒนธรรม ช่วยกระตุ้นให้เกิดความคิดสร้างสรรค์ 
และมุมมองใหม่ ๆ ซึ่งนำไปสู่การพัฒนานวัตกรรม แนวทางการจัดการความรู้ในบริบท 
ของความหลากหลายทางวัฒนธรรม  สามารถนำมาประยุกต์ใช้ในมหาวิทยาลัยมหาจุฬา 
ลงกรณราชวิทยาลัย  เพื่อส่งเสริม  และสนับสนุน การเรียนรู้ ของพระสงฆ์ต่างชาติพันธุ์ 
ดังนี้ สร้างความตระหนักรู้ถึงความสำคัญของความหลากหลายทางวัฒนธรรมปลูกฝัง  
ให้พระสงฆ์เห็นคุณค่า และยอมรับในความแตกต่างทางวัฒนธรรม (ศรายุธ ทองหมัน  
และคณะ, 2566) พัฒนาแพลตฟอร์มสำหรับการแบ่งปันความรู้ข้ามวัฒนธรรม เช่น เว็บไซต์ 
หรือแอปพลิเคชัน ที่รองรับหลายภาษา มีเครื่องมือแปลภาษา และมีเนื้อหา ที่สอดคล้องกับ
วัฒนธรรมต่าง ๆ จัดกิจกรรม ที่ส่งเสริมปฏิสัมพันธ์ ระหว่างพระสงฆ์ต่างชาติพันธุ์ เช่น 
กิจกรรมกลุ ่ม การแข่งขันกีฬา และการทัศนศึกษา พัฒนาหลักสูตร ที ่คำนึงถึงความ
หลากหลายทางวัฒนธรรม เช ่น การสอนภาษา การสอนวัฒนธรรม และการสอน
พระพุทธศาสนา ในบริบทของวัฒนธรรมต่าง ๆ ส่งเสริม การใช้เทคโนโลยีในการเรียนรู้ เช่น 
การเรียนการสอนออนไลน์ E-learning และห้องสมุดดิจิทัล   มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลง
กรณราชวิทยาลัยตระหนักถึงความสำคัญ ของการจัดการความรู ้ในบริบทของความ
หลากหลายทางวัฒนธรรม และมุ่งมั่นที่จะพัฒนา และปรับปรุง  กระบวนการต่าง ๆ อย่าง
ต่อเนื ่องเพื ่อส่งเสริมการเรียนรู ้ และการอยู ่ร ่วมกันของพระสงฆ์ต่างชาติพันธุ ์อย่าง  
มีประสิทธิภาพ (ปรีชภักดิ์ ทีคาสุข, 2560) 
 
แนวทางการจัดการความรู้ในบริบทของความหลากหลายทางวัฒนธรรม 

สร้างความตระหนักรู้ถึงความสำคัญของความหลากหลายทางวัฒนธรรม ส่งเสริม
ให้บุคคลเห็นคุณค่าของความแตกต่างและยอมรับในความหลากหลายพัฒนาแพลตฟอร์ม 
และเครื่องมือ ที่เอื้อต่อการแบ่งปันความรู้ ข้ามวัฒนธรรม เช่น ระบบการจัดการความรู้  
ที่รองรับหลายภาษา และมีเครื่องมือแปลภาษาจัดกิจกรรมส่งเสริมการแลกเปลี่ยนเรียนรู้ 
ระหว่างวัฒนธรรม เช่น การจัดอบรม สัมมนา และกิจกรรมกลุ่ม พัฒนาบุคลากรให้มีความรู้ 
และทักษะ ในการทำงาน และสื่อสาร ข้ามวัฒนธรรม เช่น การจัดอบรม เรื่อง ความไว  
ทางวัฒนธรรม (Cultural Sensitivity) ใช้เทคโนโลยี เพื่อเชื่อมโยงความรู้ และผู้คนจาก
ต่างวัฒนธรรม เช่น เครือข่ายสังคมออนไลน์ และระบบประชุมทางไกลการจัดการความรู้ 
ในบริบทของความหลากหลายทางวัฒนธรรม เป็นสิ่งสำคัญ ที่ช่วยให้สังคม และองค์กร  
สามารถใช้ประโยชน์จากความรู ้ และภูมิปัญญา ของผู ้คน จากหลากหลายวัฒนธรรม 
ได้อย่างเต็มศักยภาพ และนำไปสู่การพัฒนา ที่ยั่งยืน (ครรชิต พิมใจ และคณะ, 2564) 
 



194 
 วารสารพุทธนวัตกรรมและการจัดการ 

ปีที่ 8 ฉบับที ่2 มีนาคม – เมษายน 2568 น. 187-199. 

 

 

อุปสรรค ปัญหา ในการจัดการความรู้ของพระสงฆ์ต่างชาติพันธุ์  
การจัดการความรู ้ของพระสงฆ์ต่างชาติพันธุ ์ในมหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณ  

ราชวิทยาลัย ต้องเผชิญกับความท้าทายหลายประการ เช่น  ความแตกต่างทางภาษา 
พระสงฆ์ต่างชาติพันธุ์ มาจากหลากหลายประเทศ มีภาษาหลักในการสื่อสารที่แตกต่างกัน 
แม้ว่า มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย จะใช้ภาษาบาลี  และภาษาไทยเป็นหลัก 
แต่ก็อาจเป็นอุปสรรคในการเรียนรู้ และการสื่อสาร สำหรับพระสงฆ์บางรูป ที่ไม่คุ้นเคยกับ
ภาษาเหล่านี้ ความหลากหลายทางวัฒนธรรม พระสงฆ์ต่างชาติพันธุ ์ มีภูมิหลังทาง
วัฒนธรรม ความเชื่อ ค่านิยม และขนบธรรมเนียมประเพณี ที่แตกต่างกัน ซึ่งอาจนำไปสู่
ความเข้าใจผิด หรือความขัดแย้ง ในการสื ่อสาร และการทำงานร่วมกัน  ข้อจำกัด 
ด้านเทคโนโลยี พระสงฆ์บางรูป อาจมีข้อจำกัดในการเข้าถึง และใช้เทคโนโลยี เช่น 
อินเทอร์เน็ต คอมพิวเตอร์ และอุปกรณ์ส ื ่อสาร ซึ ่งเป็นอุปสรรคในการเข้าถึงและ  
การแบ่งปัน ข้อมูลความรู้ ความแตกต่างในรูปแบบการเรียนรู้ พระสงฆ์แต่ละรูป มีรูปแบบ
การเรียนรู ้ และความถนัด ที ่แตกต่างกัน ซึ ่งอาจทำให้การจัดการเรียนการสอนและ  
การถ่ายทอดความรู้ เป็นไปได้ยาก การขาดแคลนทรัพยากร การจัดการความรู้จำเป็น 
ต้องใช้ทรัพยากร เช่น บุคลากร งบประมาณ และเทคโนโลยี ซึ ่งอาจมีอยู ่อย่างจำกัด  
(พระสมุห์สุรินทร์ รตนโชโต, 2566) ในบางครั้ง แนวทางในการรับมือกับความท้าทาย 
ส่งเสริมการเรียนรู้ภาษา จัดให้มีหลักสูตรสอนภาษาไทย และภาษาอังกฤษ สำหรับพระสงฆ์
ต่างชาติพันธุ์ และสนับสนุนให้พระสงฆ์ไทย เรียนรู้ภาษาต่างประเทศ ส่งเสริมความเข้าใจ
ระหว่างวัฒนธรรม จัดกิจกรรม และโครงการ ที ่ส่งเสริมความเข้าใจ และการยอมรับ  
ในความแตกต ่างทางว ัฒนธรรมพัฒนาโครงสร ้างพ ื ้นฐาน และให ้การสน ับสนุน 
ด้านเทคโนโลยี จัดหาและพัฒนาอุปกรณ์ ระบบเทคโนโลยีที่จำเป็น และให้การสนับสนุน  
ในการเข้าถึง และการใช้งานเทคโนโลยี แก่พระสงฆ์พัฒนารูปแบบการเรียนการสอน  
ที่หลากหลาย นำเทคโนโลยีและสื ่อการสอนที่ทันสมัยมาใช้ในการเรียนการสอนและ 
จัดกิจกรรม ที่ส่งเสริม การเรียนรู้ แบบมีส่วนร่วมแสวงหาความร่วมมือ และระดมทุน  
จากหน่วยงาน และองค์กรต่าง ๆ เพื่อสนับสนุนการจัดการความรู้ ของพระสงฆ์ต่างชาติ
พันธุ์ มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย  ตระหนักถึงความท้าทายในการจัดการ
ความรู้ของพระสงฆ์ต่างชาติพันธุ์ และมุ่งมั่นที่จะพัฒนา และปรับปรุงกระบวนการต่าง ๆ 
อย ่างต ่อเน ื ่องเพื ่อให ้การจ ัดการความร ู ้ม ีประส ิทธ ิภาพและเกิดประโยชน์ส ูงสุ ด  
(พระครูปริยัติวิสุทธิคุณ (ประจักษ์ จกฺกธมฺโม) และธนรัฐ สะอาดเอ่ียม, 2565)  
 
 



Journal of Buddhist Innovation and Management 

Vol. 8 No. 2 March – April 2025 pp. 187-199. 195 

 

 

องค์ความรูใ้หม่ 
จากการศึกษาเรื่อง แนวทางการจัดการความรู้แบบพหุวัฒนธรรมสำหรับพระสงฆ์

ในมหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย พบว่า ความหลากหลายทางวัฒนธรรมของ
พระสงฆ์ในมหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัยเป็นเรื่องที่มีความสำคัญอย่างมาก  
ในแง่ของการศึกษาและการเผยแผ่พระพุทธศาสนา มหาวิทยาลัยแห่งนี้เป็นศูนย์กลาง
การศึกษาพระพุทธศาสนาที่มีพระสงฆ์จากหลากหลายชาติพันธุ์และวัฒนธรรม มาศึกษา
และแลกเปลี่ยนเรียนรู้ร่วมกัน ความหลากหลายนี้ครอบคลุมตั้งแต่ภาษา ประเพณี วิถีชีวิต 
การแต่งกาย อาหาร และพิธีกรรมทางศาสนา การจัดการความรู้ที ่เหมาะสมจะช่วยให้
พระสงฆ์ต่างชาติพันธุ์สามารถเรียนรู้และสื่อสารกันได้อย่างมีประสิทธิภาพ มหาวิทยาลัย
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัยได้ใช้กลยุทธ์ต่าง ๆ เช่น การจัดกิจกรรมแลกเปลี่ยนวัฒนธรรม 
การสร้างชุมชนแห่งการเรียนรู้ การใช้เทคโนโลยีเพื่อสนับสนุนการเรียนรู้ และการพัฒนา
หลักสูตรที่สะท้อนถึงความหลากหลายทางวัฒนธรรม ทั้งนี้เพื่ออนุรักษ์ภูมิปัญญาท้องถิ่น
และส่งเสริมความเข้าใจในภูมิหลังของแต่ละชาติพันธุ์ 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

ภาพที่ 1 องค์ความรู้ใหม่ 
 

จากภาพที่ 1 แสดงถึงองค์ความรู้ใหม่ที่เกิดขึ้นจากการศึกษาความหลากหลาย 
ทางวัฒนธรรมและการจัดการความรู ้ของพระสงฆ์ในมหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณ  
ราชวิทยาลัยสามารถเห็นได้จากการพัฒนาแนวทางและกลยุทธ์ที ่รองรับและส่งเสริม 



196 
 วารสารพุทธนวัตกรรมและการจัดการ 

ปีที่ 8 ฉบับที ่2 มีนาคม – เมษายน 2568 น. 187-199. 

 

 

ความหลากหลายทางวัฒนธรรม ตัวอย่างเช่น การสร้างชุมชนแห่งการเรียนรู้ข้ามวัฒนธรรม 
การใช้เทคโนโลยีเพื่อเชื่อมโยงความรู้และการเรียนรู้ และการพัฒนาหลักสูตรที่สะท้อนถึง
ความหลากหลายเหล่านี ้ การศึกษาและการเผยแผ่พระพุทธศาสนาในบริบทระหว่าง
ประเทศได้อย่างมีประสิทธิภาพมากยิ่งขึ้น โดยผู้เขียนสรุปได้ดังนี้ 

1. ความหลากหลายทางวัฒนธรรม มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
มีพระสงฆ์จากหลากหลายชาติพันธุ์และวัฒนธรรม ซึ่งสะท้อนผ่านภาษา ประเพณี วิถีชีวิต 
การแต่งกาย อาหาร และพิธีกรรมทางศาสนา พระสงฆ์แต่ละรูปมีการใช้ภาษาท่ีหลากหลาย 
ไม่ว่าจะเป็นไทย อังกฤษ บาลี และอื่น ๆ ทำให้เกิดความจำเป็นในการพัฒนาแนวทาง  
การจัดการความรู้ที่รองรับความหลากหลายเหล่านี้ 

2. การจัดการความรู้ มหาวิทยาลัยมุ่งเน้นการพัฒนาและใช้กลยุทธ์ต่าง ๆ เพื่อให้
พระสงฆ์จากหลากหลายวัฒนธรรมสามารถเรียนรู้ร่วมกันได้อย่างมีประสิทธิภาพ เช่น  
การจัดกิจกรรมแลกเปลี่ยนวัฒนธรรม การสร้างชุมชนแห่งการเรียนรู้ การใช้เทคโนโลยี  
เพื ่อสนับสนุนการส ื ่อสารและการเร ียนร ู ้  รวมถึงการพัฒนาหลักส ูตรท ี ่สะท ้อน  
ความหลากหลายทางวัฒนธรรม 

3. การอนุรักษ์ภูมิปัญญาท้องถิ ่น มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
มีการอนุรักษ์และส่งเสริมภูมิปัญญาท้องถิ่นผ่านการจัดนิทรรศการและกิจกรรมต่าง  ๆ 
เพ่ือให้พระสงฆ์และนักศึกษาได้เรียนรู้และเข้าใจวัฒนธรรมของแต่ละชาติพันธุ์ 

4. ความท้าทายและการแก้ไข แม้ว่ามหาวิทยาลัยจะประสบความสำเร็จในการ
จ ัดการความร ู ้ ในหลายๆ ด ้าน แต่ย ังคงมีความท้าทาย เช ่น อ ุปสรรคทางภาษา  
ความแตกต่างในรูปแบบการเรียนรู้ และการเข้าถึงเทคโนโลยี มหาวิทยาลัยจึงต้องพัฒนา
กลยุทธ์และแก้ไขปัญหาเหล่านี้อย่างต่อเนื่อง 

5. ความหลากหลายทางวัฒนธรรมในมหาวิทยาลัยไม่ได้เป็นเพียงองค์ประกอบ  
ของสถาบันการศึกษาเท่านั้น แต่ยังเป็นพลังสำคัญในการส่งเสริมการเรียนรู้ข้ามวัฒนธรรม
และการเผยแผ่พระพุทธศาสนาในระดับสากล 

มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัยมีพระสงฆ์จากหลากหลายชาติพันธุ์  
และวัฒนธรรม ซึ่งสะท้อนผ่านภาษา ประเพณี วิถีชีวิต การแต่งกาย อาหาร และพิธีกรรม
ทางศาสนา เพ่ือรองรับความหลากหลายเหล่านี้ มหาวิทยาลัยจึงพัฒนาแนวทางการจัดการ
ความรู้โดยใช้กลยุทธ์ต่าง ๆ เช่น การจัดกิจกรรมแลกเปลี่ยนวัฒนธรรม การสร้างชุมชน  
แห่งการเรียนรู้ การใช้เทคโนโลยีเพื่อสนับสนุนการสื่อสาร รวมถึงการอนุรักษ์และส่งเสริม
ภูมิปัญญาท้องถิ่นผ่านนิทรรศการและกิจกรรมต่าง ๆ ทั้งนี้ เพื่อลดอุปสรรคทางภาษาและ
ความแตกต่างในรูปแบบการเรียนรู้ 

 



Journal of Buddhist Innovation and Management 

Vol. 8 No. 2 March – April 2025 pp. 187-199. 197 

 

 

สรุป 
ความหลากหลายทางวัฒนธรรมกับการจัดการความรู้ของพระสงฆ์ในมหาวิทยาลัย

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัยเป็นศูนย์กลางการศึกษาพระพุทธศาสนาที่สำคัญระดับ
นานาชาติ มีพระสงฆ์จากหลากหลายชาติพันธุ์ หลากหลายวัฒนธรรม มาศึกษาอยู่ร่วมกัน  
ก่อให้เกิดความหลากหลายทางวัฒนธรรมอันเป็นเอกลักษณ์  ความหลากหลายนี้ครอบคลุม
ตั้งแต่ภาษา ขนบธรรมเนียมประเพณี วิถีชีวิต การแต่งกาย อาหารการกิน ไปจนถึงพิธีกรรม
ทางศาสนาการจัดการความรู้ในบริบทของความหลากหลายทางวัฒนธรรม เป็นภารกิจ
สำคัญของมหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัยเพื่อส่งเสริมให้พระสงฆ์ทุกชาติพันธุ์ 
สามารถเร ียนรู ้ แลกเปลี ่ยน และสร้างองค์ความรู ้ร ่วมกันได้อย่างมีประสิทธิภาพ  
โดยมหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย ได้ดำเนินการในหลายด้าน เช่น การส่งเสริม
การแลกเปลี่ยนเรียนรู้ จัดกิจกรรมเพ่ือให้พระสงฆ์ต่างชาติพันธุ์ได้มีโอกาสเรียนรู้วัฒนธรรม
ซึ ่งกันและกัน เช่น กิจกรรมแลกเปลี่ยนวัฒนธรรม การทัศนศึกษา การจัดเวทีเสวนา  
การสร้างชุมชนแห่งการเรียนรู้ สร้างพ้ืนที่หรือกิจกรรมที่เปิดโอกาสให้พระสงฆ์ต่างชาติพันธุ์ 
ได้มีปฏิสัมพันธ์ แลกเปลี่ยนความรู้ และเรียนรู้ร่วมกัน เช่น การจัดตั้งชมรม การจัดกลุ่ม
สนทนา 

การใช้เทคโนโลยี นำเทคโนโลยีมาใช้เป็นเครื่องมือในการจัดการความรู้ เช่น การใช้
ระบบแปลภาษา การสร้างแพลตฟอร์มการเรียนรู้ออนไลน์ การจัดทำฐานข้อมูลความรู้   
การจัดการความรู้แบบมีส่วนร่วม เปิดโอกาสให้พระสงฆ์ทุกชาติพันธุ์มีส่วนร่วมในการสร้าง
และเผยแพร่ความรู ้ เช่น การจัดทำโครงการวิจ ัยร ่วมกัน การจัดทำสื ่อการเร ียนรู้   
การเผยแพร่ผลงานทางวิชาการ ฯลฯ การอนุรักษ์ภูมิปัญญาท้องถิ่น สนับสนุนการอนุรักษ์
และเผยแพร่ภูมิปัญญาท้องถิ่นของพระสงฆ์แต่ละชาติพันธุ์ เช่น การจัดทำสารานุกรมภูมิ
ปัญญา การจัดแสดงนิทรรศการ การพัฒนาหลักสูตร พัฒนาหลักสูตรที่คำนึงถึงความ
หลากหลายทางวัฒนธรรม และส่งเสริมความเข้าใจในวัฒนธรรมอื่น  ๆ เช่น การจัดการ
เรียนการสอนภาษา การบรรจุเนื้อหาเกี่ยวกับวัฒนธรรมของแต่ละชาติพันธุ์ในหลักสูตร 
เป็นต้น การจัดการความรู้ของพระสงฆ์ต่างชาติพันธุ์ ยังคงมีความท้าทายอยู่บ้าง เช่น 
อุปสรรคทางภาษา ความแตกต่างทางวัฒนธรรม ข้อจำกัดด้านทรัพยากร และข้อจำกัด  
ด้านเทคโนโลยี  

มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัยจำเป็นต้องหาแนวทางในการแก้ไข
ปัญหาและพัฒนาอย่างต่อเนื่องความหลากหลายทางวัฒนธรรมในมหาวิทยาลัยมหาจุฬา  
ลงกรณราชวิทยาลัย ไม่เพียงแต่เป็นสีสันและความงดงาม แต่ยังเป็นพลังสำคัญในการ
ขับเคลื ่อนการเร ียนรู ้ การสร้างสรรค์ และการพัฒนาพระพุทธศาสนาให้ก้าวหน้า  
มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัยจึงมุ่งมั่นที่จะเป็นสังคมแห่งการเรียนรู้ที่เปิดกว้าง



198 
 วารสารพุทธนวัตกรรมและการจัดการ 

ปีที่ 8 ฉบับที ่2 มีนาคม – เมษายน 2568 น. 187-199. 

 

 

เคารพในความแตกต่าง และส่งเสริมให้พระสงฆ์ทุกชาติพันธุ์ ได้ร่วมกันสร้างสรรค์องค์
ความรู้ เพื่อประโยชน์ต่อพระพุทธศาสนาและสังคมโลกสืบไป  

 
เอกสารอ้างอิง 
ครรชิต พิมใจ และดาวรุวรรณ ถวิลการ. (2564). รูปแบบการจัดการความหลากหลายทาง

วัฒนธรรมในโรงเรียนขนาดใหญ่พิเศษ จังหวัดนครราชสีมา. วารสารศึกษาศาสตร์ 
มหาวิทยาลัยนเรศวร, 25(1), 91-106. 

ประภัสสร ทองยินดี. (2566). ความหลากหลายของชีวิต ความหลากหลายทางวัฒนธรรม. 
วารสารวิชาการมหาวิทยาลัยอีสเทิร์นเอเชีย ฉบับสังคมศาสตร์และมนุษยศาสตร์, 
13(1), 110-114. 

ปรีชภักดิ์ ทีคาสุข. (2560). การอยู่ร่วมกันของความหลากหลายทางวัฒนธรรมภายใน
องค์กร พหุว ัฒนธรรมที ่ม ีความหลากหลายทางภาษา: กรณีศ ึกษา MAP 
Foundation. วารสารด้านการบริหารรัฐกิจและการเมือง, 6(2), 57-98. 

พระครูปริย ัต ิว ิส ุทธ ิค ุณ (ประจักษ์ จกฺกธมฺโม)  และธนรัฐ สะอาดเอี ่ยม. (2565).  
แนวทางการจัดการศึกษาที่ยั่งยืนของพระสงฆ์ในกลุ่มประเทศตามแนวภูเขาพนม
ดงรัก: ไทย กัมพูชา และลาว. วารสารวนัมฎองแหรกพุทธศาสตรปริทรรศน์, 9(2), 
165-178. 

พระคร ูว ิน ัยธรป ัญญา (ศร ีสม ุทร ปญ ฺญาวโร)  และคณะ. (2563).  การจ ัดการ 
ความหลากหลายทางวัฒนธรรมในมิติศาสนาของคณะสงฆ์ในอำเภอแม่สอด 
จังหวัดตาก. วารสารปัญญาปณิธาน, 5(3), 104-118. 

พระสมุห์สุรินทร์ รตนโชโต. (2566). พระสงฆ์กับการมีส่วนร่วมในการอนุรักษ์วัฒนธรรม
กลุ่มชาติพันธุ์ในจังหวัดราชบุรี. วารสารสหวิทยาการนวัตกรรมปริทรรศน์ , 6(3), 
165-177. 

พระสมุห์อานนท์ อินฺทว์โส และคณะ. (2562). พระพุทธศาสนากับการสร้างอัตลักษณ์ของ
กลุ่มชาติพันธุ์ปะโอ. วารสารพุทธศาสตร์ศึกษา, 10(2), 393-413. 

พระฮอน อาวุธธปฺปญฺโญ. (2567). บาททูตวัฒนธรรมของพระนิสิตกัมพูชาในมหาวิทยาลัย
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. วารสาร มจร บาฬีศึกษาพุทธโฆสปริทรรศน์, 10(1), 
62-64. 

มหาว ิทยาล ัยมหาจ ุฬาลงกรณราชว ิทยาล ัย . (2558). ประว ัติมหาว ิทยาล ัยมหา 
จ ุ ฬ า ล ง ก ร ณ ร า ช ว ิ ท ย า ล ั ย .  ส ื บ ค ้ น  1 1  พฤศจ ิ ก า ยน  2567 , จ า ก 

https://www.mcu.ac.th/directory_uploads/administrator/file_upload/
20181002163229_F017AD9E-E730-402C-A416-56B6CC936D1F.pdf 



Journal of Buddhist Innovation and Management 

Vol. 8 No. 2 March – April 2025 pp. 187-199. 199 

 

 

มาศโมฬี จิตวิริยธรรม และประสิทธิ์ วัฒนาภา. (2560). กระบวนการพัฒนาวัฒนธรรม
องค์การเช ิงพุทธของมหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย . วารสาร
บัณฑิตศึกษาปริทรรศน์, 13(1), 222-235. 

ศรายุธ ทองหมัน และคณะ. (2566). การจัดการความหลากหลายทางวัฒนธรรมสำหรับ
การท่องเที่ยวของประเทศไทย. วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์, 11(6), 2546-2558. 

สำราญ ท้าวเงิน. (2559). การจัดการความรู้ความหลากหลายทางภาษาและวัฒนธรรมของ
จังหวัดเพชรบูรณ์. วารสารมนุษยศาสตรและสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยราชภัฏ
อุบลราชธานี, 7(1), 39-53. 


