
Journal of Buddhist Innovation and Management 

Vol. 8 No. 2 March – April 2025 pp. 243-256. 243 

 

 

การวิเคราะห์ผลกระทบของแผนปฏิรูปกิจการคณะสงฆ์ในยุคใหม่ 
สู่สาธารณสงเคราะห์* 

AN ANALYSIS OF THE IMPACTS OF MONASTIC REFORM INITIATIVES  
IN THE MODERN ERA ON PUBLIC WELFARE 

 
พระครูสมุห์กรณ์พัฒน์ กนฺตวณฺโณ, พิชญกัญญา กองนิล 

Phrakhru Samu Konphat Kantawanno, Pitchayakanya Kongnil 
นักวิชาการอิสระ 

Independent Scholar 
Corresponding Author E-mail: Konphat89@hotmail.com 

 
บทคัดย่อ 

บทความวิชาการนี้ประพันธ์ขึ้นเพื่อวิเคราะห์ผลกระทบจากแผนการปฏิรูปกิจการ
คณะสงฆ์ไทยในยุคปัจจุบันที่มีต่อการดำเนินงานด้านสาธารณะสงเคราะห์ โดยมีขอบเขต
ของการศึกษาครอบคลุมการปรับเปลี่ยนหลักสูตรการศึกษาของสงฆ์ การส่งเสริมธรรมาภิบาล 
และการพัฒนาทักษะด้านบริหารจัดการและการสื่อสารของพระสงฆ์ เพื่อเพิ่มบทบาท  
ในการช่วยเหลือสังคมผ่านการเชื่อมโยงหลักศีลธรรมกับงานสาธารณะสงเคราะห์ ผลจาก
การศึกษาค้นคว้าพบว่า การปฏิรูปดังกล่าวช่วยให้พระสงฆ์มีบทบาทเชิงรุกในการส่งเสริม
คุณภาพชีวิตของประชาชน การให้คำปรึกษาทางจิตใจ และการสร้างเครือข่ายความร่วมมือ
ระหว่างภาครัฐ เอกชน และประชาสังคม รวมถึงการอนุรักษ์สิ่งแวดล้อม การประยุกต์ใช้
หลักพรหมวิหาร 4 และโยนิโสมนสิการอย่างเป็นระบบสามารถช่วยบรรเทาความทุกข์ของ
ประชาชนและเสริมสร้างความเข้มแข็งของชุมชน อย่างไรก็ตาม ความท้าทายที่สำคัญของ
การปฏิรูป คือการรักษาความศรัทธาของประชาชนท่ามกลางการแพร่กระจายข้อมูลผ่าน
สื่อดิจิทัล ซึ่งพระสงฆ์จำเป็นต้องเรียนรู้และพัฒนาทักษะเพื่อการปรับตัวอย่างเหมาะสม  
โดยยังคงเอกลักษณ์ของพระพุทธศาสนา 

คำสำคัญ: กิจการคณะสงฆ;์ แผนปฏิรูปกิจการคณะสงฆ์; สาธารณะสงเคราะห์ 
 

 
 
 

 
*Received February 26, 2025; Revised March 23, 2025; Accepted April 8, 2025 



244 
 วารสารพุทธนวัตกรรมและการจัดการ 

ปีที่ 8 ฉบับที ่2 มีนาคม – เมษายน 2568 น. 243-256. 

 

 

Abstract 
This academic article was composed to analyze the impacts of the 

modern reform initiatives of Thailand’s monastic system on public welfare 
activities. The scope of the study includes the revision of monastic education 
curricula, promotion of good governance, and enhancement of monks' 
management and communication skills. These improvements aim to expand 
monks' roles in societal contributions by integrating moral principles with 
public welfare efforts. The findings indicate that these reforms actively enable 
monks to enhance public well-being, offer psychological counseling, and 
build collaborative networks with governmental, private, and civil society 
sectors, alongside environmental conservation. Systematic application of the 
Four Brahmaviharas and Yonisomanasikara principles significantly alleviates 
public suffering and strengthens community resilience. Nevertheless, the 
primary challenge of the reforms lies in maintaining public faith amidst rapidly 
disseminating digital media content. Hence, monks must acquire 
technological and communication proficiency to appropriately adapt while 
preserving the core identity of Buddhism. 
Keywords: Sangha Affairs; Sangha Affairs Reform Plan; Public Welfare 
 
บทนำ 

ศีลธรรมและสาธารณะสงเคราะห์เป็นแนวคิดสำคัญที่เกี ่ยวข้องกันอย่างลึกซึ้ง  
ในสังคมไทย ทั้งสองแนวคิดมีบทบาทในการพัฒนาคุณธรรมของปัจเจกบุคคลและการสร้าง
สังคมที่สมดุล โดยศีลธรรมเป็นแนวทางสำหรับการดำเนินชีวิตที่ถูกต้อง ขณะที่สาธารณะ
สงเคราะห์คือการนำหลักศีลธรรมไปใช้จริงผ่านการช่วยเหลือสังคม การแบ่งปันทรัพยากร 
และการพัฒนาคุณภาพชีวิตของประชาชน (สมหมาย เทียนทอง, 2565) คณะสงฆ์ไทย 
มีบทบาทสำคัญในการเผยแผ่หล ักธรรมะและเป ็นที ่พ ึ ่ งทางจ ิตใจของประชาชน  
การเปลี ่ยนแปลงทางสังคม เทคโนโลยี และเศรษฐกิจ ส่งผลให้บทบาทของคณะสงฆ์  
ต้องขยายออกไปจากการสอนศีลธรรมไปสู่การมีส่วนร่วมในกิจกรรมสาธารณะสงเคราะห์ 
เช่น การดูแลผู้ด้อยโอกาส ส่งเสริมการศึกษา และสร้างความร่วมมือกับหน่วยงานภายนอก 
(สำนักพิมพ์มหาวิทยาลัยธรรมศาสตร์, 2564) 



Journal of Buddhist Innovation and Management 

Vol. 8 No. 2 March – April 2025 pp. 243-256. 245 

 

 

ปัจจัยที่มีผลกระทบต่อบทบาทของคณะสงฆ์ในปัจจุบัน ได้แก่ การแพร่กระจาย
ข้อมูลข่าวสารผ่านสื่อดิจิทัล ซึ่งทำให้เกิดทั้งโอกาสและความท้าทาย พระสงฆ์ต้องปรับตัว
ให้สามารถใช้เทคโนโลยีเพื ่อเผยแผ่ธรรมะและทำงานสาธารณะสงเคราะห์ได้อย่าง  
มีประสิทธิภาพ ขณะเดียวกัน ต้องเผชิญกับปัญหาข่าวลวงและการวิพากษ์วิจารณ์ที่อาจลด
ความเชื่อมั่นของประชาชน (ศูนย์วิจัยสังคมศาสตร์ , 2566) การปฏิรูปคณะสงฆ์ในยุค
ปัจจุบันเป็นสิ่งจำเป็นเพื่อตอบสนองต่อความต้องการของสังคม การเปลี่ยนแปลงที่สำคัญ
ประกอบด้วยการพัฒนาหลักสูตรการศึกษาสงฆ์ให้สอดคล้องกับยุคสมัย โดยเพิ่มเนื้อหา
เกี่ยวกับสังคมสงเคราะห์ จิตวิทยาการแนะแนว และทักษะด้านเทคโนโลยี เพื่อให้พระสงฆ์
สามารถนำไปใช้ในการพัฒนาชุมชนและช่วยเหลือประชาชนได้อย่างมีประสิทธิภาพ 
(สมหมาย เทียนทอง, 2565) 

นอกจากนี้ โครงสร้างการบริหารจัดการของคณะสงฆ์ต้องมีความโปร่งใสและ
สามารถตรวจสอบได้ เพื่อรักษาความน่าเชื่อถือและความไว้วางใจจากสังคม การนำหลัก
ธรรมาภิบาลมาใช้ในการบริหารกิจการภายในวัดจะช่วยให้เกิดความมีระเบียบแบบแผน 
และลดปัญหาความขัดแย้งภายในองค์กรสงฆ์ (ศูนย์วิจัยสังคมศาสตร์, 2566) แนวทาง
สำคัญในการปรับตัวของคณะสงฆ์คือการบูรณาการศีลธรรมกับงานสาธารณะสงเคราะห์ 
เพื่อให้ศีลธรรมไม่ใช่เพียงแนวทางปฏิบัติส่วนบุคคล แต่ขยายออกไปสู่การสร้างประโยชน์
แก่สังคมโดยรวม ตัวอย่างที่เห็นได้ชัดคือโครงการดูแลผู้สูงอายุ การช่วยเหลือผู้ ด้อยโอกาส 
และการส่งเสริมคุณภาพชีวิตของประชาชนในระดับชุมชน การเข้าถึงและมีส่วนร่วมใน
ประเด็นสังคมเหล่านี ้ทำให้คณะสงฆ์สามารถเป็นที ่พึ ่งของประชาชนได้อย่างแท้จริง 
(สำนักพิมพ์มหาวิทยาลัยธรรมศาสตร์, 2564) 

ขณะเดียวกัน คณะสงฆ์ยังต้องเผชิญกับความเปลี่ยนแปลงของโลกยุคดิจิทัลทำให้
เกิดความคาดหวังใหม่ ๆ ต่อบทบาทของพระสงฆ์ นอกเหนือจากการเผยแผ่พระธรรมแล้ว 
พระสงฆ์ยังต้องสามารถสื ่อสารกับสังคมได้อย่างมีประสิทธิภาพ และใช้เทคโนโลยี  
เป็นเครื่องมือในการสร้างเครือข่ายความร่วมมือกับภาครัฐและภาคเอกชน เพ่ือพัฒนาสังคม
ในระยะยาว (ศูนย์วิจัยสังคมศาสตร์, 2566) การปฏิรูปคณะสงฆ์ในปัจจุบันต้องดำเนินการ
อย่างเป็นระบบ โดยคำนึงถึงการพัฒนาโครงสร้างการบริหาร การศึกษาสงฆ์ และบทบาท
ของพระสงฆ์ในงานสาธารณะสงเคราะห์ การผสมผสานศีลธรรมเข้ากับภารกิจทางสังคม
เป็นแนวทางที่ช่วยให้คณะสงฆ์สามารถปรับตัวให้ทันต่อการเปลี่ยนแปลงของยุคสมัยและ
ยังคงเป็นศูนย์กลางทางจิตวิญญาณของสังคมไทยได้อย่างมั่นคง (สมหมาย เทียนทอง, 
2565) 

บทความนี้มุ ่งวิเคราะห์แนวทางการปฏิรูปกิจการคณะสงฆ์ผ่านการบูรณาการ
แนวคิดศีลธรรม และสาธารณะสงเคราะห์”เพื่อเสริมสร้างบทบาทของคณะสงฆ์ในการ



246 
 วารสารพุทธนวัตกรรมและการจัดการ 

ปีที่ 8 ฉบับที ่2 มีนาคม – เมษายน 2568 น. 243-256. 

 

 

พัฒนาสังคม การศึกษาผลกระทบของนโยบายปฏิรูปจะช่วยให้สามารถกำหนดแนวทาง  
การพัฒนาในอนาคตได้อย่างเหมาะสม และช่วยให้คณะสงฆ์สามารถเป็นกลไกสำคัญในการ
ขับเคลื่อนสังคมไทยสู่การพัฒนาที่ยั่งยืนและสมดุล 

 
บริบทของการปฏิรูปกิจการคณะสงฆ์ในยุคใหม่ 

การปฏิรูปกิจการคณะสงฆ์มีความสำคัญต่อสังคมไทย เนื่องจากคณะสงฆ์เป็นศูนย์
รวมศรัทธาและมีบทบาททั้งทางศาสนา วัฒนธรรม และสังคม การเปลี่ยนแปลงของสังคม
ยุคใหม่ทำให้คณะสงฆ์ต้องปรับตัวเพื่อรักษาบทบาทและตอบสนองต่อความต้องการของ
ประชาชน 

1. การเปลี่ยนแปลงทางสังคมและวัฒนธรรมที่ส่งผลต่อการปฏิรูป 
1.1 กระแสโลกาภิวัตน์และเทคโนโลยีดิจิทัล โลกาภิวัตน์ทำให้ข้อมูลและ

แนวคิดใหม่ ๆ เข้าถึงได้ง่ายผ่านสื่อออนไลน์ เทคโนโลยีดิจิทัลและโซเชียลมีเดียกลายเป็น
ช่องทางหลักในการสื่อสาร คณะสงฆ์จึงต้องปรับรูปแบบการเผยแผ่ธรรมะ เช่น การใช้
แพลตฟอร์มดิจิทัลและการจัดกิจกรรมธรรมออนไลน์ 

1.2 เปลี่ยนแปลงวิถีชีวิตและค่านิยมของคนรุ่นใหม่ สังคมเมืองที่เร่งรีบทำ
ให้คนรุ่นใหม่มีเวลาน้อยลงในการศึกษาธรรมะและเข้าวัด ค่านิยมที่เน้นเสรีภาพส่วนบุคคล
ทำให้แนวทางศาสนามีความหลากหลาย คณะสงฆ์ต้องพัฒนากิจกรรมที่เข้าถึงคนรุ่นใหม่  
ได้ง่ายขึ้น  

2. บทบาททางสังคมและการพัฒนาชุมชน วัดเคยเป็นศูนย์กลางของชุมชนแต่
บทบาทนี้ลดลงในบางพื้นที่ คณะสงฆ์ต้องปรับตัวโดยมีส่วนร่วมในกิจกรรมพัฒนาสังคม 
เช่น การให้คำปรึกษาทางจิตใจ การทำงานสังคมสงเคราะห์ และการร่วมมือกับภาครัฐและ
องค์กรต่าง ๆ โดยสถานะของคณะสงฆ์ในสังคมไทยและบทบาทที่ต้องการให้เกิดการ
ปรับตัวดังนี้  

2.1 คณะสงฆ์ในฐานะสถาบันศาสนา พระพุทธศาสนาเป็นศาสนาหลักของ
ประเทศ คณะสงฆ์จึงมีบทบาทสำคัญในการสืบทอดศีลธรรมและวัฒนธรรม อย่างไรก็ตาม 
ปัจจุบันมีปัญหาเกี ่ยวกับธรรมาภิบาล ความโปร่งใส และข่าวสารด้านลบที่ส่งผลต่อ
ภาพลักษณ์ของคณะสงฆ์ 

2.2 บทบาททางศีลธรรมและวัฒนธรรม พระสงฆ์มีหน้าที่เผยแผ่ธรรมะและ
เป็นแบบอย่างทางจริยธรรม แต่ในยุคปัจจุบันจำเป็นต้องมีความรู ้ด ้านสังคมศาสตร์ 
จิตวิทยา และเทคโนโลยี เพื่อให้สามารถตอบสนองต่อปัญหาสังคมและความต้องการของ
ประชาชน 



Journal of Buddhist Innovation and Management 

Vol. 8 No. 2 March – April 2025 pp. 243-256. 247 

 

 

3. บทบาทสาธารณะและการบริหารจัดการ สังคมคาดหวังให้คณะสงฆ์มีธรรมาภิบาล
และความโปร่งใส เช่น การบริหารทรัพย์สินวัดและการดำเนินงานด้านสาธารณะสงเคราะห์ 
คณะสงฆ์จึงต้องพัฒนาโครงสร้างบริหารให้สอดคล้องกับมาตรฐานยุคใหม่ โดยแนวคิดหลัก
ของการปฏิรูปกิจการคณะสงฆ์ในยุคใหม่ มีดังนี ้

3.1 การเสริมสร้างธรรมาภิบาล การบริหารคณะสงฆ์ควรเน้นความโปร่งใส 
เช่น การจัดทำบัญชีวัดให้เป็นระบบ การเปิดเผยรายได้-รายจ่าย และการมีกลไกตรวจสอบ
ที่มีประสิทธิภาพ 

3.2 การพ ัฒนาค ุณภาพพระสงฆ ์และระบบการศ ึกษา  การศ ึกษา
พระพุทธศาสนายังคงเป็นหัวใจหลัก แต่ควรเสริมหลักสูตรที่เกี่ยวข้องกับสังคม เทคโนโลยี 
และจิตวิทยา เพ่ือให้พระสงฆ์สามารถทำงานรับใช้สังคมได้อย่างเหมาะสม 

3.3 การบูรณาการงานสาธารณะสงเคราะห์กับหลักศีลธรรม คณะสงฆ์ 
ควรมีบทบาทเชิงรุกในการช่วยเหลือสังคม โดยประยุกต์ใช้หลักพรหมวิหาร 4 ในกิจกรรม
ต่าง ๆ เช่น การสนับสนุนกลุ่มผู้ด้อยโอกาสและการสร้างกองทุนช่วยเหลือชุมชน 

3.4 การปรับตัวด้านการเผยแผ่พระพุทธศาสนา คณะสงฆ์ต้องพัฒนาช่อง
ทางการเผยแผ่ธรรมะผ่านสื่อออนไลน์ และปรับรูปแบบกิจกรรมทางธรรมให้สอดคล้องกับ
กลุ่มเป้าหมาย เช่น คนรุ่นใหม่และประชาชนในสังคมเมือง 

3.5 การสร้างเครือข่ายความร่วมมือกับภาคส่วนต่าง ๆ การปฏิรูปคณะสงฆ์
จะมีประสิทธิภาพมากขึ ้นหากมีความร่วมมือระหว่างภาครัฐ ภาคเอกชน และองค์กร  
ทางศาสนา ทั้งในระดับประเทศและระดับนานาชาติ เพ่ือแลกเปลี่ยนแนวทางปฏิบัติที่ดีและ
ส่งเสริมการพัฒนาที่ยั่งยืน 

สรุปได้ว่า การปฏิรูปคณะสงฆ์เป็นกระบวนการที่เกิดจากแรงกดดันของสังคมและ
ความเปลี่ยนแปลงของโลก คณะสงฆ์จำเป็นต้องปรับตัวโดยเน้นธรรมาภิบาล การพัฒนา
พระสงฆ์ การบูรณาการศีลธรรมกับงานสังคม และการใช้เทคโนโลยีในการเผยแผ่ธรรมะ 
เพ่ือให้ยังคงเป็นสถาบันสำคัญในการพัฒนาสังคมไทยต่อไป 
 
ศีลธรรมและสาธารณะสงเคราะห์: ความเชื่อมโยงระหว่างการปฏิบัติของ
พระสงฆ์และประโยชน์ต่อสังคม 

การนำหลักศีลธรรมในพระพุทธศาสนามาประยุกต์ใช้ในการพัฒนาสังคมเป็นหัวใจ
สำคัญของบทบาทพระสงฆ์ ศีลธรรมเป็นรากฐานของความสมดุลทางจิตใจและสังคม 
ส่วนการสาธารณะสงเคราะห์คือรูปแบบของการนำศีลธรรมไปสู่การปฏิบัติที่สร้างประโยชน์
แก่ชุมชน การเชื่อมโยงสองแนวคิดนี้จึงช่วยให้สังคมพัฒนาอย่างยั่งยืน 

 



248 
 วารสารพุทธนวัตกรรมและการจัดการ 

ปีที่ 8 ฉบับที ่2 มีนาคม – เมษายน 2568 น. 243-256. 

 

 

การเชื่อมโยงศีลธรรมกับการช่วยเหลือสังคมและชุมชน 
1. หลักพรหมวิหาร 4 กับการช่วยเหลือผู้อื่น การปฏิบัติศีลธรรมไม่ได้จำกัดอยู่ที่

การรักษาศีลส่วนบุคคล แต่ยังหมายถึงการดูแลและช่วยเหลือผู้อื่นผ่านหลักพรหมวิหาร 4 
ได้แก่ เมตตา กรุณา มุทิตา และอุเบกขา แนวทางนี้สะท้อนผ่านกิจกรรมทางสังคม เช่น 
การบริจาคทรัพย์สินให้ผู ้ยากไร้ หรือการให้คำปรึกษาทางจิตใจแก่ผู ้ประสบปัญหาชีวิต 
(พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตฺโต), 2540) 

2. การพัฒนาจิตใจควบคู่ไปกับการพัฒนาสังคม หลักโยนิโสมนสิการ การคิดอย่าง
มีเหตุผล และสัมมาทิฏฐิ ความเห็นชอบ สอนให้บุคคลเห็นคุณค่าของการช่วยเหลือกัน 
พระสงฆ์ท่ีเข้าใจปัญหาสังคมสามารถออกแบบโครงการสาธารณะสงเคราะห์ที่ตอบสนองต่อ
ความต้องการของประชาชน ทั้งในแง่ของจิตใจและคุณภาพชีวิต 

3. พระสงฆ์ในฐานะผู้นำจิตวิญญาณและแบบอย่างทางศีลธรรม พระสงฆ์ทำหน้าที่
เป็นกัลยาณมิตรที่ช่วยชี้แนะแนวทางการดำเนินชีวิตด้วยความเมตตาและกรุณา อีกทั้ง
สามารถเป็นผู้นำในการจัดตั้งโครงการเพ่ือส่งเสริมการช่วยเหลือกันในชุมชน เช่น โครงการ
ช่วยเหลือผู้สูงอายุ หรือกิจกรรมเพ่ือเยาวชนผู้ด้อยโอกาส (สันติสุข โสภณสิริ, 2562) 

การเชื่อมโยงศีลธรรมกับการสาธารณะสงเคราะห์สามารถนำไปสู่การพัฒนาสังคม
ในเชิงโครงสร้าง หากมีการวางแผนที่เป็นระบบ แนวคิดนี้นำไปสู่โมเดลทุติยพรหมวิหาร
ชุมชน (The Secondary Phrama-Vihara Community Model) ซึ่งบูรณาการหลักพรหม
วิหาร 4 เข้ากับการบริหารสังคมแบบองค์รวม 

1. เมตตาเชิงโครงสร้าง (Structural Metta) เมตตาไม่ได้หมายถึงเพียงความ
ปรารถนาดีส่วนบุคคล แต่หมายถึงการออกแบบโครงการหรือระบบที่ส่งเสริมความเมตตา
แบบยั่งยืน เช่น การสร้างกองทุนช่วยเหลือชุมชน หรือการส่งเสริมเครือข่ายผู้ประกอบการ
เพ่ือสังคม 

2. กรุณาแบบองค์รวม (Holistic Karuna) การช่วยเหลือที่มีประสิทธิภาพต้อง
คำนึงถึงทุกมิติของปัญหา เช่น การดูแลสุขภาพกายและใจของประชาชน หรือการเปิดพ้ืนที่
ฝึกอาชีพเพ่ือพัฒนาคุณภาพชีวิตอย่างยั่งยืน 

3. มุทิตาเชิงสังคม (Social Mudita) การสร้างสังคมที่ผู้คนยินดีต่อความสำเร็จของ
กันและกันเป็นเครื่องมือสำคัญในการเสริมสร้างแรงบันดาลใจ ทำให้เกิดการร่วมมือกัน  
ในกิจกรรมสาธารณะสงเคราะห์ 

4. อุเบกขาในการบริหารจัดการ (Managerial Upekkha) การจัดการทรัพยากร
และความขัดแย้งในชุมชนต้องตั้งอยู่บนความเป็นกลางและความโปร่งใส พระสงฆ์และผู้นำ
ชุมชนควรใช้หลักอุเบกขาในการกำหนดนโยบายและตัดสินใจอย่างรอบคอบ 



Journal of Buddhist Innovation and Management 

Vol. 8 No. 2 March – April 2025 pp. 243-256. 249 

 

 

สรุปได้ว่า ศีลธรรมและการสาธารณะสงเคราะห์เป็นองค์ประกอบสำคัญที่ช่วยให้
คณะสงฆ์สามารถมีบทบาทต่อสังคมอย่างมีประสิทธิภาพ หลักพรหมวิหาร 4 และ 
โยนิโสมนสิการเป็นเครื่องมือที่ช่วยให้พระสงฆ์สามารถพัฒนาโครงการที่ตอบสนองความ
ต้องการของประชาชนได้ดีขึ้น การนำแนวคิดของโมเดลทุติยพรหมวิหารชุมชนไปใช้จะช่วย
ให้การบูรณาการศีลธรรมกับงานสังคมสงเคราะห์มีความเป็นระบบ และสามารถสร้าง
ผลกระทบเชิงบวกแก่สังคมไทยได้อย่างยั่งยืน ซึ่งสรุปได้เป็นภาพโมเดลทุติยพรหมวิหาร
ชุมชน (The Secondary Phrama-Vihara Community Model) ได้ดังนี ้

 

 
 
 

ภาพที่ 1  โมเดลทุติยพรหมวิหารชุมชน  
(The Secondary Phrama-Vihara Community Model) 

ที่มา : ผู้เขียน 
 

การประยุกต์ใช้ในทางปฏิบัติ 
1. ออกแบบโครงการสาธารณะสงเคราะห์เชิงระบบ จัดตั้งคณะทำงานพรหมวิหาร 4 

ซึ ่งมีพระสงฆ์ ผู ้นำชุมชน นักวิชาการ และผู ้แทนองค์กรเอกชน เพื ่อร่วมกันออกแบบ
โครงการที่แก้ปัญหาชุมชนในระยะยาว เช่น การอบรมอาชีพ การสร้างเครือข่ายเกษตร
อินทรีย์ หรือการจัดสวัสดิการพื้นฐาน 

2. สร้างพื้นที่มุทิตาในชุมชน จัดกิจกรรมแลกเปลี่ยนความสำเร็จและเรื่องราว 
สร้างแรงบันดาลใจ อาจผ่านรูปแบบการเสวนา กิจกรรมพบปะสังสรรค์ หรือสื่อออนไลน์
เพื่อส่งเสริมให้ชุมชนตระหนักว่าความสำเร็จของใครคนหนึ่งเป็นประโยชน์ร่วมกันของ  
ทั้งชุมชน 

3. ประเมินผลด้วยอุเบกขา ใช้กระบวนการประเมินโครงการอย่างโปร่งใส 
มีหลักเกณฑ์ชัดเจน และตรวจสอบได้ แยกแยะผลประโยชน์ส่วนตนออกจากผลประโยชน์
ส่วนรวม รวมถึงเชิญผู้เชี่ยวชาญจากภายนอกมาร่วมให้ข้อเสนอแนะ 



250 
 วารสารพุทธนวัตกรรมและการจัดการ 

ปีที่ 8 ฉบับที ่2 มีนาคม – เมษายน 2568 น. 243-256. 

 

 

โมเดลทุติยพรหมวิหารชุมชน (The Secondary Phrama-Vihara Community 
Model) เสนอให้ผู้นำศาสนา (โดยเฉพาะพระสงฆ์) และชุมชน นำหลักพรหมวิหาร 4 มา
ผนวกกับแนวคิดเชิงโครงสร้างและการพัฒนาสังคม เพ่ือสร้างความเปลี่ยนแปลงแบบยั่งยืน
โดยคำนึงถึงหลายมิติ ทั้งจิตใจ เศรษฐกิจ และวัฒนธรรม ในขณะเดียวกันก็ใช้อุเบกขา 
เป็นกลไกสำคัญในการบริหารจัดการทรัพยากรและความขัดแย้ง 

องค์ความรู ้ใหม่นี้  มีคุณค่าตรงที ่เป็นการผสานระหว่างศีลธรรมเชิงล ึกและ 
การบริหารจัดการชุมชนเชิงโครงสร้าง ซึ่งไม่ใช่แค่การทำบุญหรือทำทานทั่วไปแต่คือ  
การออกแบบนโยบายและโครงการสาธารณะสงเคราะห์โดยตั้งอยู่บนฐานความเข้าใจใน
หลักธรรมและความต้องการแท้จริงของชุมชน ทั้งนี้ หากถูกประยุกต์ใช้อย่างเป็นระบบ  
จะช่วยยกระดับการทำงานของพระสงฆ์และภาคสังคมอื่น ๆ ให้มีศักยภาพและความยั่งยืน
มากยิ่งขึ้นในบริบทไทยและอาจขยายไปสู่บริบทสากลในอนาคต 

ตัวอย่างกรณีศึกษาของการทำงานสงฆ์ในสังคมที่เน้นสาธารณะสงเคราะห์ 
พระสงฆ์มีบทบาทสำคัญในการนำหลักศีลธรรมมาประยุกต์ใช้กับงานสังคม

สงเคราะห์ เพื่อช่วยเหลือผู้ด้อยโอกาสและเสริมสร้างคุณภาพชีวิตให้กับชุมชน กรณีศึกษา
ต่อไปนี ้แสดงให้เห็นแนวทางที ่คณะสงฆ์สามารถมีส่วนร่วมในการพัฒนาสังคมผ่าน
หลักธรรม 

วัดพระบาทน้ำพุ จังหวัดลพบุรี: การช่วยเหลือผู้ป่วยโรคเอดส์เป็นตัวอย่างที่ชัดเจน
ของการใช้ศีลธรรมในการช่วยเหลือสังคม โดยเฉพาะการดูแลผู้ติดเชื้อ HIV และผู้ป่วยโรค
เอดส์ พระสงฆ์และอาสาสมัครในวัดให้การรักษาพยาบาล การฟื้นฟูร่างกายและจิตใจ 
ตลอดจนส่งเสริมอาชีพเพื ่อให้ผู ้ป่วยสามารถกลับไปใช้ชีวิตในสังคมได้ (ศูนย์ข้อมูลวัด 
พระบาทน้ำพุ, 2563) โครงการนี้สะท้อนถึงการนำหลักพรหมวิหาร 4 มาใช้ โดยเน้นความ
เมตตาและกรุณาในการดูแลผู้ป่วย ไม่เพียงช่วยบรรเทาความทุกข์ทางกาย แต่ยังช่วย
เสริมสร้างสุขภาวะทางจิตใจ และสร้างทัศนคติที่เปิดกว้างในการอยู่ร่วมกันโดยไม่แบ่งแยก 

วัดสวนแก้ว จังหวัดนนทบุรี: การช่วยเหลือผู ้ยากไร้และการฝึกอาชีพเป็นอีก
ตัวอย่างของการเชื่อมโยงศีลธรรมกับการสาธารณะสงเคราะห์ โดยมีโครงการช่วยเหลือ  
ผู้ยากไร้ ผู้สูงอายุ และผู้พิการ วัดใช้พื้นที่เป็นศูนย์ฝึกอาชีพและที่พักพิงชั่วคราว รวมถึง
โครงการรีไซเคิลของเก่าเพ่ือหารายได้ช่วยเหลือผู้ขาดแคลน (วัดสวนแก้ว, 2562) โครงการ
นี้แสดงให้เห็นถึงแนวคิดการให้โอกาสและการช่วยเหลืออย่างยั่งยืน ไม่เพียงแต่ให้ความ
ช่วยเหลือในรูปแบบเงินหรือสิ่งของ แต่ยังส่งเสริมการเรียนรู้และพัฒนาทักษะเพื ่อให้
ผู้ด้อยโอกาสสามารถพ่ึงพาตนเองได้ 

การเผยแผ่ธรรมะผ่านสื ่อออนไลน์ร่วมกับงานสาธารณะสงเคราะห์  นอกจาก
โครงการที่ดำเนินงานในวัด พระสงฆ์ในยุคปัจจุบันยังใช้เทคโนโลยีและสื่อสังคมออนไลน์  



Journal of Buddhist Innovation and Management 

Vol. 8 No. 2 March – April 2025 pp. 243-256. 251 

 

 

ในการเผยแผ่ธรรมะและระดมทุนเพื่อกิจกรรมสาธารณะสงเคราะห์ เช่น การสอนสมาธิ  
ผ่านไลฟ์สด การระดมทุนช่วยเหลือผู้ประสบภัย และการสร้างแพลตฟอร์มอาสาสมัคร
ออนไลน์ (สำนักงานพระพุทธศาสนาแห่งชาติ, 2561) การใช้เทคโนโลยีในลักษณะนี้ช่วยให้
พระสงฆ์สามารถเข้าถึงผู้คนได้กว้างขึ้น และปรับตัวให้เข้ากับสังคมดิจิทัล ในขณะเดียวกัน
ยังคงรักษาหลักศีลธรรมในการทำงานเพื่อสังคม 

สรุปได้ว่า ศีลธรรมและการสาธารณะสงเคราะห์มีความเชื่อมโยงกันอย่างลึกซึ้ง  
ในบริบทพระพุทธศาสนา พระสงฆ์ที่นำหลักธรรมไปประยุกต์ใช้กับงานสังคมสงเคราะห์
สามารถช่วยยกระดับคุณภาพชีวิตของประชาชนและสร้างสังคมที่มีความเมตตาและ
เอื้อเฟื้อกันมากขึ้น กรณีศึกษาของวัดพระบาทน้ำพุและวัดสวนแก้วแสดงให้เห็นถึงแนว
ทางการพัฒนาชุมชนที่มีประสิทธิภาพและยั่ งยืน ซึ่งสามารถเป็นต้นแบบให้กับวัดหรือ
องค์กรอื่น ๆ นำไปปรับใช้และพัฒนาต่อยอดในอนาคต 

 
ผลกระทบจากแผนปฏิรูปต่อบทบาทของพระสงฆ์ในสังคม 

การปฏิรูปคณะสงฆ์ในยุคใหม่ส่งผลให้บทบาทของพระสงฆ์ต้องปรับตัวทั้งในเชิง
โครงสร้างและการปฏิบัติหน้าที่จริง โดยเน้นการพัฒนาศักยภาพในการทำงานสาธารณะ
สงเคราะห์ การสร้างภาพลักษณ์ที ่ชัดเจน และการรักษาความศรัทธาของประชาชน
ท่ามกลางกระแสการเปลี่ยนแปลง 

1. ผลกระทบในด้านการฝึกอบรมพระสงฆ์และพัฒนาความสามารถในการทำ
หน้าที่สาธารณะสงเคราะห์ แผนปฏิรูปส่งเสริมการปรับปรุงหลักสูตรสงฆ์ โดยเพิ่มเนื้อหา
ด้านการบริหารจัดการ การให้คำปรึกษาทางจิตวิทยา และเทคโนโลยี เพื่อให้พระสงฆ์
สามารถตอบสนองต่อความต้องการของสังคมได้อย่างมีประสิทธิภาพ (สำนักงาน
พระพุทธศาสนาแห่งชาติ, 2561) การสื่อสารและการประสานงานเป็นอีกทักษะที่จำเป็น 
เนื่องจากงานสาธารณะสงเคราะห์ต้องอาศัยความร่วมมือจากภาคส่วนต่าง ๆ (สันติสุข 
โสภณสิริ, 2562) นอกจากนี้ หลักธรรม เช่น พรหมวิหาร 4 และโยนิโสมนสิการ ถูกบูรณา
การในหลักสูตร เพื่อให้พระสงฆ์มีความเข้าใจบทบาทเชิงสังคมและสามารถปฏิบัติงานเพ่ือ
ประโยชน์ส่วนรวมได้อย่างเป็นระบบ (พระธรรมปิฎก (ป.อ.ปยุตฺโต), 2546) 

2. การสร้างภาพลักษณ์ที ่ช ัดเจนของคณะสงฆ์ในสังคมใหม่  คณะสงฆ์ต ้อง
ดำเนินงานด้วยความโปร่งใส โดยเฉพาะด้านการบริหารทรัพย์สินและงบประมาณ เพ่ือสร้าง
ความไว้วางใจจากประชาชน (พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตฺโต) , 2540) การเผยแพร่
กิจกรรมสาธารณะสงเคราะห์ผ่านสื ่อดิจิทัลช่วยให้ประชาชนเข้าถึงข้อมูลและเข้าร่วม
กิจกรรมทางศาสนาได้มากขึ ้น (Marshall, 2018) นอกจากนี้ คณะสงฆ์ควรขยายความ
ร่วมมือกับองค์กรทั้งในประเทศและต่างประเทศ เพื่อแลกเปลี่ยนองค์ความรู้และเพ่ิม



252 
 วารสารพุทธนวัตกรรมและการจัดการ 

ปีที่ 8 ฉบับที ่2 มีนาคม – เมษายน 2568 น. 243-256. 

 

 

บทบาทในระดับสากล (คณาจารย์คณะพุทธศาสตร์ มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราช
วิทยาลัย, 2560) 

3. ความท้าทายในการร ักษาความศร ัทธาของประชาชนในภาวะที ่ม ีการ
เปลี่ยนแปลงอย่างรวดเร็ว การเปลี่ยนแปลงของแนวคิดสมัยใหม่ทำให้คนรุ่นใหม่ตั้งคำถาม
ต่อระบบความเชื่อทางศาสนา พระสงฆ์ต้องปรับตัวให้ทันยุคสมัย โดยไม่ละทิ้งแก่นแท้ของ
พระธรรมวินัย นอกจากนี้ ศาสนาและแนวคิดเชิงปรัชญาต่าง ๆ มีบทบาทมากขึ้นในสังคม 
คณะสงฆ์จึงต้องพัฒนาวิธีเผยแผ่ธรรมะให้เข้าถึงประชาชนในวงกว้าง (สันติสุข โสภณสิริ, 
2562) ข้อมูลข่าวสารที่แพร่กระจายรวดเร็วในสื่อออนไลน์ยังอาจส่งผลกระทบต่อภาพลักษณ์
ของคณะสงฆ์ พระสงฆ์จึงต้องมีความรอบคอบและทันต่อสถานการณ์ เพื่อลดความเสี่ยง  
ในการบิดเบือนข้อมูลและรักษาศรัทธาของประชาชนต่อพระพุทธศาสนา 

สรุปได้ว่า แผนปฏิรูปกิจการคณะสงฆ์ในยุคใหม่ส่งผลให้พระสงฆ์ต้องปรับตัว  
ในหลายมิติ ทั้งในด้านการฝึกอบรมและพัฒนาความสามารถ การสร้างภาพลักษณ์ที่ชัดเจน 
และการรักษาความศรัทธาท่ามกลางกระแสการเปลี ่ยนแปลงอย่างรวดเร ็ว ทั ้งนี้   
การผสมผสานภูมิปัญญาทางพระพุทธศาสนาเข้ากับวิทยาการสมัยใหม่ ตลอดจนการใช้สื่อ
ดิจิทัลอย่างมีประสิทธิภาพ จะเป็นปัจจัยสำคัญที่ช่วยคณะสงฆ์ธำรงรักษาบทบาทนำทาง  
จิตวิญญาณและการพัฒนาสังคมอย่างยั่งยืน 

 
การส่งเสริมและพัฒนาองค์กรสงฆ์ในด้านการสาธารณะสงเคราะห์ 

การสาธารณะสงเคราะห์เป็นส่วนสำคัญท่ีสะท้อนถึงบทบาททางสังคมของพระสงฆ์ 
(พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตฺโต), 2540) ในยุคปัจจุบันจึงจำเป็นต้องมีการสนับสนุนและ
พัฒนาทั้งในเชิงองค์กร ระบบการศึกษา และการประสานงานกับภาครัฐและเอกชน เพ่ือให้
การช่วยเหลือสังคมเกิดประสิทธิภาพสูงสุด 

1. แนวทางการปรับปรุงการศึกษาภายในคณะสงฆ์ให้เน้นการฝึกฝนที่ตอบโจทย์
สังคมยุคใหม ่

1.1 บูรณาการหลักธรรมกับศาสตร์สมัยใหม่  เพิ่มหลักสูตรเกี่ยวกับบริหาร
จัดการ สังคมวิทยา และเทคโนโลยี เพื่อให้พระสงฆ์สามารถประยุกต์ใช้หลักธรรมในการ
แก้ไขปัญหาสังคมได้อย่างตรงจุด (สำนักงานพระพุทธศาสนาแห่งชาติ, 2561) 

1.2 การฝึกภาคปฏิบัติ จัดให้มีโครงการปฏิบัติการสาธารณะสงเคราะห์ เช่น 
การออกเยี ่ยมชุมชน หรือการทำงานร่วมกับองค์กรการกุศล เพื ่อพัฒนาทักษะการให้
คำแนะนำและประสานงานในภาคสังคมจริง (สันติสุข โสภณสิริ, 2562) 

 



Journal of Buddhist Innovation and Management 

Vol. 8 No. 2 March – April 2025 pp. 243-256. 253 

 

 

2. การสนับสนุนจากภาครัฐและองค์กรต่าง ๆ ในการพัฒนาคณะสงฆ์ให้สามารถ  
มีบทบาทในการช่วยเหลือสังคมได้อย่างมีประสิทธิภาพ 

2.1 จัดสรรงบประมาณและทรัพยากร ภาครัฐสามารถสนับสนุนด้าน
งบประมาณ อุปกรณ์และทรัพยากรเพื่อการจัดตั้งโครงการสาธารณะสงเคราะห์ที่ยั ่งยืน 
รวมถึงอำนวยความสะดวกด้านกฎหมายให้คณะสงฆ์ทำงานได้คล่องตัว 

2.2 สร้างเครือข่ายความร่วมมือกับภาคเอกชน องค์กรเอกชนสามารถ
ร่วมมือในการจัดทำโครงการฝึกทักษะอาชีพ การสร้างทุนการศึกษา หรือการพัฒนา
สิ่งแวดล้อมในวัด เพื่อยกระดับศักยภาพของคณะสงฆ์ในการรับใช้ชุมชน (คณาจารย์คณะ
พุทธศาสตร์ มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2560) 

3. กลไกการมีส่วนร่วมของพระสงฆ์ในกิจกรรมสาธารณะสงเคราะห์ต่าง ๆ 
3.1 บทบาทกัลยาณมิตรในชุมชน พระสงฆ์ทำหน้าที่เป็นที่ปรึกษาและ

สนับสนุนทางจิตใจ จัดกิจกรรมอบรมสมาธิหรือเสวนาเชิงสร้างสรรค์ รวมถึงชักชวน
ประชาชนให้มีส่วนร่วมในกิจกรรมการกุศล (พระธรรมปิฎก (ป.อ. ปยุตฺโต), 2546) 

3.2 โครงการร่วมระหว่างวัด ชุมชน และหน่วยงานรัฐ การตั้งคณะทำงาน
ร่วมที่มีตัวแทนจากวัด ชุมชน และหน่วยงานอ่ืน ๆ จะช่วยให้โครงการสาธารณะสงเคราะห์
เป็นรูปธรรมและยั่งยืน เช่น การดูแลผู้สูงอายุหรือผู้ด้อยโอกาส (Marshall, 2018) 

การส่งเสริมและพัฒนาองค์กรสงฆ์ให้มีศักยภาพด้านสาธารณะสงเคราะห์
ต้องประกอบด้วยการพัฒนาหลักสูตรการศึกษาและการปฏิบัติร่วมกับหน่วยงานภายนอก
อย่างมีระบบ ภาครัฐและองค์กรต่าง ๆ ควรร่วมมือในการสนับสนุนงบประมาณและ
ทรัพยากร เพื่อให้พระสงฆ์สามารถปฏิบัติงานสังคมสงเคราะห์ได้อย่างครอบคลุมและ
ทันสมัย ในขณะที่กลไกการมีส่วนร่วมในระดับชุมชนและระดับประเทศจะทำให้กิจกรรม
สาธารณะสงเคราะห์สามารถขับเคลื่อนไปอย่างมีประสิทธิภาพและยั่งยืน 

 
ความท้าทายและโอกาสในอนาคต 

ในการประยุกต์ใช้หลักธรรมทางพระพุทธศาสนาในงานสาธารณะสงเคราะห์และ
บทบาทของคณะสงฆ์ในอนาคต มีประเด็นสำคัญท่ีควรพิจารณาดังต่อไปนี้ 

1. การนำเอาศีลธรรมมาปรับใช้ในงานสาธารณะสงเคราะห์ที ่ไม่จำกัดแค่การ
บำเพ็ญตนในด้านส่วนตัว ในอดีตงานสาธารณะสงเคราะห์ของคณะสงฆ์มักเน้นการแจก
ทานและการสั่งสอนธรรมะแบบรายบุคคล แต่ในอนาคต ควรขยายไปสู่มิติที่กว้างขึ้น เช่น 
การส่งเสริมการศึกษา การพัฒนาชุมชน และการสนับสนุนสุขภาพจิต ซึ่งช่วยแก้ไขปัญหา
สังคมในระยะยาว (พระธรรมปิฎก (ป.อ.ปยุตฺโต), 2546) การบูรณาการหลักศีลธรรมเข้ากับ
งานสาธารณะสงเคราะห์เป็นแนวทางสำคัญในการพัฒนาที่ยั ่งยืน ไม่เพียงแต่ช่วยเหลือ



254 
 วารสารพุทธนวัตกรรมและการจัดการ 

ปีที่ 8 ฉบับที ่2 มีนาคม – เมษายน 2568 น. 243-256. 

 

 

เฉพาะหน้า แต่ยังส่งเสริมให้ชุมชนมีความเข้มแข็งผ่านการฝึกอาชีพและเครือข่ายความ
ร่วมมือกับหน่วยงานรัฐและเอกชน (UNDP, 2020) การผนวกคุณธรรม เช่น พรหมวิหาร 4 
(เมตตา กรุณา มุทิตา อุเบกขา) เข้ากับกิจกรรมทางสังคม เช่น การดูแลผู้ป่วยติดเตียง หรือ
การให้คำปรึกษาด้านจิตวิญญาณ จะช่วยให้การสงเคราะห์เกิดประโยชน์ทั้งทางร่างกายและ
จิตใจ ส่งเสริมความสมดุลและความเอ้ืออาทรในสังคม 

2. การสร้างสมดุลระหว่างความศรัทธาในศีลธรรมและการตอบสนองต่อความ
ต้องการของสังคม คณะสงฆ์ต้องปรับตัวให้เข้ากับการเปลี่ยนแปลงของสังคมยุคใหม่ โดยใช้
เทคโนโลยีและสื ่อออนไลน์ในการเผยแผ่ธรรมะ เพื ่อตอบโจทย์คนรุ ่นใหม่และกลุ่ม
ประชาชนในเมืองใหญ่ ซึ่งจะช่วยให้ศาสนายังคงมีบทบาทเป็นที่พึ ่งทางจิตใจ (สันติสุข 
โสภณสิริ, 2562) หลักทางสายกลาง (มัชฌิมาปฏิปทา) เป็นแนวทางสำคัญในการรักษา
สมดุลระหว่างศรัทธาและความทันสมัย คณะสงฆ์ควรรักษาแก่นแท้ของคำสอน พร้อมทั้ง
เปิดรับการเปลี่ยนแปลงอย่างมีวิจารณญาณ นอกจากนี้ ความศรัทธาควรตั้งอยู่บนพื้นฐาน
ของเหตุผลและโยนิโสมนสิการ เพื่อให้ผู ้ปฏิบัติศาสนาเข้าใจหลักธรรมอย่างลึกซึ้งและ
สามารถนำไปใช้ในชีวิตจริงได้อย่างเหมาะสม ซึ่งจะช่วยให้ศาสนาเชื่อมโยงกับสังคมได้อย่าง
มีประสิทธิภาพ (พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต), 2540) 

3. อนาคตของคณะสงฆ์ในฐานะผู้นำทางจิตวิญญาณและผู้นำสังคมในยุคที่ความ
เชื่อและค่านิยมทางศาสนาอาจเปลี่ยนแปลง คณะสงฆ์ต้องปรับตัวให้สอดคล้องกับสังคมยุค
โลกาภิวัตน์ โดยใช้สื่อดิจิทัลเผยแพร่ธรรมะ เช่น การสอนสมาธิออนไลน์และการบรรยาย
ธรรมผ่านแพลตฟอร์มต่าง ๆ เพื่อให้คนรุ่นใหม่และประชาชนทั่วโลกเข้าถึงคำสอนได้สะดวก
ขึ้น (Marshall, 2018) การพัฒนาการศึกษาสงฆ์เป็นสิ่งสำคัญ พระสงฆ์ควรได้รับการฝึกฝน
ด้านจิตวิทยา สังคมวิทยา และเทคโนโลยีสารสนเทศ เพื่อเพิ่มศักยภาพในการช่วยเหลือ
สังคมและบริหารชุมชนได้อย่างมีประสิทธิภาพ (สำนักงานพระพุทธศาสนาแห่งชาติ, 2561) 
นอกจากนี้ คณะสงฆ์ยังมีบทบาทเป็นสะพานเชื่อมระหว่างโลกทางวัตถุและจิตใจ โดย
ส่งเสริมคุณค่าทางจิตวิญญาณเพื่อสร้างสมดุลในสังคมยุคใหม่ ซึ่งจะช่วยให้ประชาชนมี
ความสงบทางใจและสามารถอยู่ร่วมกันอย่างสันติ (พระธรรมปิฎก (ป.อ. ปยุตฺโต), 2545) 

4. การปรับตัวต่อการเปลี่ยนแปลงของค่านิยม คณะสงฆ์จำเป็นต้องปรับตัวให้
สอดคล้องกับค่านิยมที่เปลี่ยนแปลง เช่น ลัทธิวัตถุนิยม และแนวคิดทางศาสนาใหม่ ๆ  
เพื่อรักษาความน่าเชื่อถือและความเป็นศูนย์กลางทางจิตวิญญาณของสังคม (คณาจารย์
คณะพุทธศาสตร์ มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2560) 

ในอนาคต คณะสงฆ์ต้องนำศีลธรรมมาประยุกต์ใช้ในงานสาธารณะสงเคราะห์ 
พัฒนาองค์ความรู้ด้านการศึกษา เทคโนโลยี และจิตวิญญาณ เพื่อให้สามารถตอบสนอง  
ต่อความต้องการของสังคม งานสังคมสงเคราะห์ของพระสงฆ์ไม่ใช่เพียงการบำเพ็ญเพียร 



Journal of Buddhist Innovation and Management 

Vol. 8 No. 2 March – April 2025 pp. 243-256. 255 

 

 

แต่เป็นการขับเคลื่อนคุณค่าทางศีลธรรมและความเมตตา หากสามารถปรับตัวให้สอดคล้อง
กับยุคสมัยโดยไม่ละทิ้งหลักศาสนา คณะสงฆ์จะยังคงเป็นที่พ่ึงของประชาชน และมีบทบาท
สำคัญในการพัฒนาสังคมไทยอย่างยั่งยืน 

 
สรุป 

การปฏิรูปคณะสงฆ์มีความสำคัญต่ออนาคตของพระพุทธศาสนาในสังคมไทย 
ท่ามกลางการเปลี่ยนแปลงทางเทคโนโลยี เศรษฐกิจ และค่านิยม คณะสงฆ์ถูกคาดหวังให้
ปรับตัวเพื่อธำรงบทบาทผู้นำทางจิตวิญญาณและเสริมสร้างศีลธรรม การปฏิรูปครั้งนี้จึง
ไม่ใช่เพียงโครงสร้างองค์กร แต่รวมถึงแนวปฏิบัติด้านสาธารณะสงเคราะห์ การบริหาร
จัดการวัด และการพัฒนาศักยภาพพระสงฆ์ให้สอดคล้องกับสังคมปัจจุบัน  บูรณาการ
ศีลธรรมกับงานสาธารณะสงเคราะห์ การเผยแผ่ธรรมะไม่ได้จำกัดอยู่เพียงพิธีกรรมหรือการ
สอนศีลธรรมพื้นฐาน แต่ขยายสู่การศึกษา การดูแลสุขภาวะและโครงการสาธารณะร่วมกับ
องค์กรต่าง ๆ เช่น การให้คำปรึกษา สนับสนุนอาชีพและอนุรักษ์สิ่งแวดล้อม หลักพรหม
วิหาร 4 ถูกนำมาใช้ในเชิงปฏิบัติมากขึ้น เพื่อให้พระสงฆ์มีบทบาทร่วมกับชุมชนในการ
พัฒนาสังคมควบคู่กับจิตใจของประชาชน 

พัฒนาการศึกษาและการบริหารจัดการวัด  แผนปฏิร ูปส่งผลให้มีการปรับ 
หลักสูตรสงฆ์ โดยเพิ่มศาสตร์สมัยใหม่ เช่น สังคมวิทยา จิตวิทยา และเทคโนโลยีสารสนเทศ 
เพื่อให้พระสงฆ์สามารถดำเนินโครงการสังคมสงเคราะห์ได้อย่างมีประสิทธิภาพ นอกจากนี้ 
การร่วมมือกับภาครัฐและเอกชนช่วยเสริมทักษะการเจรจา การจัดการทรัพยากรและ  
การทำงานเป็นทีม ความท้าทายและแนวทางปรับตัว คณะสงฆ์ต้องรักษาความศรัทธาของ
ประชาชนท่ามกลางกระแสข้อมูลออนไลน์และแนวคิดใหม่ ๆ ที่แข่งขันกัน การเพิ่มความ
โปร่งใส ตรวจสอบภายใน และปรับวิธีเผยแผ่ธรรมะให้เข้าถึงคนรุ่นใหม่ผ่านเทคโนโลยี
ดิจิทัลเป็นสิ่งจำเป็น จากที่กล่าวมาข้างต้นของบทความนี้สรุปได้ว่า การปฏิรูปคณะสงฆ์ช่วย
ยกระดับการบริหารวัดและเสริมบทบาทด้านสังคมสงเคราะห์ โดยบูรณาการหลักธรรมเข้า
กับแนวปฏิบัติสมัยใหม่ หากดำเนินการอย่างต่อเนื่อง คณะสงฆ์จะยังคงเป็นที่พึ่งทางจิตใจ 
และเป็นกลไกสำคัญในการพัฒนาสังคมไทยให้สมดุลระหว่างมิติทางวัตถุและจิตวิญญาณ 
 
เอกสารอ้างอิง 
คณาจารย์คณะพุทธศาสตร์ มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2560). 

พระพุทธศาสนาในบริบทสังคมร่วมสมัย. กรุงเทพฯ: มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 



256 
 วารสารพุทธนวัตกรรมและการจัดการ 

ปีที่ 8 ฉบับที ่2 มีนาคม – เมษายน 2568 น. 243-256. 

 

 

พระธรรมปิฎก (ป.อ.ปยุตฺโต). (2545). การพัฒนาชุมชนกับหลักพุทธธรรม. กรุงเทพฯ: โรง
พิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

_____. (2546). พระพุทธศาสนาในฐานะสถาบันสังคม. กรุงเทพฯ: โรงพิมพ์มหาจุฬาลง
กรณราชวิทยาลัย. 

พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตฺโต). (2540). พุทธธรรม. กรุงเทพฯ: โรงพิมพ์มหาจุฬา 
ลงกรณราชวิทยาลัย. 

วัดสวนแก้ว. (2562). โครงการช่วยเหลือผู้ยากไร้และผู้สูงอายุ. นนทบุรี: วัดสวนแก้ว. 
ศูนย์ข้อมูลวัดพระบาทน้ำพุ. (2563). รายงานประจำปีเกี่ยวกับกิจกรรมช่วยเหลือผู้ป่วย 

HIV/AIDS. ลพบุรี: วัดพระบาทน้ำพุ. 
ศูนย์วิจัยสังคมศาสตร์. (2566). สังคมไทยในยุคดิจิทัล : การเปลี่ยนแปลงและการพัฒนา 

ในสังคมยุคใหม่. กรุงเทพฯ: ศูนย์วิจัยสังคมศาสตร์. 
สมหมาย เทียนทอง. (2565). คณะสงฆ์ไทยในยุคปัจจุบัน: การศึกษาและทบทวนบทบาท

ของพระสงฆ์ในสังคมไทย. กรุงเทพฯ: สำนักพิมพ์มหาวิทยาลัยธรรมศาสตร์. 
สันติสุข โสภณสิริ. (2562). การเผยแผ่พุทธศาสนาในยุคดิจิทัล. วารสารพุทธศาสตร์และ

ศาสนาเปรียบเทียบ, 12(2), 45-58. 
สำนักงานพระพุทธศาสนาแห่งชาติ. (2561). รายงานการปฏิรูปการศึกษาสงฆ์. กรุงเทพฯ: 

สำนักงานพระพุทธศาสนาแห่งชาติ. 
สำนักพิมพ์มหาวิทยาลัยธรรมศาสตร์. (2564). การปฏิรูปคณะสงฆ์ในสังคมไทย :  

การพัฒนาและบทบาทในสังคมร่วมสมัย . กรุงเทพฯ: สำนักพิมพ์มหาวิทยาลัย 
ธรรมศาสตร์. 

Marshall, J. (2018 ) .  Digital Buddhism and Global Connection: A Study of 
Online Religious Engagement. New York: Routledge. 

UNDP. (2020 ) .  Sustainable Development and Community Empowerment. 
Retrieved March 20, 2023, from https://www.undp.org 


