
Journal of Buddhist Innovation and Management 

Vol. 8 No. 2 March – April 2025 pp. 257-271. 257 

 

 

ธรรมาภิบาลเชิงพุทธ : แนวทางการสร้างธรรมรัฐในสังคมไทยร่วมสมัย* 
BUDDHIST GOOD GOVERNANCE: APPROACH FOR BUILDING 
THE DHAMMA STATE IN CONTEMPORARY THAI SOCIETY 

 
พระมหาธนวัฒน์ ปริยตฺติเมธี 

Phramaha Thanawat Pariyatmethi 
วัดศรีบุญเรือง จังหวัดเลย 

Wat Si Bunruang, Loei Province 
Corresponding Author E-mail: Thanawat25252538@gmail.com  

 
บทคัดย่อ 
 บทความนี้มุ ่งศึกษาแนวคิดธรรมาภิบาลจากมุมมองพุทธศาสนา และนำเสนอ  
แนวทางการสร้างธรรมรัฐที ่เหมาะสมกับบริบทสังคมไทยร่วมสมัย โดยการวิเคราะห์
ระหว่างหลักธรรมาภิบาลสากลกับหลักธรรมในพุทธศาสนา พบว่า  ปัจจุบันแม้ว่าหลัก 
ธรรมาภิบาลจะได้รับการยอมรับอย่างแพร่หลายในการบริหารภาครัฐ แต่การนำมาปฏิบัติ
ในสังคมไทยยังพบอุปสรรคหลายประการ การประยุกต์ใช้หลักธรรมจึงอาจเป็นทางออก  
ที่เหมาะสมกับบริบทสังคมไทย โดยมีความเชื่อมโยงระหว่างหลักธรรมาภิบาลกับหลักธรรม 
ดังนี้ หลักนิติธรรมสอดคล้องกับอวิโรธนะและอคติ 4 ที ่เน้นการปกครองโดยธรรม  
และความเที ่ยงธรรม ส ่วนหลักคุณธรรมสัมพันธ ์ก ับศีลธรรมและพรหมว ิหาร 4  
หลักความโปร่งใสเชื่อมโยงกับอาชชวะและสัจจะ ในขณะที่หลักการมีส่วนร่วมสอดคล้องกับ
อปริหานิยธรรม 7 ที ่เน้นการประชุมรับฟังความคิดเห็นร่วมกัน  สำหรับหลักความ
รับผิดชอบสัมพันธ์กับอิทธิบาท 4 โดยเฉพาะวิมังสาและหลักกรรม ส่วนหลักความคุ้มค่า
เชื่อมโยงกับสังคหวัตถุ 4 ในข้อสมานัตตตาและมัชฌิมาปฏิปทา ที่เน้นการใช้ทรัพยากร  
ให้เกิดประโยชน์สูงสุด หลักการดังกล่าวจะช่วยพัฒนาการบริหารภาครัฐให้มีประสิทธิภาพ
และสอดคล้องกับวิถีชีวิตของสังคมไทยได้อย่างยั่งยืน แนวทางการสร้างธรรมรัฐที่เหมาะสม
ในสังคมไทย เป็นการประยุกต์ใช้หลักธรรมในการบริหารราชการไทยตามหลักธรรมาภิบาล 
โดยมีแนวทางหลัก 3 ประการ ได้แก่ 1. การพัฒนาผู้นำตามหลักทศพิธราชธรรมด้วยการ
ฝึกอบรมผู้บริหารภาครัฐให้เข้าใจและปฏิบัติตามหลักธรรมดังกล่าว พร้อมทั้งสร้างระบบ
ประเมินผู้นำตามหลักธรรมาภิบาลเชิงพุทธ 2. การสร้างกลไกการมีส่วนร่วมตามหลัก 
อปริหานิยธรรม โดยพัฒนาระบบการประชุมปรึกษาหารือระดับชุมชนและส่งเสริม 
การมีส่วนร่วมในการตัดสินใจเชิงนโยบาย และ 3. การพัฒนาระบบตรวจสอบถ่วงดุล 

 
*Received March 20, 2025; Revised April 11, 2025; Accepted April 17, 2025 



258 
 วารสารพุทธนวัตกรรมและการจัดการ 

ปีที่ 8 ฉบับที ่2 มีนาคม – เมษายน 2568 น. 257-271. 

 

 

ตามหลักสาราณียธรรม ผ่านการสร้างความโปร่งใสในการบริหารงานและพัฒนากลไก  
การตรวจสอบภาคประชาช ซึ ่งแนวทางเหล่านี้จะนำไปสู ่การพัฒนาระบบราชการที่มี
ประสิทธิภาพและยั่งยืน 
คำสำคัญ: ธรรมาภิบาล; เชิงพุทธ; ธรรมรัฐ; สังคมไทย 
 
Abstract 

This article explores the concept of good governance from a Buddhist 
perspective and proposes a framework for establishing a Dhamma-based state 
that fits the context of contemporary Thai society. By comparing global 
principles of good governance with Buddhist teachings, the study reveals that 
although good governance is widely recognized in public administration, its 
implementation in Thailand still encounters several challenges. Applying 
Buddhist principles may offer a culturally appropriate and sustainable 
alternative. Key elements of good governance align closely with core Buddhist 
values. The rule of law corresponds with Avirodhana (non-deviation from 
truth) and the Four Biases (Agati), highlighting fairness and justice. Integrity is 
linked to Sila (moral conduct) and the Four Sublime States (Brahmavihara), 
emphasizing compassion and ethical behavior. Transparency connects with 
Ajjava (honesty) and Sacca (truthfulness), encouraging openness in 
administration. Participation aligns with the Seven Conditions for Non-Decline 
(Aparihaniya-dhamma), promoting collective discussion and decision-making. 
Responsiveness corresponds with the Four Bases of Success (Iddhipada), 
particularly Vimamsa (critical reflection), reinforcing accountability. Value for 
money aligns with Sangahavatthu (virtues for social harmony), especially 
Samanattata (impartiality) and the Middle Way, supporting efficient and 
balanced resource use. The article proposes three strategies for developing a 
Dhamma-based model of governance. First, leadership should be guided by 
the Ten Royal Virtues (Dasavidha-rajadhamma), with training and moral 
evaluation of public officials. Second, participation should be enhanced 
through community-based consultation, in line with Aparihaniya-dhamma. 
Third, transparency and accountability should be strengthened via civic 
oversight mechanisms based on Saranirya-dhamma. Together, these strategies 



Journal of Buddhist Innovation and Management 

Vol. 8 No. 2 March – April 2025 pp. 257-271. 259 

 

 

aim to foster ethical, efficient, and culturally aligned governance that is 
sustainable and deeply rooted in Thailand’s spiritual and social foundations. 
Keywords: Good Governance; Buddhist; Dharma State; Thai Society 
 
บทนำ 
 การบริหารจัดการภาครัฐในปัจจุบันได้ให้ความสำคัญกับหลักธรรมาภิบาล  
อย่างมาก เนื่องจากเป็นแนวคิดที่มุ่งเน้นการสร้างระบบบริหารจัดการที่ดี มีประสิทธิภาพ 
โปร่งใส และตรวจสอบได้ โดยเฉพาะอย่างยิ ่งในช่วงสองทศวรรษที ่ผ ่านมา แนวคิด  
ธรรมาภิบาลได้รับการยอมรับว่าเป็นหลักการพื้นฐานสำคัญของการปฏิรูประบบราชการ
ไทย และกลายเป็นเครื่องมือสำคัญในการปฏิรูประบบราชการไทยและได้รับการยอมรับ
อย่างกว้างขวางในวงการบริหารรัฐกิจ (ถวิลวดี บุรีกุล , 2546) ปัจจุบันประเทศไทย 
มีข้าราชการพลเรือนสามัญกว่า 423,508 คน (สำนักงานคณะกรรมการข้าราชการพลเรือน, 
2567) และมีหน่วยงานภาครัฐระดับกรมหรือเทียบเท่ากว่า 411 หน่วยงาน (สำนักงานสถิติ
แห่งชาติ, 2566) ซึ ่งทุกหน่วยงานดังกล่าวล้วนอยู ่ภายใต้กรอบการบริหารตามหลัก 
ธรรมาภิบาล ธรรมาภิบาลมีส่วนสำคัญในการสร้างความเชื่อมั่นให้กับประชาชนและนำไปสู่
การพัฒนาที่ยั่งยืน โดยเฉพาะในด้านการต่อต้านการทุจริตคอร์รัปชัน การส่งเสริมความ
โปร่งใส และการมีส ่วนร่วมของประชาชน ทั ้งนี ้  จากสถิต ิด ัชนีการรับรู ้การทุจริต 
(Corruption Perceptions Index: CPI) ประจำปี 2567 ของประเทศไทยได้คะแนน  
34 คะแนน จากคะแนนเต็ม 100 คะแนน อยู่ในอันดับที่ 107 จาก 180 ประเทศทั่วโลก 
(Transparency International, 2024) ซึ่งสะท้อนให้เห็นถึงความท้าทายในการนำหลัก
ธรรมาภิบาลไปสู ่การปฏิบัติอย่างเป็นรูปธรรม หลักธรรมาภิบาลจึงมีความสำคัญต่ อ 
การยกระดับมาตรฐานการให้บริการสาธารณะและการสร้างความเป็นธรรมในสังคม  
(วรัญญา รักษาแก้ว และคณะ, 2567) 
 อย่างไรก็ตาม การนำหลักธรรมาภิบาลมาประยุกต ์ใช ้ในส ังคมไทยยังคง 
ประสบปัญหาหลายประการ ปัญหาสำคัญ คือ การขาดความเข้าใจที ่ถูกต้องเกี่ยวกับ 
หลักธรรมาภิบาล และการไม่สามารถปรับใช้ให้เข้ากับบริบทของสังคมไทยได้อย่าง
เหมาะสม โดยเฉพาะอย่างยิ่งการบริหารงานให้มีประสิทธิภาพ ประสิทธิผล มีความคุ้มค่า 
เป็นธรรม และเปิดให้ประชาชนเข้าไปมีส่วนร่วมในกระบวนการทำงานขององค์กร  
(วุฒิสาร ตันไชย, 2557) ซึ่งการนำหลักธรรมาภิบาลมาใช้ในองค์กรภาครัฐของไทยยังขาด
การบูรณาการกับวัฒนธรรมและค่านิยมดั้งเดิมของสังคม ขาดกลไกการตรวจสอบที่มี
ประสิทธิภาพในการติดตามและประเมินผลการนำหลักธรรมาภิบาลไปปฏิบัติ รวมถึงการ



260 
 วารสารพุทธนวัตกรรมและการจัดการ 

ปีที่ 8 ฉบับที ่2 มีนาคม – เมษายน 2568 น. 257-271. 

 

 

ขาดการพัฒนาศักยภาพของบุคลากรภาครัฐในการเข้าใจและประยุกต์ใช้หลักธรรมาภิบาล
อย่างถูกต้อง (วีรวิท คงศักดิ์, 2564) 
 ด้วยเหตุนี้ การศึกษาและประยุกต์ใช้หลักธรรมในพุทธศาสนาจึงอาจเป็นแนวทาง
สำคัญในการพัฒนาธรรมาภิบาลที่เหมาะสมกับบริบทสังคมไทย เนื่องจากพุทธศาสนา  
มีอิทธิพลอย่างลึกซึ้งต่อวิถีชีวิตและความคิดของคนไทย สอดคล้องกับพระครูปลัดเถรานุวัตร 
(สุเทพ ดีเยี่ยม) (2561) ได้เสนอว่า การผสมผสานหลักพุทธธรรมเข้ากับหลักธรรมาภิบาล
สมัยใหม่ให้มีความโปร่งใส ตรวจสอบได้ จะช่วยให้การบริหารจัดการมีประสิทธิภาพและ
สอดคล้องกับรากฐานทางวัฒนธรรมของสังคมไทยได้อย่างยั่งยืน หลักพุทธธรรม เช่น  
หลักทศพิธราชธรรม อปริหานิยธรรม และสังคหวัตถุ 4 มีความสอดคล้องกับหลักการ 
ของธรรมาภิบาลสมัยใหม่และสามารถนำมาประยุกต์ใช้ในการพัฒนาระบบการบริหาร
จัดการภาครัฐได้อย่างมีประสิทธิภาพ (สุวิทย์ ภาณุจารี  และลัดดา ผลวัฒนะ, 2559)  
แนวคิดหลักธรรมาภิบาลในพุทธศาสนาจึงแนวทางหรือหลักการที่จะนำไปสู่การปกครอง  
ที่เป็นธรรม ดีงาม ถูกต้อง ซึ่งผู้ปกครองและผู้อยู่ใต้การปกครองยึดถือเป็นแบบแผนความ
ประพฤติตามหลักธรรมสู่การปกครองที่ดีงาม (พระนพสิทธิ์ สุทฺธจิตโต, 2562) 
 จากที่กล่าวมาแนวคิดธรรมาภิบาลที่ได้รับการยอมรับอย่างกว้างขวางในการ
บริหารจัดการภาครัฐ แต่อย่างไรก็ตาม การนำหลักธรรมาภิบาลมาใช้ในสังคมไทย  
ยังประสบปัญหาหลายประการ ประยุกต์ใช้หลักธรรมในพุทธศาสนาจึงอาจเป็นแนวทาง
หนึ่งในการพัฒนาธรรมาภิบาลที่เหมาะสมกับบริบทสังคมไทย 
 
แนวคิดธรรมาภิบาล 
 ธรรมาภ ิบาล (Good Governance) เป ็นแนวค ิดท ี ่พ ัฒนามาจาก Good 
Government ในยุคหลังสงครามเย็น เมื่อสหรัฐอเมริกาก้าวขึ้นเป็นมหาอำนาจโลกและ
พยายามจัดระเบียบโลกใหม่ผ่านกระบวนการโลกาภิวัตน์ โดยการแผ่ขยายแนวคิดและ
อิทธิพลไปทั่วโลกเพื่อผลประโยชน์ทางเศรษฐกิจและความมั่นคงของตน แม้ว่ากระแส  
โลกาภิวัตน์จะถูกมองว่าเป็นการครอบงำจากทุนขนาดใหญ่ที่มีอิทธิพลเหนือรัฐบาลประเทศ 
ต่าง ๆ แต่องค์การสหประชาชาติได้ให้ความหมายของธรรมาภิบาลในเชิงสร้างสรรค์ว่า  
เป็นการใช้อำนาจทางการเมือง การบริหาร และเศรษฐกิจในการดำเนินกิจกรรมของ
ประเทศทุกระดบั โดยเปิดโอกาสให้ประชาชนมีส่วนร่วมแสดงความต้องการและใช้สิทธิตาม
กฎหมาย (อุทัย สติมั ่น, 2561) สำหรับประเทศไทย ได้นำแนวคิดนี้มาปฏิบัติอย่างเป็น
รูปธรรมผ่านระเบียบสำนักนายกรัฐมนตรีว่าด้วยการสร้างระบบบริหารกิจการบ้านเมือง
และสังคมที่ดี พ.ศ. 2542 โดยกำหนดหลักการสำคัญ 6 ประการ ได้แก่ หลักนิติธรรม  
หลักคุณธรรม หลักความโปร่งใส หลักความมีส่วนร่วม หลักความรับผิดชอบ และหลักความ



Journal of Buddhist Innovation and Management 

Vol. 8 No. 2 March – April 2025 pp. 257-271. 261 

 

 

คุ้มค่า เพ่ือใช้เป็นแนวทางในการบริหารราชการทุกหน่วยงาน หลักการสำคัญของธรรมาภิบาล 
(Good Governance) ประกอบด้วย 6 ประการ (ยิ่งยศ บุณยานันต์, 2564) ดังนี้ 
 หลักธรรมาภิบาล (Good Governance) ประกอบด้วยหลักการ 6 ประการ ดังนี้ 
 1. หลักนิติธรรม (Rule of Law) คือ การปฏิบัติตามกฎระเบียบอย่างเท่าเทียม 
ยึดถือกฎหมายอย่างเคร่งครัด ไม่เลือกปฏิบัติหรือละเมิดสิทธิผู้อ่ืน 
 2. หลักคุณธรรม (Morality) คือ การยึดมั่นความถูกต้องดีงาม มีความซื่อสัตย์
สุจริต มีจริยธรรมทางธุรกิจ ไม่เอารัดเอาเปรียบผู้อ่ืน 
 3. หลักความโปร่งใส (Accountability) คือ การดำเนินงานที่ชัดเจน ตรวจสอบได้ 
เปิดเผยข้อมูลที่เป็นจริงอย่างตรงไปตรงมาและทันเวลา 
 4. หลักการมีส่วนร่วม (Participation) คือ การเปิดโอกาสให้ผู้มีส่วนได้ส่วนเสียทุก
ฝ่ายร่วมแสดงความคิดเห็น ร่วมตัดสินใจ และร่วมวางแผน โดยคำนึงถึงประโยชน์ส่วนรวม 
 5. หลักความรับผิดชอบ (Responsibility) คือ การตระหนักในสิทธิหน้าที่ของตน 
รับผิดชอบต่องานและผลการกระทำ พร้อมปรับปรุงแก้ไขเม่ือเกิดข้อผิดพลาด 
 6. หลักความคุ ้มค ่า (Cost-Effectiveness) คือ การบร ิหารทร ัพยากรอย่าง
ประหยัดและมีประสิทธิภาพ คำนึงถึงความยั่งยืน เพ่ือประโยชน์สูงสุดต่อองค์กรและสังคม 
 การนำหลักธรรมาภิบาลทั้ง 6 ประการมาปฏิบัติจะช่วยสร้างระบบบริหารจัดการ  
ที่มีประสิทธิภาพและโปร่งใส นำไปสู่การพัฒนาที่ยั่งยืนขององค์กรและสังคม หลักการ
สำคัญประกอบด้วย ภาระรับผิดชอบ ความโปร่งใส การปราบปรามการทุจริต การมีส่วน
ร่วม กรอบทางกฎหมาย และการตอบสนองที่ทันการ ซึ่งจะช่วยสร้างความเชื่อถือศรัทธา
จากประชาชนและความม่ันคงขององค์กร (กรมส่งเสริมการปกครองท้องถิ่น, 2567) 
  สรุปได้ว่า หลักธรรมาภิบาลทั้ง 6 ประการ เมื่อบูรณาการกับหลักพุทธธรรมจะช่วย
พัฒนาระบบบริหารจัดการภาครัฐให้สอดคล้องกับบริบทสังคมไทย โดยมีความเชื่อมโยง
ระหว่างหลักการสากลกับพื้นฐานทางวัฒนธรรมท้องถิ่น ซึ่งจะนำไปสู่การสร้างธรรมรัฐที่มี
ประสิทธิภาพ โปร่งใส และยั่งยืน 
 
 
ความสอดคล้องระหว่างธรรมาภิบาลและหลักพุทธธรรม  
 ธรรมาภิบาลในมุมมองพุทธศาสนามีรากฐานจากหลักธรรมสำคัญหลายประการ 
ดังนี้ 
 1. หลักนิติธรรม ในการปกครองมีความสอดคล้องกับอวิโรธนะในทศพิธราชธรรม
ในเรื่องของการปกครองที่ยึดความถูกต้องและเป็นธรรม โดยผู้ปกครองต้องอยู่ภายใต้



262 
 วารสารพุทธนวัตกรรมและการจัดการ 

ปีที่ 8 ฉบับที ่2 มีนาคม – เมษายน 2568 น. 257-271. 

 

 

กฎหมายเช่นเดียวกับประชาชน หลักการนี้สัมพันธ์กับอคติ 4 ประการ ได้แก่ ฉันทาคติ 
(ลำเอียงเพราะรัก) โทสาคติ (ลำเอียงเพราะโกรธ) โมหาคติ (ลำเอียงเพราะหลง) และ
ภยาคติ (ลำเอียงเพราะกลัว) ซึ่งเป็นหลักการที่สะท้อนถึงความเป็นกลางและความยุติธรรม
ในการบังคับใช้กฎหมาย สำหรับการบริหารที่ดีนั้น ควรยึดหลักสำคัญในการดำเนินงาน
หลายประการ ได้แก่ การมุ ่งสร้างประโยชน์ส่วนรวม การกระจายอำนาจให้ทั ่วถึง  
การดำเนินการที่มีความเป็นไปได้ในทางปฏิบัติ และการวางแผนการดำเนินงานไว้ล่วงหน้า 
ทั้งนี้ การบริหารทั้งหมดต้องตั้งอยู่บนพื้นฐานของความเที่ยงธรรม มีความโปร่งใส สามารถ
ตรวจสอบได้ และปราศจากการเลือกปฏิบัติ (เกษม ฐิตสิทธา, 2561) 
 2. หลักคุณธรรม ในการปกครองมีความเชื่อมโยงอย่างลึกซึ ้งกับศีลและธรรม 
ในทศพิธราชธรรม โดยศีลมุ ่งควบคุมพฤติกรรมทางกายและวาจา ขณะที ่ธรรมเน้น 
การพัฒนาจิตใจและปัญญา หลักการนี้สัมพันธ์กับพรหมวิหาร 4 ซึ่งประกอบด้วย เมตตา 
คือ การปรารถนาให้ผู้อื่นเป็นสุขและสร้างบรรยากาศที่เป็นมิตร กรุณา คือ การปรารถนา 
ให้ผู ้อื ่นพ้นทุกข์และช่วยเหลือผู้มีปัญหา มุทิตา คือ การยินดีเมื่อผู้อื ่นได้ดีและส่งเสริม
ความก้าวหน้า และอุเบกขา คือ การวางใจเป็นกลางและรักษาความยุติธรรมในการบริหาร
สามารถนำหลักการเหล่านี ้มาประยุกต์ใช้ผ่านการสร้างวัฒนธรรมองค์กรที่มีคุณธรรม  
การพัฒนาภาวะผู้นำเชิงพุทธ การบริหารงานด้วยความโปร่งใส และการสร้างความสัมพันธ์
ที่ดีในองค์กร ซึ่งจะส่งผลให้องค์กรมีความสุข เกิดความสามัคคี การทำงานมีประสิทธิภาพ
สูงขึ้น ลดความขัดแย้ง และนำไปสู่การพัฒนาที่ยั่งยืน (พระคำรณ รติโก และคณะ, 2565) 
 3. หลักความโปร่งใส ในการบริหารจัดการองค์กรมีความสอดคล้องกับหลักธรรม
ทางพุทธศาสนาโดยเฉพาะอาชชวะ และสัจจะซึ ่งเป็นหลักธรรมที่ส่งเสริมการทำงาน  
ด้วยความซื ่อตรงและจริงใจ อาชชวะ หมายถึง ความซื ่อตรง ประพฤติตรง ไม่คดโกง  
เป็นคุณธรรมที่แสดงออกถึงความโปร่งใสในการกระทำ ส่วนสัจจะ คือ ความจริงใจ พูดจริง 
ทำจริง เป็นการแสดงออกถึงความจริงใจต่อผู้อื่นที่มีความสอดคล้องกับหลักการครองตน 
ครองคน และครองงาน (พระมหาฉัตรชัย อภิชโย และจักรี ศรีจารุเมธีญาณ, 2564) 
 การนำหลักอาชชวะและสัจจะมาประยุกต์ใช้ในการบริหารงาน จะช่วยส่งเสริม  
ให้เกิดความไว้วางใจจากผู ้มีส่วนได้ส่วนเสีย  การสื ่อสารที ่เปิดเผยและตรงไปตรงมา 
ความร ับผ ิดชอบต่อการตัดส ินใจและการกระทำและว ัฒนธรรมองค์กรที ่ โปร ่งใส 
และมีจริยธรรม ซึ่งองค์กรที่นำหลักอาชชวะและสัจจะมาใช้ในการบริหารงานมีผลการ
ดำเนินงานที่ดีขึ้นและได้รับความเชื่อมั่นจากสังคมมากขึ้น หลักความโปร่งใสจึงสอดคล้อง
กับอาชชวะ หรือความซื่อตรง และสัจจะหรือความจริงใจ  
 4. หลักการมีส่วนร่วม ในการบริหารจัดการองค์กรสมัยใหม่มีความสอดคล้องกับ
หลักอปริหานิยธรรม 7 โดยเฉพาะในประเด็นการประชุมพร้อมเพรียงและการรับฟังความ



Journal of Buddhist Innovation and Management 

Vol. 8 No. 2 March – April 2025 pp. 257-271. 263 

 

 

คิดเห็น ซึ่งเป็นหลักธรรมที่พระพุทธเจ้าทรงแสดงแก่เจ้าวัชชีเพื่อความเจริญของบ้านเมือง 
อปริหานิยธรรมในส่วนที ่เกี ่ยวข้องกับการมีส่วนร่วมประกอบด้วย 1 . หมั่นประชุมกัน
เนืองนิตย์ 2. พร้อมเพรียงกันประชุมและเลิกประชุม 3. ไม่บัญญัติสิ ่งที่ยังไม่ได้บัญญัติ  
และไม่ล้มล้างสิ่งที่บัญญัติไว้แล้ว และ 4. เคารพนับถือผู้ใหญ่และรับฟังความคิดเห็นของท่าน  
 การประยุกต์ใช้หลักอปริหานิยธรรมในการบริหารองค์กรสมัยใหม่ก่อให้เกิด
ประโยชน์ในการเสริมสร้างความสามัคคีในองค์กร  เพิ ่มประสิทธิภาพในการตัดสินใจ 
 ลดความขัดแย้งระหว่างบุคลากร และสร้างความผูกพันต่อองค์กร ทั้งนี้ วิธีการประยุกต์ใช้
หลักอปริหานิยธรรมในองค์กรสมัยใหม่ ควรคำนึงถึงการจัดประชุมอย่างสม่ำเสมอและ  
มีประสิทธิภาพ การสร้างช่องทางการรับฟังความคิดเห็นที่หลากหลาย  การเคารพและ 
ให้เกียรติความคิดเห็นที่แตกต่าง และการมีกระบวนการตัดสินใจที่โปร่งใสและเป็นธรรม 
(พระมหาโสภณ กิตฺติโสภโณ, 2562) 
 หลักการมีส่วนร่วมจึงสัมพันธ์กับอปริหานิยธรรม 7 ที่เน้นการประชุมพร้อมเพรียง
กันและการรับฟังความคิดเห็นของทุกฝ่าย 
 5. หลักความรับผิดชอบ ในธรรมาภิบาลมีความสอดคล้องอย่างลึกซึ้งกับหลัก 
อิทธิบาท 4 โดยเฉพาะในส่วนของวิมังสา ซึ่งเน้นการใช้ปัญญาพิจารณาไตร่ตรองการทำงาน
ด้วยความรอบคอบและคำนึงถึงผลกระทบ ผู้บริหารที่ยึดหลักวิมังสาต้องหมั่นทบทวนการ
ทำงาน วิเคราะห์ปัญหาและอุปสรรค รวมถึงหาแนวทางแก้ไขและพัฒนางานอยู่เสมอ 
สะท้อนถึงความรับผิดชอบต่อหน้าที่และผลลัพธ์ของการกระทำ (ธีรพล ศรีเป๊ะบัว, 2566) 
  นอกจากนี ้ หลักความรับผิดชอบยังเช ื ่อมโยงกับหลักกรรมในพุทธศาสนา  
ที่ตระหนักว่าทุกการกระทำย่อมมีผลตามมา เป็นหลักการประพฤติปฏิบัติให้คนในสังคม  
มีความเอื ้อเฟื ้อเมตตาต่อกัน (จำเรียง กำเหนิดโทน , 2560) ผู ้นำที ่เข้าใจหลักธรรม 
จะยอมรับผลการตัดสินใจและการกระทำของตน ไม่ปัดความรับผิดชอบหรือโยนความผิด
ให้ผู้อื่น เมื่อนำหลักวิมังสาและหลักกรรมมาประยุกต์ใช้ในการบริหาร จะก่อให้เกิดระบบ
การทำงานที่มีความรับผิดชอบอย่างแท้จริง โดยผู้นำต้องพิจารณาอย่างรอบคอบก่อน
ตัดสินใจ คำนึงถึงผลกระทบระยะยาว และพร้อมรับผิดชอบต่อผลที่เกิดขึ้น ซึ่งจะนำไปสู่
การพัฒนาองค์กรที่ยั ่งยืน สร้างความเชื่อมั่นแก่ผู ้มีส่วนได้ส่วนเสีย และส่งเสริมให้เกิด 
ธรรมาภิบาลที่แท้จริงในองค์กร 
 6. หลักความคุ้มค่าในการบริหารงานตามแนวทางธรรมาภิบาลมีความสอดคล้อง
กับหลักสังคหวัตถุ 4 โดยเฉพาะในข้อสมานัตตตา ที่เน้นการบริหารตน บริหารคนและ
บริหารงานด้วยการวางตนอย่างเสมอต้นเสมอปลาย (จักรวาล สุขไมตรี , 2562) เมื่อนำมา
ประยุกต์ใช้ในการบริหารทรัพยากร จะสะท้อนถึงการใช้จ่ายและจัดสรรทรัพยากรอย่าง
สม่ำเสมอ มีความพอดี ไม่ฟุ่มเฟือยเกินจำเป็นหรือตระหนี่จนขาดประสิทธิภาพ  



264 
 วารสารพุทธนวัตกรรมและการจัดการ 

ปีที่ 8 ฉบับที ่2 มีนาคม – เมษายน 2568 น. 257-271. 

 

 

  นอกจากนี้ หลักความคุ้มค่ายังเชื่อมโยงกับหลักมัชฌิมาปฏิปทาหรือทางสายกลาง 
ที่สอนให้ดำเนินชีวิตและกิจการต่างๆ ด้วยการรู้จักพอประมาณ รู้จักความพอดี ไม่สุดโต่งไป
ด้านใดด้านหนึ ่ง เมื ่อนำมาใช้ในการบริหารทรัพยากร จะช่วยให้ผู ้บริหารตัดสินใจ  
ใช้ทรัพยากรได้อย่างเหมาะสม ไม่มากหรือน้อยเกินไป (พระมหาวรเดชา อคฺคเตโช, 2558) 
 การประยุกต์ใช้หลักสมานัตตตาและมัชฌิมาปฏิปทาในการบริหารทรัพยากร 
จะนำไปสู่การสร้างความคุ้มค่าที่แท้จริง องค์กรจะสามารถใช้ทรัพยากรที่มีอยู่อย่างจำกัด  
ให้เกิดประโยชน์สูงสุด มีการวางแผนการใช้ทรัพยากรอย่างสมดุลและยั่งยืน คำนึงถึง  
ทั้งผลประโยชน์ระยะสั้นและความยั่งยืนระยะยาว ทำให้องค์กรสามารถบรรลุเป้าหมาย  
ทางธุรกิจควบคู่ไปกับการรักษาสมดุลและความยั่งยืนในการใช้ทรัพยากร 
 สรุปได้ว่า หลักธรรมาภิบาลทั้ง 6 ประการมีรากฐานสอดคล้องกับหลักธรรม 
ทางพุทธศาสนา เช่น หลักนิติธรรมกับอวิโรธนะ หลักคุณธรรมกับพรหมวิหาร 4 หลักความ
โปร่งใสกับอาชชวะและสัจจะ ซึ ่งการบูรณาการหลักการทั ้งสองนี ้จะสร้างธรรมรัฐ  
ที่เหมาะสมกับบริบทสังคมไทย 
 
แนวทางการสร้างธรรมรัฐที่เหมาะสมในสังคมไทย  
 การประยุกต์ใช้หลักธรรมในการบริหารราชการเพื ่อสร้างธรรมรัฐที ่เหมาะสม  
ในสังคมไทย สามารถทำได้โดย การพัฒนาผู้นำตามหลักทศพิธราชธรรม การสร้างกลไกการ
มีส่วนร่วมตามหลักอปริหานิยธรรม และการพัฒนาระบบตรวจสอบถ่วงดุลตามหลัก  
สาราณียธรรม รายละเอียด ดังนี้ 
 1. การพัฒนาผู้นำตามหลักทศพิธราชธรรม  
 ปัจจุบันการพัฒนาผู้นำในภาครัฐให้มีคุณธรรมและจริยธรรม โดยเฉพาะการนำ
หลักทศพิธราชธรรมมาประยุกต์ใช้เป็นประเด็นที่ได้รับความสนใจอย่างมาก เนื่องจาก
สอดคล้องกับวัฒนธรรมและค่านิยมไทย อีกทั้งสามารถบูรณาการเข้ากับหลักการบริหาร
สมัยใหม่ได้อย่างกลมกลืน โดยอนุภูมิ โซวเกษม (2556) ได้เสนอแนวทางการประยุกต์ใช้
หลักทศพิธราชธรรม 10 ประการในการบริหารองค์กร ได้แก่ ทาน (การให้และสงเคราะห์) 
ศีล (การประพฤติดี) ปริจาคะ (การเสียสละเพื่อส่วนรวม) อาชชวะ (ความซื่อตรง) มัททวะ 
(ความอ่อนโยน) ตปะ (ความไม่หลงในลาภยศ) อักโกธะ (การควบคุมความโกรธ) อวิหิงสา 
(การไม่เบียดเบียน) ขันติ (ความอดทน) และอวิโรธนะ (ความยุติธรรม) นอกจากนี้  
พระมหาฉัตรชัย อภิชโย และจักรี ศรีจารุเมธีญาณ (2564) ยังเสนอว่า การประเมินผู้นำ
ต้องครอบคลุมมิติท้ังด้านการครองตน ครองคน และครองงาน 
 อย่างไรก็ตาม การพัฒนาผู้นำตามหลักทศพิธราชธรรมยังมีความท้าทายหลาย
ประการ เช่น การขาดความต่อเนื่องในการพัฒนาและการติดตามประเมินผล การขาด



Journal of Buddhist Innovation and Management 

Vol. 8 No. 2 March – April 2025 pp. 257-271. 265 

 

 

การบูรณาการระหว่างหน่วยงานที่เกี่ยวข้อง และการสร้างความเข้าใจที่ถูกต้องเกี่ยวกับ  
การประยุกต์ใช้หลักทศพิธราชธรรมในบริบทการบริหารสมัยใหม่ และการทำงานเป็นทีม  
จึงเป็นความท้าทายที่สำคัญ (อภิรักษ์ สุจริตจันทร, 2559) 
 ดังนั ้น เพื ่อให้การพัฒนาผู ้นำตามหลักทศพิธราชธรรมประสบความสำเร็จ 
จำเป็นต้องมีการดำเนินการอย่างเป็นระบบและต่อเนื่อง การพัฒนาที่ครอบคลุมทั้งการ
สร้างหลักสูตรที่มีประสิทธิภาพ การพัฒนาระบบการประเมินที่เหมาะสม และการสร้าง
กลไกการติดตามผลที่ต่อเนื่อง ทั้งนี้ การบูรณาการความร่วมมือระหว่างหน่วยงานภาครัฐ 
สถาบันการศึกษา และองค์กรทางพุทธศาสนาจะเป็นปัจจัยสำคัญที่จะช่วยขับเคลื ่อน  
การพัฒนาผู้นำตามหลักทศพิธราชธรรมให้เกิดผลอย่างเป็นรูปธรรม  
 2. การสร้างกลไกการมีส่วนร่วมตามหลักอปริหานิยธรรม 
 การสร้างกลไกการมีส่วนร่วมของประชาชนในการบริหารจัดการชุมชนและ 
การกำหนดนโยบายสาธารณะเป็นหัวใจสำคัญของการพัฒนาประชาธิปไตยระดับพื้นฐาน  
โดยธีรภัทร์ เสรีรังสรรค์ (2562) เสนอแนวคิดความเป็นประชาธิปไตยคือการพัฒนากลไก
การมีส่วนร่วม ซึ่งเน้นการสร้างวัฒนธรรมการประชุมปรึกษาหารือและตัดสินใจร่วมกัน 
หลักธรรมนี้มีความเหมาะสมกับบริบทสังคมไทยและสามารถนำมาใช้พัฒนาประชาธิปไตย
แบบมีส่วนร่วมได้อย่างมีประสิทธิภาพ ทั้งนี้ เขมานันท์ ขบวนฉลาด (2564) อธิบายว่า  
อปริหานิยธรรมมุ่งเน้นการสร้างความเจริญก้าวหน้าอย่างยั่งยืนทั้งระดับบุคคลและส่วนรวม 
โดยส่งเสริมให้สมาชิกมีจิตสำนึกรับผิดชอบต่อประโยชน์ส่วนรวม สร้างความสามัคคีและ
ความเคารพนับถือซึ ่งก ันและกัน อันเป็นพื ้นฐานสำคัญในการทำงานเป็นทีมที ่มี
ประสิทธิภาพ นำไปสู่การพัฒนาชุมชนที่เข้มแข็งและสันติสุขที่ยั่งยืน  
 การพัฒนาระบบการประชุมปรึกษาหารือระดับชุมชนตามหลักอปริหานิยธรรมนั้น 
จำเป็นต้องมีการออกแบบกระบวนการที่เหมาะสมและสอดคล้องกับบริบทของแต่ละพื้นที่ 
รูปแบบการประชุมจึงควรเน้นการสร้างพื้นที่ปลอดภัยสำหรับการแลกเปลี่ยนความคิดเห็น 
การรับฟังอย่างตั้งใจ การหาข้อสรุปร่วมกันบนพื้นฐานของประโยชน์ส่วนรวม และการสร้าง
บรรยากาศที่เอื ้อต่อการแลกเปลี ่ยนเรียนรู้และการตัดสินใจร่วมกัน  (Calvello, 2023)  
การส่งเสริมการมีส ่วนร่วมในการตัดสินใจเชิงนโยบายเป็นอีกมิติหนึ ่งที ่สำคัญของ  
การประยุกต์ใช้หลักอปริหานิยธรรม สำนักงานคณะกรรมการพัฒนาระบบราชการ (2550) 
ได้กล่าวว่า การสร้างกลไกการมีส่วนร่วมในระดับนโยบายจำเป็นต้องมีการพัฒนาระบบและ
กระบวนการที่เปิดโอกาสให้ประชาชนเข้ามามีส่วนร่วมในทุกขั้นตอน ตั้งแต่การกำหนด
ประเด็นนโยบาย การพัฒนาทางเลือก การตัดสินใจ และการติดตามประเมินผล ซึ่งการ
สร้างกลไกการมีส่วนร่วมที่มีประสิทธิภาพต้องตั้ งอยู่บนพื้นฐานของความไว้วางใจและ 
การเคารพในศักดิ์ศรีของทุกฝ่าย 



266 
 วารสารพุทธนวัตกรรมและการจัดการ 

ปีที่ 8 ฉบับที ่2 มีนาคม – เมษายน 2568 น. 257-271. 

 

 

 อย่างไรก็ตาม การสร้างกลไกการมีส่วนร่วมตามหลักอปริหานิยธรรมยังมีความ  
ท้าทายหลายประการ เช่น การขาดความต่อเนื ่องในการดำเนินการและการขาดการ  
บูรณาการระหว่างหน่วยงานที่เกี่ยวข้อง นอกจากนี้ ยังมีความท้าทายในการสร้างความ
เข้าใจและการยอมรับในหลักการของอปริหานิยธรรมในสังคมสมัยใหม่ แนวทาง  
การประยุกต์ใช้หลักธรรมดังกล่าวจึงควรให้สอดคล้องกับบริบทสังคมปัจจุบัน 
 3. การพัฒนาระบบตรวจสอบถ่วงดุลตามหลักสาราณียธรรม 
 การสร้างความโปร่งใสในการบริหารงานเป็นหัวใจสำคัญของการพัฒนาระบบ
ราชการไทย ซึ ่งหลักสาราณียธรรม ข้อเมตตากายกรรม สามารถนำมาประยุกต์ใช้ใน 
การแสดงออกถึงความจริงใจและความโปร่งใสในการปฏิบัติงาน การเปิดเผยข้อมูล 
ต่อสาธารณะ และการสื่อสารที่ชัดเจนกับประชาชน เอกลักษณ์ สายบุตร (2564) กล่าวว่า 
การนำหลักสาราณียธรรมมาใช้ในการบริหารงานภาครัฐ ส่งผลให้เกิดความไว้วางใจ  
จากประชาชนและลดปัญหาการทุจริต การแสวงหาผลประโยชน์เพื่อตนเองและพรรคพวก 
โดยเฉพาะหลักทิฏฐิสามัญญตา ที่เน้นการมีความเห็นร่วมกันในหลักการสำคัญของการ
บริหารงานที่โปร่งใส 
 ในส่วนของการพัฒนากลไกการตรวจสอบภาคประชาชน แนวทางการประยุกต์ใช้
หลักสาราณียธรรมในการสร้างการมีส่วนร่วมของประชาชน คือ หลักสาธารณโภคี  
ที่เน้นการแบ่งปันและการมีส่วนร่วมในการตัดสินใจ สามารถประยุกต์เป็นปัจจัยเสริมสร้างดี
งาม สร้างหรือพัฒนาสังคมให้มีความเจริญ มีความเป็นปึกแผ่นให้สามารถดำรงชีวิตอยู่
ร่วมกันอย่างมีความสงบร่มเย็น (พระครูธรรมธรศิริวัฒน์ สิริวฑฺฒโน และพระสุภาพร  
เตชธโร , 2560) ซึ ่งการพัฒนากลไกการตรวจสอบภาคประชาชนที ่ม ีประสิทธ ิภาพ  
ต้องอาศัยการบูรณาการระหว่างหลักธรรมาภิบาลและหลักสาราณียธรรม โดยเฉพาะ  
ในประเด็นของการสร ้างเครือข ่ายภาคประชาชน  การพัฒนาช่องทางการส ื ่อสาร 
ที่มีประสิทธิภาพ การสร้างกลไกการติดตามและประเมินผล และการพัฒนาระบบการรับ
เรื่องร้องเรียน 
 การพัฒนาระบบตรวจสอบถ่วงด ุลตามหล ักสาราณียธรรมเป ็นแนวทาง  
ที ่ม ีประสิทธ ิภาพในการสร ้างความโปร ่งใสและการมีส ่วนร่วมของภาคประชาชน  
การบูรณาการหลักธรรมทางพุทธศาสนาเข้ากับการบริหารงานสมัยใหม่จะนำไปสู ่การ
พัฒนาระบบราชการที่มีประสิทธิภาพและตอบสนองความต้องการของประชาชนได้อย่าง
แท้จริง 
 สรุปได้ว่า หลักธรรมาภิบาลทั้ง 6 ประการมีความสอดคล้องกับหลักพุทธธรรม 
และสามารถนำมาบูรณาการเพ่ือสร้างธรรมรัฐในสังคมไทยผ่านสามแนวทาง คือ การพัฒนา



Journal of Buddhist Innovation and Management 

Vol. 8 No. 2 March – April 2025 pp. 257-271. 267 

 

 

ผู้นำตามหลักทศพิธราชธรรม การสร้างกลไกการมีส่วนร่วมตามหลักอปริหานิยธรรม และ
การพัฒนาระบบตรวจสอบถ่วงดุลตามหลักสาราณียธรรม 
 
องค์ความรู้ใหม่ 

ธรรมาภิบาลเช ิงพุทธเป ็นการบูรณาการระหว ่างหลักธรรมาภิบาลสากล  
กับหลักธรรมในพุทธศาสนา เพื่อสร้างระบบบริหารจัดการที่สอดคล้องกับบริบทสังคมไทย 
โดยมีความเชื่อมโยงที่สำคัญ ดังนี้ 

1. หลักนิติธรรม เชื ่อมโยงกับหลักอวิโรธนะและอคติ 4 ที ่เน้นการปกครอง 
โดยธรรม ความเที่ยงธรรม และการไม่ลำเอียง  
  2. หลักคุณธรรม สัมพันธ์กับศีล ธรรม และพรหมวิหาร 4 ที ่เน้นความเมตตา 
กรุณา มุทิตา และอุเบกขา  
  3. หลักความโปร่งใส เชื่อมโยงกับอาชชวะ (ความซื่อตรง) และสัจจะ (ความจริงใจ) 
ที่มุ่งเน้นการแสดงออกถึงความซื่อสัตย์และจริงใจในการบริหารงาน 
  4. หลักการมีส่วนร่วม สอดคล้องกับอปริหานิยธรรม 7 ที่เน้นการประชุมพร้อม
เพรียงกันและรับฟังความคิดเห็นของทุกฝ่าย 
  5. หลักความรับผิดชอบ เชื่อมโยงกับอิทธิบาท 4 โดยเฉพาะวิมังสา (การใช้ปัญญา
พิจารณา) และหลักกรรมที่เน้นการรับผิดชอบต่อการกระทำของตน 
  6. หลักความคุ ้มค ่า ส ัมพันธ ์ก ับส ังคหว ัตถ ุ 4 ในข้อสมานัตตตาและหลัก
มัชฌิมาปฏิปทา (ทางสายกลาง) ที่เน้นการใช้ทรัพยากรอย่างพอดีและเกิดประโยชน์สูงสุด 
  แนวทางการสร้างธรรมรัฐที่เหมาะสมในสังคมไทยจึงประกอบด้วย 3 แนวทางหลัก 
ได้แก่ 1. การพัฒนาผู้นำตามหลักทศพิธราชธรรม ผ่านการฝึกอบรมและสร้างระบบประเมิน
ผู้นำเชิงพุทธ 2. การสร้างกลไกการมีส่วนร่วมตามหลักอปริหานิยธรรม ด้วยระบบการ
ประชุมปรึกษาหารือและการมีส่วนร่วมในการตัดสินใจเชิงนโยบาย และ 3. การพัฒนา
ระบบตรวจสอบถ่วงดุลตามหลักสาราณียธรรม ที่มุ่งเน้นความโปร่งใสและการตรวจสอบ
โดยภาคประชาชน การบูรณาการหลักธรรมทางพุทธศาสนาเข้ากับการบริหารงานสมัยใหม่
จะนำไปสู ่การพัฒนาระบบราชการที ่มีประสิทธิภาพและตอบสนองความต้องการของ
ประชาชนไดอ้ย่างแท้จริง แสดงเป็นภาพ ดังนี้ 
 
 
 
 
 



268 
 วารสารพุทธนวัตกรรมและการจัดการ 

ปีที่ 8 ฉบับที ่2 มีนาคม – เมษายน 2568 น. 257-271. 

 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 

ภาพที่ 1 ธรรมาภิบาลเชิงพุทธและแนวทางการสร้างธรรมรัฐ 
 
สรุป 
 แนวคิดธรรมาภิบาลได้รับการยอมรับอย่างกว้างขวางในการบริหารจัดการภาครัฐ
ป ัจจ ุบ ัน แม้การนำมาใช ้ในส ังคมไทยยังประสบปัญหาหลายประการ การศึกษา  
และประยุกต์ใช้หลักธรรมในพุทธศาสนาจึงอาจเป็นแนวทางที่เหมาะสมในการพัฒนา  
ธรรมาภิบาลให้สอดคล้องกับบริบทสังคมไทย 
 ธรรมาภิบาลในมุมมองพุทธศาสนามีรากฐานจากหลักธรรมสำคัญหลายประการ 
หลักนิติธรรมสอดคล้องกับอวิโรธนะในทศพิธราชธรรมที่เน้นการปกครองโดยธรรมและ 
อคติ 4 ที่สอนให้ละเว้นความลำเอียง ส่วนหลักคุณธรรมสัมพันธ์กับศีลธรรมและพรหมวิหาร 4 
ที่เน้นการมีเมตตา กรุณา มุทิตา และอุเบกขา ในด้านความโปร่งใสนั ้นสอดคล้องกับ 
อาชชวะหรือความซื ่อตรง และสัจจะหรือความจริงใจหลักการมีส่วนร่วมสัมพันธ์กับ  
อปริหานิยธรรม 7 ที่เน้นการประชุมพร้อมเพรียงและรับฟังความคิดเห็นทุกฝ่าย สำหรับ
หลักความรับผิดชอบสัมพันธ์กับอิทธิบาท 4 โดยเฉพาะวิมังสา และหลักกรรมที่เน้นการ
รับผิดชอบต่อการกระทำ ส่วนหลักความคุ้มค่าสัมพันธ์กับสังคหวัตถุ 4 ในข้อสมานัตตตา 
และหลักมัชฌิมาปฏิปทาที่เน้นการใช้ทรัพยากรอย่างพอดี 
 แนวทางการสร้างธรรมรัฐที่เหมาะสมในสังคมไทยควรมีการประยุกต์ใช้หลักธรรม
ในการบริหารราชการ ทั้งการพัฒนาผู้นำตามหลักทศพิธราชธรรม การสร้างกลไกการมีส่วนร่วม
ตามหลักอปริหานิยธรรม และการพัฒนาระบบตรวจสอบถ่วงดุลตามหลักสาราณียธรรม 
การดำเนินการดังกล่าวจะช่วยสร้างความเชื่อมั่นและการยอมรับจากประชาชนซึ่งสอดคล้อง
กับวัฒนธรรมไทยที ่ให้ความสำคัญกับการเคารพผู ้นำที ่มีคุณธรรม การมีส่วนร่วมของ

 

ธรรมาภิบาลเชิงพุทธ 

1. นิติธรรม - 
อวิโรธนะ 

และอคต ิ4 
   

2. คุณธรรม - 
ศีล ธรรม และ
พรหมวิหาร 4 

3. ความโปร่งใส 
-อาชชวะ  
และสัจจะ 

 

4. การมีส่วน
ร่วม -อปริ

หานิยธรรม 7 
 

5. ความ
รับผิดชอบ  
-อิทธิบาท 4 

6. ความคุ้มค่า -
สังคหวัตถุ 4 

1. การพฒันาผูน้ำตามหลกั
ทศพิธราชธรรม  

2. การสร้างกลไกการมีสว่น
ร่วมตามหลักอปริหา- 

นิยธรรม  
3. การพฒันาระบบ

ตรวจสอบถ่วงดลุตามหลกั
สาราณียธรรม 

แนวทางการสร้างธรรมรัฐ 



Journal of Buddhist Innovation and Management 

Vol. 8 No. 2 March – April 2025 pp. 257-271. 269 

 

 

ประชาชน และการยึดหลักธรรมในการปกครอง อันจะนำไปสู่การพัฒนาระบบราชการ  
ที่มีประสิทธิภาพและยั่งยืน 
 
เอกสารอ้างอิง 
กรมส่งเสริมการปกครองท้องถิ่น. (2567). หลักธรรมาภิบาล. สืบค้น 14 พฤศจิกายน 2567, 

จาก https://shorturl.asia/uXNfl 
เกษม ฐิตสิทธา. (2561). อคติ 4: หลักการบริหารจัดการของผู้นำ. วารสาร มจร ปรัชญา

ปริทรรศน์, 1(2), 85-99. 
เขมานันท์  ขบวนฉลาด. (2564). การประยุกต์ใช้หลักอปริหานิยธรรมเพื ่อการบริหาร

จัดการขององค์การบริหารส่วนตำบลประทัดบุ อำเภอปราสาท จังหวัดสุรินทร์. 
วารสารมหาจุฬาคชสาร, 12(1), 133-142. 

จักรวาล สุขไมตรี. (2562). การบริหารงานตามหลักสังคหวัตถุ 4 ขององค์การบริหารส่วน
ตำบลพะตง อำเภอหาดใหญ่ จังหวัดสงขลา. วารสารราชพฤกษ์, 17(2), 105-111. 

จำเรียง กำเหนิดโทน. (2560). ความเชื่อเรื่องกรรมและการให้ผลของกรรม ตามหลักคำ
สอนในพระพุทธศาสนาเถรวาท. วารสารปรัชญาปริทรรศน์, 22(2), 86-98. 

ถวิลวดี บุรีกุล. (2546). ธรรมาภิบาล : หลักการเพื่อการบริหารรัฐกิจแนวใหม่. สืบค้น  
14 พฤศจิกายน 2567, จาก https://shorturl.asia/HxtY3 

ธีรพล ศรีเป๊ะบัว. (2566). สุขด้วยธรรมอิทธิบาท 4 ธรรมแห่งความสำเร็จของงาน. สืบค้น 
14 พฤศจิกายน 2567, จาก https://shorturl.asia/dM5uC 

ธ ีรภ ัทร ์ เสร ีร ังสรรค์ . (2562) . ประชาธ ิปไตยไทยนิยม . วารสารว ิชาการและว ิจัย
สังคมศาสตร์, 14(1), 1-16. 

พระครูธรรมธรศิริวัฒน์ สิริวฑฺฒโน และพระสุภาพร เตชธโร. (2560). กระบวนการสร้างสา
ธารณโภคีธรรม ขององค์กรพุทธศาสนาในประเทศไทย . วารสารมหาจุฬาวิชาการ, 
4(1), 76-87. 

พระครูปลัดเถรานุวัตร์ (สุเทพ ดีเยี ่ยม). (2561). การสังเคราะห์หลักธรรมาภิบาลผ่าน 
พุทธธรรมเพื่อการพัฒนาวัฒนธรรมองค์กร. วารสารมหาจุฬานาครทรรศน์, 5(3). 
487-504. 

พระคำรณ รติโก และคณะ. (2565). ศึกษาภาวะผู้นำเชิงพุทธของพระครูปิยธรรมาภรณ์ 
(เปี่ยม ปุณฺณโก). วารสารมหาจุฬาคชสาร, 13(2), 120-133. 

พระนพสิทธิ์ สุทฺธจิตโต. (2562). กระบวนการบริหารตามหลักธรรมาภิบาลเชิงพุทธของ
องค์การบริหารส่วนตำบลบ้านเอื้อม อำเภอเมือง จังหวัดลำปาง . วารสารสันติ
ศึกษาปริทรรศน์ มจร, 7(4), 1007-1021. 



270 
 วารสารพุทธนวัตกรรมและการจัดการ 

ปีที่ 8 ฉบับที ่2 มีนาคม – เมษายน 2568 น. 257-271. 

 

 

พระมหาฉัตรชัย อภิชโย และจักรี ศรีจารุเมธีญาณ . (2564). การบริหารงานตามแนว 
หลักพุทธธรรม. วารสารวิชาการรัตนบุศย์, 3(3), 55-65.  

พระมหาวรเดชา อคฺคเตโช. (2558). ทางสายกลางในฐานะเป็นเครื่องมือพัฒนาเศรษฐกิจใน
ปัจจุบัน. สืบค้น 14 พฤศจิกายน 2567, จาก https://shorturl.asia/la9S8 

พระมหาโสภณ กิตฺติโสภโณ. (2562). การประยุกต์ใช้หลักอปริหานิยธรรมในการบริหาร
ขององค์การบริหารส่วนตำบลโคกมน อำเภอน้ำหนาว จังหวัดเพชรบูรณ์. วารสาร
สหวิทยาการนวัตกรรมปริทรรศน์, 2(1), 22-31. 

ยิ่งยศ บุณยานันต์. (2564). หลักธรรมาภิบาลกับการบริหารองค์กร. วารสารมนุษยศาสตร์ 
มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย, 13(1), 60-66. 

วรัญญา รักษาแก้ว และคณะ. (2567). ธรรมาภิบาล: เทรนด์ใหม่ของโลกยุคดิจิทัล , 
วารสารรการบริหาร การจัดการ และการพัฒนาที่ยั่งยืน, 2(1), 1-16. 

วีรวิท คงศักดิ์. (2564). ธรรมาภิบาลในการบริหารจัดการภาครัฐ. สืบค้น 14 พฤศจิกายน 
2567, จาก https://shorturl.asia/Ie5G6 

วุฒิสาร ตันไชย. (2557). การกระจายอำนาจและประชาธิปไตยในประเทศไทย. กรุงเทพฯ: 
สถาบันพระปกเกล้า. 

สำนักงานคณะกรรมการข้าราชการพลเรือน . (2567). ข้อมูลภาพรวมกำลังคนภาครัฐ 
(ข้าราชการพลเรือนสามัญ) 2562-2565. ส ืบค้น 11 เมษายน 2568, จาก 
https://www.ocsc.go.th/?post_type=news&p=53740 

สำนักงานคณะกรรมการพัฒนาระบบราชการ. (2550). หลักการบริหารราชการแบบ 
มีส่วนร่วม (Participatory Governance). สืบค้น 14 พฤศจิกายน 2567, จาก 
https://shorturl.asia/uQDAw 

สำนักงานสถิติแห่งชาติ. (2566). รายชื ่อหน่วยงานของรัฐส่วนกลางระดับกรมหรือ
เทียบเท่า. สืบค้น 11 เมษายน 2568, จาก https://shorturl.asia/eS43j 

สุวิทย์ ภาณุจารี และลัดดา ผลวัฒนะ. (2559). พระบาทสมเด็จพระเจ้าอยู่หัวกับธรรมาภิบาล
แนวพุทธ. วารสารสถาบันวิจัยญาณสังวร, 7(1), 135-148. 

อนุภูมิ โซวเกษม. (2556). การศึกษาแนวทางการใช้หลักทศพิธราชธรรมเพื่อการบริหาร
จัดการองค์การบริหารส่วนตำบลเขตพื้นที่อำเภอสองพี่น้อง จังหวัดสุพรรณบุรี . 
สืบค้น 14 พฤศจิกายน 2567, จาก https://shorturl.asia/GeHFR 

อภิรักษ์  สุจริตจันทร. (2559). ความสัมพันธ์ระหว่างภาวะผู้นำตามหลักทศพิธราชธรรม 
ภาวะผู ้ตามที ่มีความกล้าหาญ และพฤติกรรมการเป็นสมาชิกที ่ดีขององค์กร   
(การค้นคว้าอิสระบริหารธุรกิจมหาบัณฑิต สาขาวิชาบริหารธุรกิจ). ปทุมธานี: 
มหาวิทยาลัยเทคโนโลยีราชมงคลธัญบุรี. 



Journal of Buddhist Innovation and Management 

Vol. 8 No. 2 March – April 2025 pp. 257-271. 271 

 

 

อุทัย สติมั ่น. (2561). กระบวนทัศน์ธรรมมาภิบาลสำหรับผู้นำยุคโลกาภิวัตน์. วารสาร
บัณฑิตสาเกตปริทรรศน์, 3(2), 1-14. 

เอกลักษณ์ สายบุตร. (2564). แนวทางในการนำหลักสาราณียธรรมมาประยุกต์ใช้ในการ
บริหารงานขององค์กรปกครองส่วนท้องถิ่น. วารสารวิชาการวิจัยและนวัตกรรม
สังคมศาสตร์ปริทัศน์, 1(2), 5-17. 

Calvello, M. (2023) . 7 Meeting Norms for Team Productivity & Engagement. 
Retrieved November 14, 2024, from https://shorturl.asia/EY7sy 

Transparency International. (2 0 2 4 ) .  Corruption Perceptions Index 2 0 2 4. 
Retrieved April 11, 2025, from https://shorturl.asia/P0X3u 


