
306 
 วารสารพุทธนวัตกรรมและการจัดการ 

ปีที่ 8 ฉบับที่ 4 กรกฎาคม – สิงหาคม 2568 น. 306-318. 

 

 

การจัดการศาสนทายาทอย่างมีประสิทธิผล : การวิเคราะห์เชิงบูรณาการ 
บนฐานแนวคิดเชิงพุทธและหลักการบริหารองค์การ* 

EFFECTIVE MANAGEMENT OF RELIGIOUS SUCCESSORS: AN INTEGRATIVE 
ANALYSIS BASED ON BUDDHIST THOUGHT AND ORGANIZATIONAL 

MANAGEMENT PRINCIPLES 
 

พระมหามนูญ ปริญฺญาโณ 
Phramaha Manoon Parinyano 

วัดเทวราชกุญชรวรวิหาร, กรุงเทพมหานคร 
Wat Thewarat Kunchorn Worawiharn, Bankkok 

Corresponding Author E-mail: manoon4316@gmail.com 

 
บทคัดย่อ  

บทความวิชาการฉบับนี้มีจุดมุ่งหมายเพื่อวิเคราะห์การจัดการศาสนทายาทอย่าง 
มีประสิทธิผล โดยใช้กรอบแนวคิดแบบบูรณาการระหว่างหลักพุทธธรรมและแนวคิด
ทางการบริหารองค์การสมัยใหม่ โดยเฉพาะในบริบทสังคมไทยที่พระสงฆ์ทำหน้าที่ทั้งใน
ฐานะผู ้ส ืบทอดพระธรรมคำสอน ผู ้นำจิตวิญญาณ และกลไกทางสังคมที่ทรงอิทธิพล 
ท่ามกลางความท้าทายจากการลดลงของผู้บรรพชา ความเปลี่ยนแปลงของค่านิยม และ
แรงกระทบจากโลกาภิวัตน์ บทความนี้ได้นำแนวคิดเรื่องประสิทธิผล จากศาสตร์การบรหิาร 
เช่น แนวทางการบรรลุเป้าหมาย แนวทางเชิงระบบ แนวคิดจากกลุ่มผู้มีส่วนได้ส่วนเสีย 
และแนวคิดคุณค่าที่ขัดแย้ง มาผสมผสานกับหลักธรรมสำคัญในพระพุทธศาสนา เช่น อิทธิ
บาท 4 สัปปุริสธรรม และมัชฌิมาปฏิปทา เพื่อสร้างกรอบประเมินที่ครอบคลุมทั้ง 5 มิติ 
ได้แก่ ผลิตภาพ การปรับตัว ทัศนคติและจิตตปัญญา ความร่วมมือ และความพึงพอใจของ
สังคม บทความยังเสนอแนวทางการพัฒนาองค์กรสงฆ์ในฐานะองค์การเรียนรู ้โดยใช้ธรรมะ
เป็นหลักในการบริหารจัดการอย่างยั่งยืน เพื่อรักษาการสืบทอดพระพุทธศาสนาในยุคใหม่
อย่างแท้จริง 
คำสำคัญ: ศาสนทายาท; ประสิทธิผล; แนวคิดเชิงพุทธ; การบริหารองค์การ 
 
 
 

 
*Received April 10, 2025; Revised July 3, 2025; Accepted July 11, 2025 



Journal of Buddhist Innovation and Management 

Vol. 8 No. 4 July – August 2025 pp. 306-318. 307 

 

 

Abstract 
This academic article aimed to analyze the effective management of 

religious successors through an integrative framework that combines Buddhist 
principles with modern organizational management theories. Within the Thai 
sociocultural context, Buddhist monks serve not only as religious successors 
but also as spiritual leaders and influential social agents. In light of challenges 
such as declining ordination rates, shifting youth values, and globalized 
cultural pressures, this study applied key effectiveness models from 
organizational theory-including the goal-attainment approach, system 
approach, strategic constituencies, and competing values framework-together 
with core Buddhist teachings such as Iddhipada, Bases of Success, Sappurisa- 
dhamma, the Qualities of a Noble Person and Majjhima Patipada. the Middle 
Way. The article proposed a five-dimensional evaluation model 
encompassing productivity, adaptability, attitude and wisdom, collaboration, 
and community satisfaction. Furthermore, it offered strategies for developing 
monastic institutions as learning organizations grounded in Dhamma, ensuring 
a sustainable and spiritually authentic succession of the Buddhist Sangha in 
the modern world. 
Keywords: Religious Successor; Effectiveness; Buddhist Thought; Organizational 
Management 
 
บทนำ 
      ศาสนทายาทเป็นหัวใจสำคัญของการธำรงพระพุทธศาสนาให้ยั่งยืนมั่นคงทั้งใน
ระดับชาติและระดับโลก โดยเฉพาะในบริบทสังคมไทยที่พระสงฆ์มิใช่เพียงผู้สืบทอด      
พระธรรมคำสอน แต่ยังเป็นผู้นำจิตวิญญาณทางวัฒนธรรม เป็นแหล่งความรู้ และเป็นกลไก
ทางสังคมที่มีอิทธิพลอย่างยิ่งต่อชุมชน (บัญชายุทธ นาคมุจลินท์ และคณะ, 2557) อย่างไร
ก็ตาม สถานการณ์ในปัจจุบันสะท้อนถึงวิกฤติศาสนทายาทซึ่งปรากฏผ่านจำนวนผู้บรรพชา
ที่ลดลงต่อเนื่อง การขาดแรงจูงใจในหมู่เยาวชน และความท้าทายจากบริบทโลกาภิวัตน์ 
ที่รุกเร้าพระพุทธศาสนาอย่างไม่หยุดยั้ง (ปวีณา อุดมสถาผล และพระปราโมทย์ วาทโกวิโท, 
2567) จากสถิติย้อนหลังไปประมาณ 10 ในปี  พ.ศ.2558 ในประเทศไทยมีพระภิกษุ 
298,580 รูปและสามเณร 59,587 รูป ปัจจุบันได้มีการสำรวจไว้ล่าสุดของปี  พ.ศ. 2567 
พระภิกษุ 245,978 รูปและสามเณร 32,373 รูป (สำนักงานพระพุทธศาสนา, 2568)  



308 
 วารสารพุทธนวัตกรรมและการจัดการ 

ปีที่ 8 ฉบับที่ 4 กรกฎาคม – สิงหาคม 2568 น. 306-318. 

 

 

เห็นได้ว่า พระภิกษุสามเณรลดลงถึง 79,816 รูป แม้จะมีนโยบายและโครงการจากภาครัฐ
และองค์กรทางพระพุทธศาสนา เช่น การส่งเสริมการบรรพชา การจัดต้ังโรงเรียนพระปรยิตัิ
ธรรม และโครงการพัฒนาคุณภาพพระสงฆ์ แต่กลับยังพบว่ากระบวนการผลิตและ
พัฒนาศาสนทายาทยังขาดประสิทธิผลอย่างรอบด้าน กล่าวคือ ยังไม่มีการปรับตัวของ
องค์การให้สอดคล้องกับสังคม (อร ุณ ร ักธรรม , 2532) กรอบแนวคิดที ่ไม่สามารถ
ประเมินผลการดำเนินงานอย่างเป็นระบบเชื่อมโยงกับเป้าหมายเชิงธรรมได้อย่างชัดเจน 
ในทางวิชาการ การวิเคราะห์ประสิทธิผลขององค์การเป็นศาสตร์ที่ได้รับการพัฒนาอย่าง
ลึกซึ้งในแวดวงการบริหารจัดการ โดยมีการเสนอแนวคิดและกรอบทฤษฎีที่หลากหลาย 
โดยมีตัวช้ีวัดหรือองค์ประกอบ เช่น คุณภาพของงาน นวัตกรรมใหม่ใหม่ ความพึงพอใจของ
บุคลากร (Nahavandi & Malekzadeh, 1999) ทั้งนี้ แม้แนวคิดเหล่านี้จะพัฒนามาจาก
โลกตะวันตก หากแต่สามารถปรับประยุกต์ให้สอดคล้องกับองค์การทางศาสนาได้หาก  
มีการบูรณาการกับแนวคิดพุทธศาสตร์อย่างเหมาะสม 

บทความวิชาการฉบับนี้จึงมุ่งวิเคราะห์การจัดการศาสนทายาทอย่างมีประสิทธิผล 
โดยบูรณาการระหว่างกรอบคิดทางพุทธศาสตร์และแนวคิดด้านการบริหารองค์การ
สมัยใหม่ เพื ่อวางกรอบแนวคิดที ่สามารถประเมิน วิเคราะห์ และพัฒนากระบวนการ
จัดการศาสนทายาทได้อย่างเป็นระบบ รอบด้าน และเท่าทันโลกยุคใหม่ ทั้งนี้โดยยังคงธำรง
หลักธรรมคำสอนอันเป็นแก่นแท้ของพระพุทธศาสนาไว้อย่างมั่นคง 

 
ความหมายของประสิทธิผล 

1. ความหมายของ“ประสิทธิผล”ตามแนวคิดทางการบริหารสมัยใหม่ประสิทธิผล 
(Effectiveness) เป็นแนวคิดหลักในทางการจัดการที่ใช้ประเมินความสามารถขององค์การ
ในการบรรลุเป้าหมายที่กำหนดไว้ โดยดูประสิทธิภาพ ความพึงพอใจ ความสามารถในการ
ปรับตัว การพัฒนาและการอยู่รอด (Gibson, 1988) ไม่เน้นเพียงกระบวนการ หากแต่ให้
ความสำคัญกับผลลัพธ์ที่ปรากฏอย่างเป็นรูปธรรม ประสิทธิผลเป็นขนาดของความสามารถ
ขององค์การในการดำเนินงานให้บรรลุตามเป้าหมายที่กำหนดไว้ซึ่งเป็นการเน้นที่ผลลพัธ์ 
(Outcome) มากกว่ากระบวนการ (Process) หรือทรัพยากรที่ใช้ไป ในมุมมองนี้ องค์การ
ที่มีประสิทธิผลคือองค์การที่สามารถสร้างผลงานให้บรรลุเป้าประสงค์ตามที่ตั้งไว้ ไม่ว่าจะ
เป็นเชิงปริมาณหรือคุณภาพ โดยไม่จำเป็นต้องพิจารณาว่าวิธีการหรือวิธีปฏิบัติถูกต้องตาม
หลักเทคนิคหรือไม่ แนวคิดนี ้ เหมาะอย่างยิ ่งกับองค์การที ่ม ีเป้าหมายชัดเจน เช่น 
สถานศึกษา โรงพยาบาล หรือหน่วยงานภาครัฐที่มีตัวช้ีวัดความสำเร็จเฉพาะด้าน อย่างไร  
ก็ตาม การวัดประสิทธิผลตามแนวคิดนี ้มีข้อท้าทายเช่นกัน กล่าวคือ หากเป้าหมาย 
ไม่ชัดเจน หรือมีการเปลี ่ยนแปลงเป้าหมายบ่อยครั ้ง จะทำให้ยากต่อการประเมินผล  



Journal of Buddhist Innovation and Management 

Vol. 8 No. 4 July – August 2025 pp. 306-318. 309 

 

 

ที่แท้จริง ในงานบริหารเชิงกลยุทธ์ แนวคิดของธงชัยสะท้อนถึงความสำคัญของการกำหนด
เป้าหมายที่ชัดเจนและสามารถวัดได้ ซึ่งจะกลายเป็นเครื่องมือหลักในการบริหารจัดการ
องค์การ ไม่ว่าจะเป็นการวางแผน การติดตาม และการประเมินผล ซึ่งมีความสำคัญอย่าง
ยิ่งต่อองค์การที่ต้องการเติบโตอย่างมีทิศทาง นอกจากนั้นความหมายของประสิทธิผล  
โดยเช่ือมโยงกับความสามารถในการบริหารจัดการองค์การให้เกิดประโยชน์สูงสุด กล่าวคือ 
การดำเนินงานใด ๆ ขององค์การนั้น จะต้องไม่เพียงบรรลุเป้าหมายในเชิงปริมาณหรือ
ผลลัพธ์ที่ตั้งไว้เท่านั้นหากแต่ยังต้องเกิดประโยชน์ เชิงคุณภาพต่อผู้รับบริการหรือสังคม
โดยรวม (พิทยา บวรวัฒนา, 2541) ประโยชน์นิยม (Utilitarianism) ในเชิงองค์การ 
ซึ่งสามารถนำมาวัดผลได้ทั้งในมิติของผู้รับบริการ ความพึงพอใจของผู้มีส่วนเกี่ยวข้อง และ
คุณภาพของผลผลิต เช่น ในบริบทของโรงเรียนพระปริยัติธรรม ประสิทธิผลตามแนวคิดนี้
คือ การที่พระภิกษุสามเณรสามารถนำหลักธรรมไปปฏิบัติได้จริง และเกิดผลดีต่อชุมชน  
ข้อเด่นของแนวคิดนี ้คือ ความครอบคลุมที่เชื ่อมโยงระหว่างเป้าหมายกับคุณค่า และ
สามารถใช้เป็นหลักในการออกแบบตัวชี้วัดที่มีทั้งปริมาณและคุณภาพ แต่ก็มีข้อควรระวัง
คือ ความคลุมเครือของคำว่าประโยชน์สูงสุด ซึ่งอาจตีความแตกต่างกันตามมุมมองของ 
ผู้ประเมิน ทั้งนี้ หากนำแนวคิดของพิทยามาผนวกกับหลักพุทธ เช่น หลักพาหุสัจจะ หรือ
หลักธรรมเพื่อประโยชน์ตนและประโยชน์ผู้อื่น ก็จะสามารถขยายกรอบของคำว่า ประสิทธิผล
ให้ครอบคลุมทั้งโลกียะและโลกุตตระ เสนอว่า ประสิทธิผล คือ ระดับที่องค์การสามารถ
บรรลุวัตถุประสงค์ที่ชัดเจน โดยไม่จำเป็นต้องพิจารณาวิธีการที่ใช้ หรือทรัพยากรที่ถูก
นำไปใช้ กล่าวคือ หากองค์การสามารถบรรลุเป้าหมายที่วางไว้ ไม่ว่าจะในรูปแบบใดก็ตาม 
ก็ถือว่ามีประสิทธิผล ซึ่งเป็นมุมมองที่สอดคล้องกับระบบบริหารที่เน้นผลลัพธ์ (Results-
Based Management) เหมาะอย่างยิ่งกับการบริหารในระบบราชการหรอืองค์กรที่ต้องการ
ความโปร่งใสและตรวจสอบได้ เนื่องจากเน้นความชัดเจนของเป้าหมาย และการบรรลุ
วัตถุประสงค์เป็นสำคัญ อย่างไรก็ตาม ข้อวิจารณ์ที่สำคัญ คือ องค์การบางแห่งอาจกำหนด
วัตถุประสงค์ที่แคบเกินไป หรือมองข้ามคุณค่าเชิงคุณภาพที่ไม่สามารถวัดได้ด้วยตัวเลข
เพียงอย่างเดียว ในกรณีของการจัดการศาสนทายาท แนวคิดของ Hoy สามารถนำมาใช้
เป็นแนวประเมินความสำเร็จของโครงการพัฒนาพระสงฆ์ได้ เช่น เป้าหมายจำนวน
พระภิกษุที่สอบผ่านระดับนักธรรม เป้าหมายการบรรพชาชั่วคราว หรือจำนวนพระสงฆ์  
ที่เข้าร่วมกิจกรรมสาธารณประโยชน์ อย่างไรก็ตาม ควรเสริมด้วยการประเมินคุณภาพ 
เชิงธรรม เพื่อไม่ให้ประสิทธิผลกลายเป็นเปลอืกของความสำเรจ็ ที่ขาดแก่นธรรมในใจกลาง 
ซึ ่งสอดคล้องกับมุมมองของ Gibson (1988) ที ่เน้นว่าองค์การจะถือว่ามีประสิทธิผล 
เมื่อสามารถผลิตผลลัพธ์ที่ตรงกับความคาดหวังของผู้มีส่วนเกี่ยวข้อง และสามารถดำรงอยู่
ได้อย่างยั่งยืนในระยะยาว ได้เสนอกรอบแนวคิดประสิทธิผลที่มีความซับซ้อนและรอบด้าน



310 
 วารสารพุทธนวัตกรรมและการจัดการ 

ปีที่ 8 ฉบับที่ 4 กรกฎาคม – สิงหาคม 2568 น. 306-318. 

 

 

มากขึ ้น โดยมองว่า องค์การจะถือว่ามีประสิทธิผลเมื ่อสามารถผลิตผลลัพธ์ที ่ตรงกับ  
ความคาดหวังของผู้มีส่วนเกี่ยวข้อง (Stakeholders) และสามารถดำรงอยู่ได้อย่างยั่งยืนใน
ระยะยาว แนวคิดนี้เปิดพื้นที่ให้การประเมินผลไม่ใช่เรื่องของเป้าหมายภายในองค์การ
เท่านั้น แต่ยังรวมถึงบริบทภายนอกที่เปลี่ยนแปลงตลอดเวลา Gibson ยังแบ่งองค์ประกอบ
ของประสิทธิผลออกเป็น 5 ด้าน คือ ผลิตภาพ (Productivity) ประสิทธิภาพ (Efficiency) 
ความพึงพอใจ (Satisfaction) การปรับตัว (Adaptability) และการพัฒนา (Development) 
ซึ่งสะท้อนว่าองค์การควรตอบสนองได้ทั้ งต่อเป้าหมายของตนเองและความคาดหวังของ
สังคมในเวลาเดียวกัน แนวคิดนี้จึงเหมาะอย่างยิ่งกับการจัดการศาสนทายาทในยุคใหม่  
ที่ไม่ใช่เพียงการผลิตพระภิกษุตามจำนวน หากแต่ต้องเป็นพระภิกษุที่ตอบสนองความ
ต้องการของสังคม สร้างคุณภาพชีวิตทางจิตวิญญาณให้กับประชาชน และมีคุณธรรมพร้อม
ความรู้ที่ปรับตัวได้กับสภาพสังคมที่เปลี่ยนไปอย่างรวดเร็ว 

ทั้งนี้ การวัดประสิทธิผลในทางวิชาการมักเชื่อมโยงกับกรอบการประเมินต่าง ๆ  
เช่น การบรรลุเป้าหมาย (Goal-Attainment), ความสามารถในการตอบสนองต่อกลุ่ม 
ผ ู ้มีส ่วนได้ส ่วนเส ีย (Strategic Constituencies) การประเมินตามกระบวนการระบบ 
(System Approach) และกรอบแนวคิดคุณค่าที่ขัดแย้ง (Competing Values) เมื่อพิจารณา
ในภาพรวมแล้ว จะพบว่า ประสิทธิผลไม่ได้หมายถึงเพียงความสำเร็จในเชิงเป้าหมาย  
แต่ยังต้องรวมถึงความสามารถในการใช้ทรัพยากรอย่างเหมาะสม การปรับตัวต่อ 
การเปลี่ยนแปลง การสร้างความพึงพอใจให้กับผู้เกี่ยวข้อง และความยั่งยืนขององค์การ  
ในบริบทที่ซับซ้อน 

2. ความหมายของประสิทธิผลตามแนวคิดทางพุทธศาสนา ในมุมมองทาง
พระพุทธศาสนา แม้จะมิได้ใช้คำว่า ประสิทธิผลโดยตรง หากแต่หลักธรรมหลายประการ
สะท้อนแนวคิดเรื่องความสำเร็จในการดำเนินการหรือการปฏิบัติอย่างมีคุณค่า อาทิ หลัก
อิทธิบาท 4 คือ ฉันทะ วิริยะ จิตตะ วิมังสา (สํ.ม. (ไทย) 19/1179/287) ซึ่งเป็นปัจจัยแห่ง
ความสำเร็จในการประกอบกิจทั้งปวง อธิบายว่า อิทธิบาท 4 เป็นการวางพื้นฐานจิตใจที่
ถูกต้องเพื ่อให้กิจการงานบรรลุผลในทางที ่ดีงาม ไม่ใช่เพียงสำเร็จตามเป้า หากแต่  
ต้องมีธรรมะอยู่ในเป้าหมายนั้นด้วย (สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์ (ป.อ.ปยุตฺโต), 2561) 
ดังนั้น หากตีความตามหลักพุทธ องค์การที่มีประสทิธิผลต้องบรรลุเป้าหมายโดยอาศัยธรรม
เป็นพื ้นฐาน และผลลัพธ์นั ้นต้องนำไปสู ่ประโยชน์ตนและประโยชน์ท่าน  นอกจากนี้ 
พระไตรปิฎกยังแสดงหลักธรรมที่สัมพันธ์กับความสำเร็จของบุคคลและองค์การ เช่น  
สัปปุริสธรรม 7 ฆราวาสธรรม 4 และหลักการวินัยภายในหมู่สงฆ์ (สังฆวินัย) ล้วนแต่เป็น
แนวคิดที่สามารถปรับใช้ในการบริหารจดัการองค์การ โดยเฉพาะองค์การทางศาสนา ที่ต้อง
อาศัยทั้งโครงสร้าง ระบบ และจริยธรรม 



Journal of Buddhist Innovation and Management 

Vol. 8 No. 4 July – August 2025 pp. 306-318. 311 

 

 

ดังนั้น ความหมายของประสิทธิผลในทางพุทธศาสตร์จึงไม่อาจวัดได้เพียงจาก
ผลผลิตหรือเป้าหมายที่บรรลุ แต่ต้องคำนึงถึงธรรมะที่อยู่ในเป้าหมายการดำเนินงานที่เป็น
กุศล และผลที่นำไปสู่ความดีงามอย่างยั่งยืน 

 
กรอบการวัดประสิทธิผลขององค์การ 

การวัดประสิทธิผลขององค์การในทางวิชาการมิใช่เรื่องของการนับปริมาณเพียง
อย่างเดียว หากแต่เป็นการประเมินผลลัพธ์ที่สอดคล้องกับเป้าหมายและบริบทขององค์การ
นั้นอย่างแท้จริง นักวิชาการด้านการจัดการจึงได้พัฒนาแนวทางการวัดประสิทธิผลในหลาย
รูปแบบ เพื่อรองรับความหลากหลายขององค์การ โดยเฉพาะองค์การทางสังคมและศาสนา 
ที่มิอาจใช้มาตรวัดเชิงธุรกิจอย่างเดียวพอสรุปกรอบการวัดประสิทธิผลขององค์การไว้  
4 แนวทางหลัก (Steers, 1977) ซึ่งสามารถนำมาประยุกต์ใช้กับการจัดการศาสนทายาทได้
อย่างลึกซึ้ง ได้แก่ 

1. แนวทางการบรรลุเป้าหมาย (Goals) เป็นผลลัพธ์สุดท้ายที ่ต้องการให้เกิด 
สามารถวัดได้ มีความชัดเจนทำให้ภารกิจเป็นความจริง (ภัชลดา สุวรรณนวล, 2559) 
แนวคิดนี้ถือเป็นแนวทางคลาสสิกที่เน้นการประเมินผลจาก ความสามารถขององค์การใน
การบรรลุเป้าหมายที่กำหนดไว้ เช่น โรงเรียนพระปริยัติธรรมที่มีเป้าหมายให้พ ระภิกษุ
สามเณรสอบได้ระดับนักธรรมช้ันเอก หรือวัดที่ต้ังเป้าหมายในการอบรมอุบาสกอุบาสกิาให้
มีศีลธรรมครบถ้วน หากบรรลุเปา้เหลา่น้ี ถือว่าองค์การมีประสิทธิผล อย่างไรก็ตาม แนวคิด
นี้มีข้อจำกัดคือ ต้องมีเป้าหมายที่ชัดเจน วัดได้ หากเป้าหมายคลุมเครือ หรือเปลี่ยนแปลง
ตามบริบท แนวทางนี้จะใช้ไม่ได้ผล 

2. แนวทางเชิงระบบ (System Approach) ระบบองค์การถูกมองว่าเป็นระบบเปิด 
ที่มีการนำเข้า (Input) กระบวนการ (Process) ผลผลิต (Output) และข้อเสนอแนะกลับ 
(Feedback) การวัดประสิทธิผลจึงพิจารณาความสัมพันธ์ของทุกส่วน เช่น การจัดหาศาสน
ทายาท (Input) กระบวนการฝึกอบรม (Process) การบรรพชาและจำพรรษา (Output) 
และการติดตามผลความเป็นผู้นำในชุมชน (Feedback) ข้อดีของแนวคิดน้ีคือ มององค์การ
เป็นองค์รวม ไม่แยกส่วน และสามารถสะท้อนคุณภาพของระบบได้อย่างรอบด้าน 

3. แนวทางจากการมีส่วนร่วม แนวคิดนี้เน้นการตอบสนองต่อความคาดหวังของ 
ผู ้มีส่วนเกี ่ยวข้อง จาการมีส่วนร่วมในการรับผลประโยชน์ หรือการมีส่วนร่วมในการ
ประเมินผล (Andrew & Stiefel, 1979) ซึ่งอาจเป็นคณะสงฆ์ เจ้าหน้าที่รัฐ ผู้อุปถัมภ์ หรือ
ชุมชนผู้ใช้ศาสนา ถ้าองค์การศาสนาใดสามารถสร้างความพึงพอใจให้กับกลุ่มเหล่านี้ได้  
ก็ถือว่ามีประสิทธิผล ในแง่นี ้ การประเมินศาสนทายาทอาจต้องดูว่า พระที ่ผ ่านการ



312 
 วารสารพุทธนวัตกรรมและการจัดการ 

ปีที่ 8 ฉบับที่ 4 กรกฎาคม – สิงหาคม 2568 น. 306-318. 

 

 

ฝึกอบรมสามารถเทศนาได้เข้าใจง่าย เข้าถึงกลุ่มเป้าหมายได้จริง หรือสามารถอยู่ร่วมกับ
สังคมอย่างสงบสุขหรือไม่ 

4. แนวคิดคุณค่าที่ขัดแย้ง (Competing Values Approach) โดยองค์การมิได้ 
มีแค่เป้าหมายเดียว แต่มีคุณค่าหลายด้านที่ขัดแย้งกัน เช่น ความยืดหยุ่นกับความมั่นคง 
การเน้นภายในกับการตอบสนองภายนอก การสร้างวัฒนธรรมกับการควบคุมกระบวนการ 
การประเมินศาสนทายาทตามแนวนี้ จึงไม่ใช่แค่จำนวนพระที่บวช หรือสอบได้ แต่ต้องดูว่า 
“พระเหล่าน้ัน” มีความยืดหยุ่นทางความคิด มีหลักการปฏิบัติอย่างมีจริยธรรม เคารพต่อ
หลักนิติธรรมและสามารถประสานความสัมพันธ์กับภายนอกได้ดีเพียงใด (Wiriyapipat, 
2013) นับเป็นแนวทางที่ครอบคลุมทั้งโลกุตตระและโลกียะ 

การวัดประสิทธิผลขององค์การ ประกอบด้วย 4 แนวทางหลัก ได้แก่ 1. การบรรลุ
เป้าหมาย วัดจากการบรรลุเป้าหมายที่กำหนดไว้ชัดเจน 2. เชิงระบบ มององค์การเป็น
ระบบเปิด 3. กลุ ่มผู ้มีส่วนเกี ่ยวข้อง ประเมินจากความพึงพอใจของผู ้เกี ่ยวข้อง เช่น  
คณะสงฆ์หรือชุมชน และ 4. คุณค่าที่ขัดแย้ง มององค์การมีหลายคุณค่าที่ต้องสมดุล เช่น 
ความมั่นคงกับความยืดหยุ่น เพื่อสะท้อนประสิทธิผลอย่างรอบด้าน 

 
มิติประสิทธิผลของศาสนทายาท 

การประเมินประสิทธิผลของศาสนทายาท มิอาจใช้เพียงเกณฑ์ทางโลกหรือแนวคิด
ตะวันตกเป็นเครื่องชี้วัดเพียงลำพัง หากต้องอาศัยกรอบคิดที่บูรณาการทั้งหลักบริหาร
จัดการสมัยใหม่ และแนวคิดเชิงพุทธที่สอดคล้องกับเป้าหมายของพระพุทธศาสนาอย่าง
แท้จริง ในที่นี้ เสนอกรอบ 5 มิติ ที่ใช้ประเมินประสิทธิผลของศาสนทายาท ซึ่งดัดแปลงมา
จากกรอบของ Gibson (1988) โดยปรับให้เหมาะกับบริบทสงฆ์ ดังนี้ 

1. มิติด้านผลิตภาพ (Productivity) หมายถึง ความสามารถของกระบวนการ
จัดการศาสนทายาทในการผลิตพระภิกษุที ่มีคุณภาพทั้งด้านสติปัญญา ศีลธรรม และ
ความสามารถในการปฏิบัติศาสนกิจ เช่น การสอนธรรมะ การแสดงธรรม การเป็นผู้นำทาง
จริยธรรมในชุมชน ตัวชี ้วัดอาจรวมถึง จำนวนพระภิกษุที่ผ่านการอบรมตามหลักสูตร  
พระปริยัติธรรม จำนวนพระที่สามารถทำหน้าที่สาธารณสงเคราะห์ได้อย่างมีประสิทธิภาพ 
หรือการผลิตนักเทศน์ที่สามารถเข้าถึงประชาชนได้หลากหลายกลุ่ม 

2. มิติด้านการปรับตัว (Adaptability) ศาสนทายาทในยุคปัจจุบันจำเป็นต้อง
ปรับตัวต่อสภาพแวดล้อมสมัยใหม่ เช่น เทคโนโลยี การสื่อสาร ความเปลี่ยนแปลงของ
ค่านิยมสังคม และปัญหาทางศีลธรรมในระดับสากล การพิจารณาประสิทธิผลจึงต้องดูว่า 
พระภิกษุที่ได้ร ับการฝึกอบรมสามารถประยุกต์ธรรมะให้เข้ากับยุคสมัยได้หรือไม่  เช่น  



Journal of Buddhist Innovation and Management 

Vol. 8 No. 4 July – August 2025 pp. 306-318. 313 

 

 

การใช้สื่อออนไลน์ในการเผยแผธ่รรมะ หรือการร่วมกิจกรรมทางสงัคมรว่มกับฆราวาสอยา่ง
สร้างสรรค์ (ปวีณา อุดมสถาผล และพระปราโมทย์ วาทโกวิโท, 2567)   

3. มิติด้านทัศนคติและจิตตปัญญา (Attitude & Wisdom) ศาสนทายาทมิใช่เพียง
ผู้นำเสนอคำสอน แต่ต้องเป็นผู้ที่มีธรรมในใจหรือมีจิตที่มั่นคงต่อพระธรรมวินัย ซึ่งสะท้อน
ผ่านทัศนคติต่อการครองเพศสมณะ การมีวินัย การไม่ติดในลาภยศ และความสามารถ  
ในการพัฒนาตนอย่างต่อเนื่องในทางธรรมให้เกิดปัญญา มีทักษะในการแก้ไขปัญหาเฉพาะ
หน้าหรือที่เกี่ยวข้องกับพระพุทธศาสนา หรือนำหลักธรรมมาประยุกต์ให้สามารถใช้ใน
ชีวิตประจำวัน พัฒนาศักยภาพปัญญาให้สามารถทำการเผยแผ่ได้ (พระครูอาทรยติกิจ  
(ช้ืน ปญฺญากาโม) และคณะ, 2563) 

4. มิติด้านความสามารถในการทำงานร่วมกัน (Teamwork & Leadership) พระสงฆ์
ที ่เป็นศาสนทายาทจำเป็นต้องทำงานร่วมกับคณะสงฆ์ส่วนอื่น ชุมชน และหน่วยงาน 
ที่เกี่ยวข้องได้อย่างมีประสิทธิภาพ ไม่ใช่เพียงแสดงธรรมในระดับบุคคล แต่ยังต้องเป็นผู้นำ
ทางจิตวิญญาณในพื้นที่ที่ตนจำพรรษาอยู่ ผู้ที่สามารถประสานงานกับฆราวาส จัดโครงการ
พัฒนาเยาวชน หรือร่วมกับชุมชนสร้างกิจกรรมศีลธรรมถือว่ามีประสิทธิผลในมิติน้ี 

5. มิติด้านความพึงพอใจของสังคม (Community Satisfaction) ประสิทธิผล
ของศาสนทายาทต้องสะท้อนจากเสียงของประชาชน ซึ ่งเป็นผู ้ร ับผลของการปฏิบัติ
ศาสนกิจโดยตรง หากประชาชนมีความศรัทธา ได้รับประโยชน์จากธรรมะ มีความมั่นใจ  
ในพระภิกษุรุ ่นใหม่ และเข้าวัดมากขึ ้นอย่างต่อเนื ่อง ก็ถือว่าองค์การทางศาสนานั้น  
มีประสิทธิผล 

เครื ่องมือประเมินอาจรวมถึงแบบสอบถาม ความถี ่ของการเข้าร่วมกิจกรรม 
การบริจาค และความผูกพันทางจิตวิญญาณที่เพิ่มขึ้น กรอบ 5 มิติ นี้จึงเป็นทั้งแนววัดผล 
และแนวพัฒนา ศาสนทายาทให้ตอบโจทย์ทั้งในทางโลกและทางธรรมเป็นรากฐานที่เหมาะ
สำหรับการวางนโยบายในระดับคณะสงฆ์หรือรัฐ 

 
การประยุกต์ใช้ในบริบทพุทธ 

การจัดการศาสนทายาทในบริบทของพระพุทธศาสนา ต้องอาศัยกรอบคิดที่ลึกซึ้ง
กว่าระบบการบริหารทั่วไป กล่าวคือ มิใช่เพียงการบริหารบคุลากร หากแต่เป็นการบ่มเพาะ 
ผู้สืบทอดธรรมที่ต้องมีทั้งคุณสมบัติภายนอกและภายในอย่างครบถ้วน องค์การสงฆ์จึง
จำเป็นต้องนำหลักธรรมของพระพุทธศาสนามาใช้ร่วมในการวางแผนและจัดการศาสน
ทายาทอย่างเป็นระบบ เพื่อให้เกิดประสิทธิผลอย่างแท้จริงทั้งในระดับองค์การและระดับ
จิตวิญญาณ 

 



314 
 วารสารพุทธนวัตกรรมและการจัดการ 

ปีที่ 8 ฉบับที่ 4 กรกฎาคม – สิงหาคม 2568 น. 306-318. 

 

 

1. การจัดการศาสนทายาทตามหลักธรรม  
1.1 ส ัปปุร ิสธรรม 7 หลักธรรมสำหรับคนดี หร ือบุคคลผู ้ประเสริฐ

ประกอบด้วยคุณธรรมภายใน เช่น สัจจ์ (รักความจริง) ธัมมัญญุตา (รู้หลักเหตุผล) อัตถัญญุตา 
(รู้เป้าหมาย) กาลัญญุตา (รู้เวลา) ปาริสุทธิ (บริสุทธิ์ใจ) เมตตา และปัญญา (องฺ.สตฺตก. 
(ไทย) 23/65/104-107) การจัดการศาสนทายาทจึงไม่ใช่เพียงการให้ความรู้ แต่ต้องอบรม
ให้ผู้บวชมีคุณสมบัติทั้งด้านปัญญาและศีลธรรม 

1.2 ฆราวาสธรรม 4 แม้เป็นหลักสำหรับคฤหัสถ์ แต่ก็สามารถนำมาใช้ใน
การฝึกฝนศาสนทายาทได้อย่างดี โดยเฉพาะ สัจจะ (ความจริงใจ) ทมะ (การฝึกตน) และ 
จาคะ (การเสียสละ) ล้วนเป็นรากฐานของความเป็นพระแท้ ซึ่งต้องหล่อหลอมผา่นกิจกรรม 
เช่น การอยู่ร่วมกัน การถือวัตร และการทำงานเพื่อสังคม 

1.3 พาหุสัจจะ คือ การได้ศึกษาเล่าเรียนมาก เป็นหลักธรรมที่สื่อถึงความ
เป็นผู้รู้จริง รู้กว้าง ซึ่งจำเป็นอย่างยิ่งในการเป็นศาสนทายาท โดยเฉพาะในยุคปัจจุบัน  
ที่พระภิกษุต้องเผชิญกับคำถามทางศาสนา ปรัชญา และโลกสมัยใหม่  

2. วัดและสถาบันสงฆ์ในฐานะองค์การตามแนวคิดองค์การ วัดมิใช่เพียงสถานที่
ประกอบศาสนพิธี หากแต่เป็นองค์การที่มีภารกิจ มีเป้าหมาย มีทรัพยากร และมีบุคลากร
(สมคิด บางโม, 2554) โดยเฉพาะเมื่อพิจารณาในมิติของการผลิตศาสนทายาท วัดและ
สถาบันการศึกษาสงฆ์ เช่น โรงเรียนพระปริยัติธรรม สำนักเรียนบาลี หรือมหาวิทยาลัยสงฆ์ 
ทำหน้าที่เสมือนหน่วยพัฒนาองค์กรทางธรรมที่มีการจัดการภายในไม่ต่างจากองค์การ
ทั่วไป 

การประเมินวัดในฐานะองค์การ แต่ต้องดูท ั ้งด้านโครงสร้าง (เจ ้าอาวาส - 
คณะผู้บริหาร) ระบบการจัดการ (การฝึกอบรม-การวัดผล) ทุน (ทั้งทรัพยากรบุคคล และ
งบประมาณ) และผลลัพธ์ที่เกิดจากการดำเนินการนั้น เช่น จำนวนพระที่บรรลุเป้าหมาย 
ทั้งด้านธรรมะและศาสนกิจในชุมชน 

3. แนวคิดพุทธในการพัฒนาองค์กรโดยหลักมัชฌิมาปฏิปทา และอิทธิบาท 4 
3.1 หลักมัชฌิมาปฏิปทา เป็นแก่นแท้ของทางสายกลาง โดยไม่ตกอยู่ใน

สุดโต่งทั้งความสุขลุ่มหลง หรือความทรมานตน หากตีความในเชิงองค์การ คือการสร้าง 
สมดุลในการจัดการศาสนทายาท ไม่เร่งรีบจนขาดคุณภาพ และไม่หย่อนยานจนไร้ผลลัพธ์ 

3.2 อิทธิบาท 4 หลักแห่งความสำเร็จ คือ ฉันทะ (ความพอใจในงาน) วิริยะ 
(ความเพียร) จิตตะ (ความตั้งใจจริง) และวิมังสา (การพิจารณาใคร่ครวญ) (สํ.ม. (ไทย)
19/80/59) 

การฝึกศาสนทายาทต้องตั้งอยู่บนฐานของการปลูกฝังแรงจูงใจที่ถูกต้อง ไม่ใช่การ
บังคับให้บวช หรือทำตามวัตถุประสงค์เชิงปริมาณเท่านั้น แต่ต้องปลูกจิตสำนึกแห่งศรัทธา



Journal of Buddhist Innovation and Management 

Vol. 8 No. 4 July – August 2025 pp. 306-318. 315 

 

 

อย่างแท้จริง กรอบการประยุกต์ใช้เหล่านี ้เป็นตัวอย่างของการบูรณาการธรรมะกับ  
การบริหาร เพื่อให้องค์การทางสงฆ์สามารถดำเนินงานได้อย่างมีประสิทธิผล และรักษา
เป้าหมายสูงสุดของพระพุทธศาสนาได้อย่างยั่งยืน 

 
การอภิปรายและบทวิเคราะห์ 

จากการวิเคราะห์แนวคิด ทฤษฎี และกรอบการประเมินประสิทธิผลขององค์การ
ทั้งในทางโลกและทางธรรม จะเห็นได้ชัดว่า การจัดการศาสนทายาทไม่อาจยึดอยู่เพียงกับ
ระบบการผลิตบุคลากรเชิงปริมาณ หรือวัดผลจากผลลัพธ์ที่เป็นตัวเลขเท่านั้น หากแต่ต้อง
อาศัยแนวคิดเชิงบูรณาการที่เชื่อมโยงระหว่างศาสตร์การบริหารสมัยใหม่กับพุทธธรรม  
ที่ลึกซึ้ง เพื่อพัฒนาศาสนทายาทให้เป็นทั้งผู้สืบทอดธรรม และผู้นำทางจิตวิญญาณได้อย่าง
แท้จริง แนวคิดของการประเมินผลองค์การในหลากหลายมิติ ทั้งในด้านเป้าหมาย ระบบ
ภายใน ความพึงพอใจของผู้เกี่ยวข้อง และการรักษาสมดุลในคุณค่าที่แตกต่าง (Steers, 
1977) ได้วางรากฐาน ซึ่งเมื่อประยุกต์กับบริบทสงฆ์ พบว่า มีความสอดคล้องอย่างยิ่งกับ
หลักธรรมของพระพุทธศาสนา เช่น หลักอิทธิบาท มัชฌิมาปฏิปทา และสัปปุริสธรรม 
ที่มุ่งเน้นทั้งภายนอก (เป้าหมาย-ผลลัพธ์) และภายใน (จิตตปัญญา-ความมั่นคงทางธรรม) 
โดยเปรียบเทียบ หลักพุทธ-หลักบริหาร ในการจัดการศาสนทายาทอย่างมีประสิทธิผล 
ตามตารางเปรียบเทียบดังนี้ 
ตารางท่ี 1 เปรียบเทียบหลักพุทธ-หลักบริหาร ในการจัดการศาสนทายาทอย่างมีประสิทธิผล 

ประเด็น หลักพุทธศาสนา หลักการบริหาร สังเคราะห์ร่วม 
1. เป้าหมายและผลลัพธ์ อิทธิบาท 4 (ฉันทะ วิริยะ 

จิตตะ วิมังสา) แรงจูงใจ
ภายในเพ่ือความสำเร็จ 

Goal-Attainment 
Approach เน ้นผลล ัพธ์
ตามเป้าหมายชัดเจน 

ผสานแรงจูงใจทางธรรม
กับเป้าหมายทางโลก เช่น 
การฝึกพระที ่ม ีฉ ันทะใน
ธรรม ไม่ใช่เพียงจำนวน 

2. ระบบและกระบวนการ มัชฌิมาปฏิปทา  
ความสมดุลระหว่างสอง
สุดโต่ง 

System Approach 
มององค์การแบบองค์รวม 

สร้างระบบที่มีสมด ุลเน้น
รูปแบบกับเนื้อหา โดยยึด
มัชฌิมาในทุกกระบวนการ 

3. ความคาดหวังของ
สังคม 

สัปปุริสธรรม 7  คุณธรรม
ที่สังคมยอมรับและศรัทธา 

Strategic Constituencies 
Approach 
เน้นตอบสนองต่อผู้มีส่วน
เก่ียวข้อง 

ฝ ึกให ้ม ีค ุณธรรมพร ้อม
ท ักษะเพ ื ่ อสร ้ า งความ
ไว้วางใจต่อสาธารณชน 

4. ความหลากหลายของ
คุณค่า 

ฆราวาสธรรม 4 พาหุสัจจะ 
หล่อหลอมท ั ้งค ุณธรรม
ปัญญา 

Competing Values 
Approach  
สมดุลความมั่นคงยืดหยุ่น 
ภายในนอก 

ฝึกให้พระสามารถประยุกต์
ธรรมะกับโลกสมัยใหม่โดย
ไม่ละทิ้งแก่นธรรม 

 



316 
 วารสารพุทธนวัตกรรมและการจัดการ 

ปีที่ 8 ฉบับที่ 4 กรกฎาคม – สิงหาคม 2568 น. 306-318. 

 

 

ตารางท่ี 1 เปรียบเทียบหลักพุทธ-หลักบริหาร ในการจัดการศาสนทายาทอย่างมีประสิทธิผล 
(ต่อ) 

ประเด็น หลักพุทธศาสนา หลักการบริหาร สังเคราะห์ร่วม 
5. คุณภาพบุคลากร ธรรมวินัย/ สติปัญญา / 

สมณธรรม 
องค์ประกอบประสิทธิผล 
(Gibson) ผลิตภาพ ความ
พึงพอใจ การพัฒนา 

วางเกณฑ์วัดที่ครอบคลุม
ทั ้งเชิงค ุณธรรม ปัญญา 
และศักยภาพในการรับใช้
สังคม 

ในทางปฏิบัติ วัดและสถาบันสงฆ์สามารถพัฒนาระบบประเมินศาสนทายาท 
ที่ครอบคลุมทั้งมิติผลิตภาพ การปรับตัว จิตใจ ทักษะความเป็นผู้นำ และความพึงพอใจของ
ชุมชน โดยอาศัยหลักพุทธธรรมเป็นแกนกลาง เช่น การประเมินความก้าวหน้าในการศึกษา
และปฏิบัติธรรมร่วมกับการประเมินความสามารถในการทำงานสาธารณสงเคราะห์   
การสื ่อสารธรรมะแก่ประชาชน หรือการเป็นผู ้นำที ่ได้ร ับความไว้วางใจจากชุมชน 
นอกจากนี้ยังควรพิจารณาถึงข้อจำกัดเชิงระบบในการจัดการศาสนทายาท ได้แก่ ความขาด
แคลนทรัพยากร ความไม่ต่อเนื่องของนโยบาย และการแยกส่วนขององค์การ เช่น โรงเรียน
พระปริยัติธรรมกับวัดอาจไม่มีการสื่อสารกันอย่างมีประสิทธิภาพ ทำให้การจัดการขาด
ความเป็นเอกภาพ (ปวีณา อุดมสถาผล และพระปราโมทย์ วาทโกวิโท, 2567) รวมถึงปัจจัย
ด้านค่านิยมของเยาวชนที่เปลี่ยนแปลงไปตามโลกาภิวัตน์ ก็เป็นอุปสรรคสำคัญที่ต้องจัดการ
อย่างละเอียดอ่อน บทสังเคราะห์ภาพรวมการจัดการศาสนทายาทอย่างมีประสิทธิผล  
ไม่อาจอิงแต่เฉพาะโมเดลทางโลกหรอืกรอบวัดผลเชิงธุรกิจ แต่ต้องบูรณาการระหว่างระบบ
บริหารที่เป็นรูปธรรมกับหลักธรรมที่เป็นเนื้อแท้  โดยเฉพาะการฝึกให้พระภิกษุเป็นผู้นำ 
จิตวิญญาณ ที่สอดคล้องทั้งกับบริบทสังคมและคำสอนทางธรรมการประเมินศาสนทายาท
จึงควรครอบคลุมทั้ง เป้าหมายที่ชัดเจน (โลกียะ) การบ่มเพาะคุณธรรม (โลกุตตระ) ระบบ
ที่มีความยืดหยุ่นและคุณภาพ การตอบสนองต่อสังคม การดำรงอยู่ด้วยปัญญาและวินัย 
จากทั้งหมดนี้ สามารถสรุปได้ว่า การจัดการศาสนทายาทอย่างมีประสิทธิผลจะต้อง 

1. พัฒนาองค์ความรู้ด้านการบริหารองค์การอย่างต่อเนื่อง 
2. น้อมนำหลักธรรมทางพระพุทธศาสนามาเป็นแนวทางในการออกแบบระบบ 
3. มีตัวช้ีวัดที่ครอบคลุมทั้งปริมาณ คุณภาพ และจิตวิญญาณ 
4. ดำเนินงานในลักษณะองค์รวม โดยมีเป้าหมายเพื่อการธำรงพระพุทธศาสนา

อย่างยั่งยืน 
 

 
 



Journal of Buddhist Innovation and Management 

Vol. 8 No. 4 July – August 2025 pp. 306-318. 317 

 

 

สรุป 
บทความวิชาการฉบับนี ้ได้นำเสนอการวิเคราะห์การจัดการศาสนทายาทอย่าง  

มีประสิทธิผล โดยใช้กรอบแนวคิดแบบบูรณาการระหว่างศาสตร์ทางการบริหารองค์การ
และหลักธรรมในพระพุทธศาสนา โดยมีจุดประสงค์เพื่อสร้างองค์ความรู้ที่สามารถประเมิน
และพัฒนากระบวนการผลิตศาสนทายาทได้อย่างรอบด้านและยั่งยืน จากการศึกษาพบว่า 
แนวคิดเรื่อง ประสิทธิผล ล้วนเสนอกรอบวัดผลที่แตกต่างกัน ทั้งในเชิงเป้าหมาย กระบวนการ 
ระบบ และคุณค่าที่ซับซ้อน ซึ่งสามารถนำมาประยุกต์ใช้ในบริบทขององค์การทางสงฆ์  
ได้อย่างลงตัว เมื ่อผสานเข้ากับหลักธรรมสำคัญ เช่น สัปปุริสธรรม อิทธิบาท 4 และ
มัชฌิมาปฏิปทา การประเมินประสิทธิผลของศาสนทายาทจึงควรครอบคลุมอย่างน้อย  
5 มิติ ได้แก่ ผลิตภาพ การปรับตัว ทัศนคติและปัญญา ความร่วมมือ และความพึงพอใจ
ของสังคม ซึ่งไม่เพียงตอบโจทย์ในระดับองค์การ แต่ยังสะท้อนถึงคุณภาพของการสืบทอด
พระธรรมในระดับชาติและโลก นอกจากนี ้บทความยังช้ีให้เห็นข้อจำกัดที่องค์การสงฆ์ควร
พิจารณา เช่น ความขาดแคลนทรัพยากร การบริหารแบบแยกส่วน และความเปลี่ยนแปลง
ทางสังคมที่ท้าทายพุทธศาสนา โดยเฉพาะในหมู่เยาวชน ด้วยเหตุนี้ บทความขอนำเสนอ
แนวทางเพื ่อการพัฒนา ได้แก่ 1. จัดทำระบบการประเมินผลศาสนทายาทอย่างเป็น
รูปธรรม 2. บูรณาการหลักธรรมเข้ากับการจัดการ 3. พัฒนาวัดและสถาบันสงฆ์ให ้ทำ
หน้าที่ในฐานะองค์การเรียนรู้  4. ส่งเสริมศาสนทายาทให้เป็นผู้นำทางจิตวิญญาณอย่าง
แท้จริง ท้ายที่สุด การจัดการศาสนทายาทอย่างมีประสิทธิผลจะเป็นรากฐานสำคัญในการ
ธำรงพระพุทธศาสนาให้ดำรงอยู่ในสังคมไทยและโลกสมัยใหม่อย่างมั่นคง หากดำเนินการ
โดยมีธรรมเป็นหลัก มีองค์ความรู้เป็นเครื่องมือ และมีเมตตาปัญญาเป็นพลังขับเคลื่อน 

 
เอกสารอ้างอิง 
บัญชายุทธ นาคมุจลินท์ และคณะ. (2557). แนวทางการพัฒนาศาสนทายาทที่พึงประสงค์ใน

พระพุทธศาสนา. วารสารบัณฑิตศึกษา มนุษยศาสตร์ สังคมศาสตร์, 3(1), 137-156. 
ปวีณา อุดมสถาผล และพระปราโมทย์ วาทโกวิโท. (2567). วิกฤตจำนวนศาสนทายาทเพื่อ

การรักษาพระพุทธศาสนา. วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร, 12(3), 1216-1227. 
พระครูอาทรยติกิจ (ช้ืน ปญฺญากาโม) และคณะ. (2563). รูปแบบการพัฒนาศาสนทายาทของ

คณะสงฆ์จังหวัดสุพรรณบุรี. วารสาร มจร สังคมศาสตร์ปริทรรศน์, 9(2), 50-61. 
พิทยา บวรวัฒนา. (2541). แนวคิดทางการจัดการ. กรุงเทพฯ: มหาวิทยาลัยธรรมศาสตร์. 
ภัชลดา สุวรรณนวล. (2559). การจัดการเชิงกลยุทธ์. กรุงเทพฯ: บริษัท ทริปเพิ้ล กรุ๊ป จำกัด. 
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปิฎกฉบับภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราช

วิทยาลัย. กรุงเทพฯ: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 



318 
 วารสารพุทธนวัตกรรมและการจัดการ 

ปีที่ 8 ฉบับที่ 4 กรกฎาคม – สิงหาคม 2568 น. 306-318. 

 

 

สมคิด บางโม. (2554). องค์การและการจัดการ (พิมพ์ครั้งที่ 6). กรุงเทพฯ: บริษัทวิยพัฒน์
จำกัด. 

สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์ (ป.อ.ปยุตฺโต). (2561). การเพิ่มประสิทธิภาพในการทำงาน. สืบค้น 
10 มีนาคม 2568, จาก https://www.watnyanaves.net/th/book_detail 

สำนักงานพระพุทธศาสนา. (2568). ข้อมูลวัดและพระทั่วประเทศ. สืบค้น 10 มีนาคม 2568, 
จาก https://www.onab.go.th/th/page/item/index/id/1 

อรุณ รักธรรม. (2532). การพัฒนาองค์กร : แนวความคิดและการประยุกต์ใช้ในระบบ
สังคมไทย. กรุงเทพฯ: สหายบล็อกและการพิมพ์. 

Andrew P., and Stiefel M, (1 9 7 9 ) .  Participation of The Center for Justice. 
Community and Prison.  New York: United Nations Children's Fund 
(UNICEF). 

Gibson, J. L. (1988 ) .  Organizations: Behavior. Structure, Processes (6 th ed.).  
Plano Tex: Business Publications. 

Nahavandi, A. & Malekzadeh, A. R.  (1999). Organizational Behavior: The Person-
organization Fit. New Jersey: Prentice Hall.  

Steers, R. M. (1 9 7 7 ) .  Organizational Effectiveness: A Behavioral View. Santa 
Monica: Goodyear Publishing. Administrative Science Quarterly,  22 (3 ) , 
538-540. 

Wiriyapipat, N. (2013). The Movement of ISO 26000 to Organizational Culture for 
Social Responsibility. University of the Thai Chamber of Commerce 
Journal, 33(2), 200-213. 


