
Journal of Buddhist Innovation and Management 

Vol. 8 No. 4 July – August 2025 pp. 319-332. 319 

 

 

การเมืองกับสติปัญญาแห่งการสื่อสาร* 
POLITICS AND THE WISDOM OF COMMUNICATION 

 
พระใบฎีกาพงษ์ศักด์ิ ขนฺติพโล 

Phrabaldika Pongsak Khuntipalo 
นักวิชาการอิสระ 

Independent Scholar 
Corresponding Author E-mail: phongsak.rod@mcu.ac.th 

 
บทคัดย่อ 

บทความวิชาการนี้มีวัตถุประสงค์เพื ่อศึกษาความสัมพันธ์ระหว่างการเมืองกับ
สติปัญญาแห่งการสื่อสาร โดยเน้นให้เห็นถึงบทบาทของการสื่อสารในฐานะพื้นที่ที่อำนาจ
ทางการเมืองถูกผลิต สะท้อน และต่อต้าน ทั้งนี้เพื่อตอบคำถามหลักว่า สติปัญญาทางการ
สื ่อสารคืออะไร และทำไมจึงเป็นปัจจัยสำคัญในการสร้างประชาธิปไตยที่มีคุณภาพ 
บทความนี้วิเคราะห์แนวคิดสติปัญญาแห่งการสื่อสาร ในมิติที ่ลึกซึ ้งกว่าการพูดอย่าง  
มีเหตุผลหรือมีทักษะ หากแต่หมายถึงการใช้ถ้อยคำอย่างมีจริยธรรม รับผิดชอบต่อ
ผลกระทบ และเปิดพื้นที่ให้ความแตกต่างอยู่ร่วมกันได้อย่างมีศักดิ์ศรี โดยอาศัยกรอบคิด
จากทั้งแนวปรัชญาตะวันตก เช่น ทฤษฎีวาทกรรมของฮาเบอร์มาส และแนวคิดทางพุทธ 
เช่น วาจาสุจริตและเมตตาธรรม เพื่อวิเคราะห์ความเป็นไปได้ของการสร้างสาธารณะแห่ง
การพูดคุย ที่มิใช่เวทีแข่งขันเอาชนะ แต่เป็นพื้นที่ร่วมในการตั้งคำถามและเรียนรู้ร่วมกัน 
นอกจากนี้ยังได้สำรวจการเมืองของคำพูดในสังคมไทยร่วมสมัย โดยพิจารณาทั้งสื่อของรัฐ 
สื่อพลเมือง และบทบาทของผู้มีอิทธิพลทางความคิด เพื่อชี้ให้เห็นว่า การสื่อสารมิไดเ้ป็น
กลาง หากแต่เต็มไปด้วยอำนาจ การควบคุม และการช่วงชิงความหมาย ท้ายที่สุด บทความ
นี้เสนอองค์ความรู้ใหม่เกี่ยวกับประชาธิปไตยแห่งการสื่อสาร ซึ่งเน้นการมีส่วนร่วมเชิง
ปัญญาและศีลธรรม มากกว่าการสื ่อสารแบบผลักข้อมูลหรือใช้อารมณ์ทางการเมือง 
สติปัญญาทางการสื่อสารจึงมิใช่เพียงเครื่องมือทางการเมือง หากแต่คือเงื่อนไขที่จำเป็นต่อ
การสร้างระบอบที่เคารพในเสียงของผูอ้ื่น รักษาความจริงหลายมิติ และเปิดโอกาสให้สังคม
เรียนรู้จากความขัดแย้งอย่างสร้างสรรค์ อันจะนำไปสู่การเมืองที่มีความชอบธรรม และ
สาธารณะที่มีคุณภาพในระยะยาว 
คำสำคัญ: การสื่อสารทางการเมือง; สติปัญญา; ประชาธิปไตยเชิงวาทกรรม 

 
*Received June 27, 2025; Revised July 22, 2025; Accepted July 26, 2025 



320 
 วารสารพุทธนวัตกรรมและการจัดการ 

ปีที่ 8 ฉบับที่ 4 กรกฎาคม – สิงหาคม 2568 น. 319-332. 

 

 

Abstract 
Objectives of this academic article were to explore the relationship 

between politics and wisdom of communication by highlighting the role of 
communication as a space in which political power is produced, reflected, 
and contested. The central question addressed what constituted 
communicative wisdom and why it was crucial for fostering a quality 
democracy. This study conceptualized communicative wisdom as more than 
rational expression or technical skill; it encompassed the ethical use of 
language, responsibility for social consequences, and the ability to facilitate 
coexistence amidst diversity. Drawing from both Western philosophical 
frameworks, such as Habermas’s theory of communicative action, and 
Buddhist concepts like right speech and compassionate communication, the 
article sought to examine the possibility of cultivating a public sphere of 
conversation where discourse is not a battlefield of dominance but a shared 
space of inquiry and mutual learning. Furthermore, the article analyzed 
political communication in contemporary Thai society by investigating the 
dynamics of state media, citizen media, and key opinion leaders to reveal 
how communication is embedded in power, control, and contested meaning. 
Ultimately, this article offered new knowledge through the concept of 
communicative democracy, which emphasized participatory, ethical, and 
reflective discourse over manipulative or emotionally charged political 
messaging. Communicative wisdom is thus not merely a tool for political 
maneuvering but a foundational condition for building a legitimate political 
order that respects plural voices, sustains multi-dimensional truths, and 
fosters constructive engagement with conflict. This, in turn, paved the way for 
more legitimate politics and a higher-quality public sphere in the long term. 
Keywords: Political Communication; Intelligence; Discourse Democracy 
 
 
 
 



Journal of Buddhist Innovation and Management 

Vol. 8 No. 4 July – August 2025 pp. 319-332. 321 

 

 

บทนำ 
ในห้วงเวลาแห่งการเปลี ่ยนผ่านสู ่อำนาจออนไลน์ การสื ่อสารในสังคมไทยได้

กลายเป็นสนามหลักของการเมือง วาทกรรมทางการเมืองไม่ใช่แค่ถ้อยคำ แต่เป็นเครื่องมือ
สร้างอำนาจและความจริงผ่านสื่อหลากหลายช่องทาง เช่น โซเชียลมีเดียและแพลตฟอร์ม
ข่าวสารแบบดั้งเดิม เช่น หนังสือพิมพ์  โปสเตอร์ ซึ ่งสามารถชักจูงจิตใจและกำหนด
พฤติกรรมประชาชนได้อย่างมีประสิทธิภาพ (พระมหาจำนงค ์สิริวณฺโณ และคณะ, 2565) 
ยิ่งไปกว่าน้ัน การที่วาทกรรมเหล่าน้ีแพรก่ระจายโดยขาดกระบวนการคิดวิเคราะห์ ยังส่งผล
ให้สังคมไทยเกิดความลำเอียง ลดทอนความคิดริเริ่ม และขาดพื้นที่ สำหรับการตั้งคำถาม 
เชิงวิพากษ์ 

แนวคิดสติป ัญญาแห่งการสื ่อสาร จ ึงถูกเสนอขึ ้นเพื ่อสกัดกลไกเชิงอำนาจนี้  
โดยเน้นว่าการสื่อสารควรยืนอยู่บนภาวะจิตที่มีสติรับรู้คุณค่า ใช้วาจาที่เมตตา มีธรรมาภิบาล 
และเปิดพื ้นที ่ให้ความเห็นต่างอยู ่ร ่วมอย่างเสมอภาค หลักสัมมาวาจาตามแนวทาง
พระพุทธศาสนา คือ วาจาสุภาษิต ที่เน้นการงดเว้นจากคำเท็จ คำหยาบ ส่อเสียด และ 
ไร้สาระ วจีสุจริต 4 นำไปสู่วาทกรรมที่สงบและเมตตา ซึ่งจากงานวิจัยพบว่า  สัมมาวาจา
สามารถนำมาใช้สร้างสันติสุขในสังคมไทยได้อย่างชัดเจน ทำให้เป็นที่ระลึก เป็นที่รัก เป็นที่
เคารพ เป็นไปเพื่อความสงเคราะห์ เพื่อความไม่วิวาท เพื่อความสามัคคี และเพื่อความเป็น
อันหนึ่งอันเดียวกัน และจะเกิดความสันติสุขในสังคมได้  (พระครูศรีปรีชากร (เลื ่อน  
บุญยงค์), 2562) 

ในบริบทเมืองไทย บทบาทของสื่อ ทั้งรัฐ เอกชน และสังคมพลเมืองเป็นพื้นที่
แข่งขันทางวาทกรรมเพื่อสร้างความชอบธรรมให้กับอำนาจบางฝัก ฝั่งที่สร้างอำนาจมักใช้
สื่อเพื่อกำหนดกรอบความจริง ในขณะที่ภาคประชาชนพยายามใช้โซเชียลมีเดียในการตั้ง
คำถามและท้าทายอำนาจ แต่หลายครั้งยังขาดโครงสร้างและสติปัญญาในการเช่ือมโยงวาท
กรรมไปสู่ความเข้าใจร่วมและเปลี่ยนแปลงเชิงสาธารณะ (ธนชาติ แสงประดับ ธรรมโชติ , 
2553) เมื ่อพิจารณาในระดับแนวคิด จะพบว่า วาทกรรม มิได้จำกัดเพียงการพูดหรือ 
การเขียน หากแต่เป็นระบบการผลิตและกำกับความหมายที่แฝงพลังอำนาจอย่างลึกซึ้ง 
โดย Foucault (1980) ได้ช้ีให้เห็นว่า วาทกรรมทำหน้าที่สร้าง เอกลักษณ์ ความจริง และ
ความรู้ พร้อมกันนั้นยังสามารถกีดกันหรือกลบซ่อนความหมายอื่นที่อาจท้าทายระเบยีบ
เดิมของสังคม ผ่านกลไกภาคปฏิบัติการที่แทรกอยู่ในสถาบันและความเช่ือ ดังนั้น ในบริบท
ของการเมืองไทย วาทกรรมการเมืองจึงกลายเป็นเครื่องมือของผู้มีอำนาจในการนิยามว่า
อะไรคือ ความดี ความถูกต้อง และความชอบธรรม ผ่านการรังสรรค์ชุดวาทกรรมซ้ำแล้ว 
ซ้ำเล่า ทั้งในเชิงนโยบาย ประชานิยม หรือแม้แต่การบิดเบือนประวัติศาสตร์ เพื่อควบคุม
ความคิดและสร้างอำนาจแบบแนบเนียนในคราบของเหตุผลและการอ้างเพื่อส่วนรวม 



322 
 วารสารพุทธนวัตกรรมและการจัดการ 

ปีที่ 8 ฉบับที่ 4 กรกฎาคม – สิงหาคม 2568 น. 319-332. 

 

 

ดังนั้น การสร้างชุดวาทกรรมการเมือง จึงเป็นการลดอำนาจรัฐ เพิ่มอำนาจประชาชนเพื่อ
ตอกย้ำว่า อำนาจรัฐที่มีบริบูณณ์เหนือประชาชนนั้น ต่อไปนี้จะได้แบ่งสรรมาให้ประชาชน
ด้วยตระหนักว่า ประชาชนมีความสำคัญและไม่เคยมีอำนาจนั้นอยู่เลย ความเมตตานี้จึง
เป็นความเอื้ออาทร ที่ประชาชนมีหน้าที่ต้องตอบแทนความมีน้ำใจของรัฐอีกเช่นเคย 

ด้วยเหตุน้ี ผู้เขียนจึงเสนอว่า การเมืองไทยควรเปิดพื้นที่ให้เกิดประชาธิปไตยแห่ง
การสื่อสาร ที่ตั้งอยู่บนฐานของสติปัญญา ความเข้าใจร่วม และเหตุผล มากกว่าการสื่อสาร
ที่มุ่งครอบงำหรือปลุกเร้าอารมณ์เพียงช่ัวคราว การสื่อสารทางการเมืองจึงไม่ควรเป็นเพียง
การแสดงออก หรือการแข่งขันกันทางวาทกรรมเท่านั้น หากต้องเป็นการเช่ือมโยงระหว่าง
ความคิด จริยธรรม และการเคารพเสรีภาพในการถกเถียง เพื่อร่วมกันสร้างความหมายใหม่
ให้สังคมไทยอย่างมีวิจารณญาณ 
 
สติปัญญาแห่งการสื่อสาร: แนวคิดและกรอบวิเคราะห์ 

สติปัญญาแห่งการสื ่อสาร (Communicative Intelligence) คือ แนวคิดที ่มุ่ง
ยกระดับการสื่อสารจากเพียงการถ่ายทอดหรือโน้มน้าว ไปสู่การสร้างความเข้าใจร่วมผ่าน
เจตนาที่ดี ภาษาอันมีจริยธรรม และพื้นที่ที่เปิดรับความแตกต่างอย่างเสมอภาค แนวคิดนี้
เสนอว่า การสื่อสารที่มีคุณค่าต่อสังคม ไม่ได้วัดด้วยความดังของเสียงหรือจำนวนผู้คล้อยตาม 
แต่ด้วยความสามารถในการเชื ่อมโยงมนุษย์เข้าด้วยกันอย่างมีความหมาย (ชัยวัฒน์  
สถาอานันท์, 2546) 

การสื่อสารที่มีสติปัญญาจะคำนึงถึงทั้งเนื้อหา เจตนา และผลกระทบของคำพูด 
โดยผู้สื่อสารต้องตระหนักว่าคำพูดหนึ่งประโยคอาจมีผลกระทบทั้งในระดับปัจเจก กลุ่ม 
และสังคมโดยรวม ไม่ว่าจะเป็นการเสริมสร้างศรัทธา บั่นทอนความไว้ใจ หรือก่อให้เกิด
ความขัดแย้งทางความคิด การพูดในพื้นที่สาธารณะจึงควรตั้งอยู่บนฐานของเหตุผลร่วม 
ความเมตตา และจริยธรรมทางภาษา มากกว่าการกล่าวหาหรือการสื่อสารแบบเอาชนะกัน
ด้วยวาทกรรมรุนแรง สอดคล้องกับการศึกษาของพระครูธรรมธรบุญเที ่ยง พุทฺธสาวโก  
และคณะ (2565) เสนอว่า การสื่อสารที่ส่งเสริมความสมานฉันท์ต้องยึดหลักสาราณียธรรม 
เช่น เมตตากายกรรม วจีกรรม และมโนกรรม ซึ ่งจะช่วยนำไปสู ่การสื ่อสารที ่ไม่กดข่ี  
ไม่ครอบงำ และเปิดพื้นที่ให้กับทุกเสียงในสังคม การสื่อสารเชิงสติปัญญาจึงไม่ใช่เพียง  
การพูดให้เข้าใจ แต่คือการพูดเพื่อเข้าใจและอยู่ร่วมกันในความแตกต่าง เพื่อแสดงให้เห็น
ความแตกต่างอย่างชัดเจนระหว่างการสื่อสารแบบเอาชนะกับการสื่อสารแบบมีสติปัญญา 
ตารางต่อไปนี้แสดงให้เห็นถึงลักษณะสำคัญที่แยกแยะทั้งสองแนวคิดออกจากกัน ดังนี้ 

 
 



Journal of Buddhist Innovation and Management 

Vol. 8 No. 4 July – August 2025 pp. 319-332. 323 

 

 

ตารางท่ี 1 เปรียบเทียบการสื่อสารแบบเอาชนะกับสติปัญญาแห่งการสื่อสาร 

คุณลักษณะ 
การสื่อสารแบบเอาชนะ 

(Instrumental) 
สติปัญญาแห่งการสื่อสาร 

(Communicative Intelligence) 
เป้าหมาย ครอบงำ ชนะใจผู้ฟัง สร้างความเข้าใจ ร่วมกันเจริญเติบโต 
ภาษา โน้มน้าว บิดเบือน สร้างกรอบ จริงใจ มีเหตุมีผล แสดงเมตตา 
เจตนา มุ่งชนะหรือผลักอำนาจ มุ่งสร้างพ้ืนที่ปลอดภัยให้ทุกเสียงได้ยิน 
โครงสร้างความสัมพันธ์ แนวดิ่ง (ผู้พูดสูงกว่าผู้ฟัง) แนวนอน เท่าเทียม เคารพซ่ึงกันและกัน 

ผลกระทบทางสังคม สร้างความแตกแยก แบ่งฝักแยกฝ่าย 
เสริมความไว้ใจ ร่วมมือ ทดลองเรียนรู้
ร่วมกัน 

จากตารางข้างต้น สามารถสรุปได้ว่า สติปัญญาแห่งการสื่อสาร คือ  การยกระดับ
บทบาทของการสื่อสารจากเพียงการถ่ายทอดหรือครอบงำความคิด ไปสู่การสร้างพื้นที่ร่วม
ทางปัญญาและจริยธรรม โดยอาศัยความเข้าใจ ความเคารพ และความรับผิดชอบต่อคำพูด
ของตน ผู้สื่อสารที่มีสติปัญญา จะตั้งคำถามไม่เพียงว่า พูดอะไร แต่รวมถึงทำไมต้องพูด 
และพูดแล้วเกิดผลอย่างไรทั้งในระดับความสัมพันธ์ส่วนบุคคลและความเป็นธรรมในพื้นที่
สาธารณะ กล่าวอีกนัยหนึ่ง การสื่อสารแบบมีสติปัญญาไม่ได้วัดจากความเก่งในการพูด  
แต่จากความสามารถในการสร้างความเข้าใจร่วมและความสัมพันธ์อันยั ่งยืนในสังคม
ประชาธิปไตย ด้วยเหตุนี้เอง แนวคิดนี้จึงถือเป็นรากฐานสำคัญของประชาธิปไตยเชิงวาท
กรรมที่ทุกเสียง ไม่ว่าจะเห็นด้วยหรือเห็นต่าง สามารถปรากฏตัวได้โดยปราศจากความกลัว
หรือการกีดกัน 

แนวคิดสติปัญญาแห่งการสื่อสารจึงไม่ใช่เพียงกรอบนามธรรม แต่ยังเป็นแนวทาง
ปฏิบัติที่นำมาใช้ได้จริงในสังคมและการเมืองยุคโซเชียลมีเดีย (Chandler & Munday, 
2016) การออกแบบกระบวนการสื่อสารที่เสริมสร้างความเข้าใจลึกซึ้งและให้เกียรติกัน  
จึงพึงมีรากฐานทางทฤษฎีที่แข็งแรง ทั้งในด้านปรัชญา วาทกรรม จริยธรรม และจิตวิทยา
สังคม เพื่อให้แน่ใจว่าคำพูดไม่กลายเป็นเครื่องมือทำลาย แต่เป็นพลังในการเยียวยาและ
เช่ือมโยงผู้คนเข้าหากัน กรณีศึกษาในสังคมไทยสะท้อนอย่างชัดเจนว่า การขาดสติปัญญา
ในการสื่อสารนำไปสู่การแบ่งฝักแบ่งฝ่ายและความไม่ไว้วางใจระหว่างกลุ่มทางการเมือง 
ตัวอย่างเช่น ปรากฏการณ์การเคลื่อนไหวทางการเมืองของกลุ่มเยาวชนในปี พ.ศ. 2563  
ซึ่งใช้แพลตฟอร์มดิจิทัลเป็นพื้นที่สาธารณะในการตั้งคำถามต่อโครงสร้างอำนาจทางสังคม 
แม้การใช้ภาษาของกลุ่มเหล่าน้ีจะแสดงออกถึงความกล้าหาญในการวิพากษ์วิจารณ์ แต่ก็มี
ทั้งช่วงเวลาที่เต็มไปด้วยพลังของการสื่อสารอย่างสร้างสรรค์ และบางช่วงที่สะท้อนปัญหา
ของการใช้ถ้อยคำที่สร้างความตึงเครียดหรือรังเกียจซึ่งกันและกัน (บุญชิรา ภู่ชนะจิต, 
2566) ในอีกด้านหนึ่ง การเคลื่อนไหวของชุมชนท้องถิ่นบางกลุ่ม เช่น กรณีการคัดค้าน
เหมืองแร่ในภาคอีสาน กลับแสดงให้เห็นถึงพลังของการสื่อสารเชิงสติปัญญาอย่างแท้จริง 
กล่าวคือ กลุ่มประชาชนได้พัฒนากระบวนการพูดคุย ถกเถียง และเจรจากับรัฐอย่างสงบ 



324 
 วารสารพุทธนวัตกรรมและการจัดการ 

ปีที่ 8 ฉบับที่ 4 กรกฎาคม – สิงหาคม 2568 น. 319-332. 

 

 

บนพื้นฐานของเหตุผลและข้อเท็จจริง โดยอาศัยการฟังอย่างลึกซึ้ง การพูดด้วยวาจาที่ไม่ทำ
ร้าย และการยืนยันสิทธิของตนอย่างมีศักดิ์ศรี 

ในเชิงทฤษฎี แนวคิดสติปัญญาแห่งการสื ่อสารสามารถเชื ่อมโยงกับทฤษฎี  
การกระทำเชิงสื่อสารของ Habermas (1984) ซึ ่งเสนอว่า การสื่อสารที่มีคุณภาพ คือ  
การที่ทุกฝ่ายสามารถใช้เหตุผลร่วมกันในบริบทที่เท่าเทียม ปราศจากการครอบงำ และ  
มุ่งไปสู่ฉันทามติในประเด็นสาธารณะ ขณะที่ในมิติพุทธศาสนา แนวคิดสัมมาวาจาตามหลัก
อริยมรรค 8 ก็เน้นให้ผู้พูดระมัดระวังในเจตนาและผลกระทบของคำพูด โดยวาจาที่ดีต้อง
เป็นจริง ไม่ส่อเสียด ไม่นำไปสู่ความแตกแยก และเปี่ยมด้วยเมตตาธรรม  การวิเคราะห์ 
ทั้งในเชิงแนวคิดและกรณีศึกษาดังกล่าวช้ีให้เห็นชัดว่า หากปราศจากกรอบทฤษฎีที่รองรับ
อย่างชัดเจน การสื่อสารแม้จะมีเจตนาดี ก็อาจกลายเป็นช่องทางของความขัดแย้งหรือ  
การปิดกั้นได้โดยไม่รู้ตัว ดังนั้น เพื่อทำความเข้าใจสติปัญญาแห่งการสือ่สาร อย่างลึกซึ้งและ
เป็นระบบ หัวข้อต่อไปจะนำเสนอกรอบทฤษฎีที่เกี่ยวข้อง ซึ่งช่วยอธิบายที่มา พัฒนาการ 
และพลวัตของแนวคิดน้ี ทั้งในเชิงปรัชญา พุทธธรรม วาทกรรม และสื่อศึกษา 

แนวคิดเรื ่องสติปัญญาแห่งการสื ่อสารมีรากฐานอยู ่ในชุดความรู ้ข้ามสาขาที่
หลากหลาย ซึ ่งแต่ละทฤษฎีต่างมีบทบาทในการหล่อหลอมวิธีคิดเกี ่ยวกับการสื ่อสาร  
ในฐานะพื้นที่ของเหตุผล จริยธรรม และอำนาจ ซึ่งมีทฤษฎีที่สำคัญ 4 ประการที่เกี่ยวข้อง
กับการวิเคราะห์และพัฒนาสติปัญญาในการสื่อสารในระดับบุคคลและสาธารณะ ได้แก่ 

1. ทฤษฎีการกระทำเชิงสื่อสาร (Communicative Action Theory) ของ Habermas 
(1984) เป็นหนึ่งในรากฐานสำคัญของแนวคิดนี้ โดยเสนอว่า การสื่อสารที่มีคุณภาพต้อง
เกิดจากการแลกเปลี่ยนเหตุผลอย่างเสมอภาค โดยปราศจากการครอบงำ และมุ่งไปสู่ 
ฉันทามติ (Consensus) ซึ่งไม่ได้เกิดจากการโน้มน้าวด้วยอำนาจหรือความกลัว แต่จาก
ความเข้าใจร ่วมอย่างแท้จริง โดยแบ่งการกระทำออกเป็นสองลักษณะหลัก ได้แก่  
การกระทำเชิงกลยุทธ์ (Strategic Action) ซึ ่งมุ ่งแสวงหาประโยชน์โดยใช้อำนาจ และ 
การกระทำเชิงสื่อสาร (Communicative Action) ที่ตั้งอยู่บนหลักเหตุผลร่วม ทฤษฎีนี้ 
มีผลต่อแนวคิดสติปัญญาแห่งการสื่อสารโดยตรง เพราะเน้นว่า ความชอบธรรมในพื้นที่
สาธารณะต้องตั้งอยู่บนความสามารถของประชาชนในการให้เหตุผล โต้แย้ง และฟังเสียง 
ที่แตกต่างอย่างเปิดใจ 

2. หลักสัมมาวาจาในพุทธศาสนา ในขณะที ่ทฤษฎีของ Habermas (1962)  
ให้กรอบคิดด้านเหตุผลและประชาธิปไตยแบบตะวันตก หลักสัมมาวาจาในพระพุทธศาสนา
กลับเน้นมิติของจิตเจตนาและจริยธรรมในถ้อยคำ สัมมาวาจาเป็นหนึ่งในองค์ประกอบ  
ของอริยมรรคมีองค์ 8 ประกอบด้วยการเว้นจากวจีทุจริต 4 ประการ ได้แก่ การพูดเท็จ  
พูดส่อเสียด พูดคำหยาบ และพูดเพ้อเจ้อ และแทนที่ด้วยวาจาที ่สุจริต มีเมตตา และ 



Journal of Buddhist Innovation and Management 

Vol. 8 No. 4 July – August 2025 pp. 319-332. 325 

 

 

ให้ประโยชน์แก่ผู้ฟัง หลักการนี้ยืนยันว่า คำพูด ไม่ใช่เพียงเสียงหรือข้อความ แต่คือกรรม 
(การกระทำ) ที่สามารถก่อให้เกิดผลทั้งทางบวกและลบในระดับจติใจและสังคมหากถ้อยคำ
เต็มไปด้วยเจตนาแห่งเมตตาและปัญญา ย่อมมีพลังสร้างความสมานฉันท์ ปลุกจิตสำนึก 
และเยียวยาความขัดแย้งในพื้นที่สาธารณะได้อย่างลึกซึ้ง 

3. แนวคิดพื้นที่สาธารณะ (Public Sphere) เป็นส่วนหนึ่งของพัฒนาการความคิด
ของ Habermas (1962) ในช่วงต้น เสนอว่า พื้นที่สาธารณะคือพื้นที่ที่ประชาชนสามารถ
มารวมตัวกันเพื ่อแลกเปลี ่ยนความคิดเห็นเกี ่ยวกับเรื ่องส่วนรวมโดยเสรี ปราศจาก  
การแทรกแซงของรัฐหรือทุน ในบริบทปัจจุบัน พื้นที่สาธารณะอาจเกิดขึ ้นได้ทั้งในเชิง
กายภาพ เช่น เวทีชุมชน หอประชุม และในโลกดิจิทัล เช่น สื่อสังคมออนไลน์ แพลตฟอร์ม
ข่าว และกลุ่มสนทนา แนวคิดนี้ส่งผลต่อการออกแบบการสื่อสารให้เกิด การมีส่วนร่วม
อย่างมีความหมาย โดยเน้นว่า การสื่อสารที่ดีในพื้นที่สาธารณะ ต้องเปิดให้ทุกเสียงเข้าถึง
และไม่ถูกกีดกัน ด้วยเงื่อนไขเชิงโครงสร้างที่เอื้อต่อความเสมอภาค 

4. การสื ่อสารเชิงวิพากษ์ (Critical Discourse Analysis) หร ือวาทกรรมเชิง
วิพากษ์ (Critical Discourse) คือกรอบวิเคราะห์ที่ให้ความสำคัญกับการเปิดโปงอำนาจ 
ที่แฝงอยู่ในภาษา โดยเฉพาะภาษาของรัฐ สื่อ และสถาบันต่าง ๆ  ซึ่งมักถูกใช้เพื่อกำหนด
กรอบความคิดของสังคม (Fairclough, 1995) แนวคิดนี้เน้นว่า ภาษาที่ดูปกติอาจเป็น
เครื ่องมือในการตอกย้ำอำนาจ กีดกันเสียงส่วนน้อย หรือสร้างความชอบธรรมให้กับ
โครงสร้างที่ไม่เป็นธรรม การวิเคราะห์วาทกรรมอย่างวิพากษ์จึงเป็นหนึ่งในกลไกสำคัญ  
ของการพัฒนาสติปัญญาแห่งการสื่อสาร เพราะช่วยให้ผู้คนสามารถฟังเป็น อ่านเป็น และ 
ตั้งคำถามกับข้อมูลที่ได้รับอย่างมีวิจารณญาณ 

สรุปได้ว่า แนวคิดสติปัญญาแห่งการสื ่อสารมีจุดเน้นสำคัญอยู ่ที ่การยกระดับ 
การสื่อสารจากการแสวงหาชัยชนะหรือการโน้มน้าว ไปสู่การสร้างความเข้าใจร่วมบนฐาน
ของเหตุผล ความเมตตา และจริยธรรม ซึ่งมีรากฐานจากทฤษฎีสำคัญทั้งตะวันตกและ
ตะวันออก ไม่ว่าจะเป็นทฤษฎีการกระทำเชิงสื่อสารของฮาเบอร์มาสที่เน้นความเสมอภาค
ในการใช้เหตุผล หลักสัมมาวาจาในพุทธศาสนาที่ย้ำถึงคุณธรรมในการพูด แนวคิดพื้นที่
สาธารณะที่ให้ความสำคัญกับสิทธิของทุกเสียงในการแสดงออก และการวิเคราะห์  
วาทกรรมเชิงวิพากษ์ที่เปิดโปงกลไกของอำนาจในภาษา ทั้งหมดนี้ชี้ให้เห็นว่า การสื่อสาร 
ที่มีสติปัญญาไม่ใช่เพียงเทคนิคหรือทักษะในการพูด แต่คือกระบวนการที ่ต้องอาศัย 
ความเข้าใจ ความรับผิดชอบ และการฟังอย่างมีจิตสำนึก เพื ่อร่วมกันออกแบบสังคม
ประชาธิปไตยที่ไม่ทิ้งใครไว้ข้างหลัง 

 
 



326 
 วารสารพุทธนวัตกรรมและการจัดการ 

ปีที่ 8 ฉบับที่ 4 กรกฎาคม – สิงหาคม 2568 น. 319-332. 

 

 

การเมืองแห่งการสื่อสาร : เม่ือคำพูดสร้างอำนาจและต่อต้านอำนาจ 
แม้ว่าในปีที่ผ่านมาการเมืองไทยจะเต็มไปด้วยความพลิกผันอย่างไม่หยุดหย่อน  

แต่หากย้อนกลับไปพิจารณาในระยะยาวจะเห็นว่าการเปลี่ยนผ่านเหล่านั้นไม่ได้มีเพียง
ลักษณะของการเปลี ่ยนตัวนักการเมืองหรือพรรคการเมือง หากแต่ลึกไปกว่านั ้น  คือ  
การเปลี่ยนผ่านทางวาทกรรม การต่อสู้เชิงความหมายที่ขับเคลื่อนและควบคุมการเมอืงไทย
อย่างแยบคายภายหลังรัฐประหาร พ.ศ. 2557 สังคมไทยเข้าสู่ยุคที่ภาษาทางการเมือง
กลายเป็นเครื่องมือของอำนาจอย่างเด่นชัด ทั้งคำพูดของผู้นำ คำวินิจฉัยขององค์กรตุลา
การ ไปจนถึงภาษาที่สื่อมวลชนใช้ล้วนมีอิทธิพลในการจดัระเบียบความเข้าใจของสาธารณะ 
คำว่า ความมั่นคง ถูกใช้เป็นเหตุผลในการควบคุมเสรีภาพ ข่าวปลอมกลายเป็นเครื่องมือใน
การตัดตอนข้อวิจารณ์ และประชาชน ก็ถูกแยกออกเป็นกลุ่มที่ดีและไม่ดี ขึ้นอยู่กับความ
สอดคล้องกับวาทกรรมของรัฐ (Foucault, 1980; ศูนย์ต่อต้านข่าวปลอม ประเทศไทย, 
2564) 

ในขณะที่ภาษาเหล่าน้ีถูกใช้เพื่อกดทับและจำกัดกรอบความคิด ประชาชนจำนวน
หนึ่งกลับใช้ภาษาในลักษณะที่สวนทาง เช่น การใช้แฮชแท็ก #ถ้าการเมืองดี การล้อเลียน
ผ่านมีม การใช้กวีการเมือง หรือแม้แต่ความเงียบก็กลายเปน็วาทกรรมเชิงต่อต้านที่ทรงพลงั 
(Hooks, 1994) การนิ่งเงียบไม่ใช่การไม่ต่อต้าน หากแต่เป็นการปฏิเสธที่จะเข้าร่วมในวาท
กรรมที่มีอยู่ เป็นภาวะการต่อต้านในรูปแบบ การปฏิเสธอย่างสุภาพแต่แน่วแน่ ความเข้าใจ
เรื่อง การเมืองแห่งการสื่อสาร จึงต้องไม่มองเพียงสิ่งที่ถูกพูด แต่รวมถึงสิ่งที่ถูกทำให้พูด
ไม่ได้ สิ่งที่ถูกเซ็นเซอร์ สิ่งที่ถูกตีความให้ผิด และบริบทของผู้ที่พูด ใครพูด ที่ไหน และใน
สถานะใด ตัวอย่างเช่น คำพูดของนักเคลื่อนไหวที่พูดถึงการปฏิรูปสถาบันถูกนำไปตีความ
ว่าเป็นภัยต่อความมั่นคง ขณะที่คำพูดคล้ายกันจากนักวิชาการอนุรักษนิยมกลับถูกมองว่า
เป็นการปกป้องเจตนารมณ์ของรัฐธรรมนูญ (วจนา วรรลยางกูร, 2567)  ในช่วงเปลี่ยนผ่าน
ของการเมืองไทยหลังการเลือกตั้ง 2566 ที่บทบาทของทหารลดน้อยลง พรรคการเมือง
ก้าวหน้าเข้ามาแทนที่ การจัดวางวาทกรรมใหม่ก็ยิ่งมีความสำคัญมากขึ้น การอภิปรายใน
รัฐสภาเรื่อง ม.112 กลายเป็นสนามแห่งการประลองทางวาทกรรม ไม่ใช่เพี ยงการออก
กฎหมาย แต่เป็นการต่อรองความหมายของ ประชาธิปไตย และการปกครองโดยกษัตริย์ 
ในบริบทของรัฐธรรมนูญฉบับปัจจุบัน ฉะนั้น การต่อสู้ระหว่างแนวคิดกษัตริย์นิยมที่มองว่า
เราควรจัดวางสถาบันกษัตริย์ไว้พ้นความขัดแย้ง ห้ามแตะต้องหรือห้ามพูดถึง ในขณะที่  
อีกฝ่ายหนึ่ง คือ แนวคิดระบอบประชาธิปไตยอันมีพระมหากษัตริย์ทรงเป็นประมุข ซึ่งคือ
การจัดวางพระมหากษัตริย์ลงในสังคม โดยต้องมีการจัดวางชนิดที่มีเหตุมีผล ผ่านการ
ถกเถียง วิพากษ์วิจารณ์ โต้แย้งกันได้ (Fairclough, 1995) สุดท้ายแล้ว การสื่อสารทาง
การเมืองไม่ได้เกิดขึ้นในสุญญากาศ แต่ดำรงอยู่ในสนามของอำนาจซึ่งเต็มไปด้วยความ  



Journal of Buddhist Innovation and Management 

Vol. 8 No. 4 July – August 2025 pp. 319-332. 327 

 

 

ไม่สมดุล การพูดคือการแสดงออกถึงอำนาจ และในบางครั้ง ความเงียบก็คืออำนาจในการ
ปฏิเสธที่จะยอมรับระเบียบที่มีอยู่ ประชาธิปไตยจะไม่อาจเกิดขึ ้นได้ หากไม่มีพื้นที่ให้
ความหมายหลากหลายได้ต่อรอง แข่งขัน และมีโอกาสเติบโต แนวคิดเรื่อง สติปัญญาแห่ง
การสื ่อสาร จึงกลายเป็นกลไกสำคัญในการเปิดพื ้นที ่นั ้น และอาจเป็นคำตอบของการ
เมืองไทยในยุคที่เสียงไม่เท่ากัน 

สรุปได้ว่า การเมืองแห่งการสื่อสารในสังคมไทยร่วมสมัยสะท้อนให้เห็นถึงบทบาท
ของภาษาในฐานะเครื ่องมือเชิงอำนาจที่มิได้ดำรงอยู ่เพียงเพื่อสื ่อความหมาย หากแต่  
มีศักยภาพในการกำหนดกรอบความคิด ช้ีนำการรับรู้ และควบคุมพื้นที่ของความเป็นไปได้
ทางการเมือง ถ้อยคำ เช่น ความมั่นคงของชาติ หรือข่าวปลอม ถูกใช้โดยรัฐเพื ่อสร ้าง
ความชอบธรรมในการจำกัดเสรีภาพ ขณะเดียวกันประชาชนจำนวนหนึ่งตอบโต้ด้วยภาษา
ทางเลือก เช่น แฮชแท็ก เสียดสี ศิลปะการเมือง หรือแม้แต่ความเงียบ ซึ่งล้วนเป็นวาท
กรรมต้านอำนาจที่มีนัยยะเชิงการเมืองอย่างลึกซึ้ง ในบริบทของการเลือกตั้งปี พ.ศ. 2566 
วาทกรรมเรื่องมาตรา 112 ยิ่งตอกย้ำว่า การต่อสู้ทางการเมืองไม่ได้เกิดข้ึนเฉพาะในรัฐสภา 
หากแต่ดำรงอยู่ในระดับของความหมาย ซึ่งเป็นพื้นที่ต่อรองระหว่างอำนาจรัฐกับเจตจำนง
ของประชาชน การทำความเข้าใจมิติเหล่านี ้จึงมีความสำคัญอย่างยิ ่งต่อการวิเคราะห์
พัฒนาการของประชาธิปไตยไทย ที่ต้องอาศัยไม่เพียงแต่โครงสร้างสถาบันเท่านั้น หากยัง
รวมถึงความสามารถในการเปิดพื้นที่ให้กับการสื่อสารอย่างหลากหลายและปลอดภัยด้วย 
 
วิถีแห่งสติปัญญาในยุคแห่งความขัดแย้ง 

ในยุคที่ความขัดแย้งทางการเมืองกลายเป็นสภาวะปกติของสังคม และโซเชียล
มีเดียเปิดพื้นที่ให้ทุกคนสามารถพูดได้โดยไม่ต้องรอไมค์จากรัฐหรือสื่อกระแสหลัก สังคมจึง
อยู่ในภาวะเสียงทับเสียง มากกว่าเสียงที่รับฟังกัน ผู้คนต่างยืนยันความจริงของตนเอง 
แข่งขันกันด้วยอารมณ์มากกว่าเหตุผล และนิยามอีกฝ่ายว่าเป็นศัตรูที่ผิดโดยสิ้นเชิง สภาวะ
เช่นน้ีส่งผลให้คุณภาพของประชาธิปไตยถดถอย เพราะการแทรกแซงหรือครอบงำดังกล่าว
เกิดจากการดูถูกสิทธิของผู้คนคิดว่าตนเองรู้ดีกว่าและมีฐานะเหนือกว่าคนอื่น ๆ แต่ที่
แน่นอนที ่สุด ก็คือ การปกครองครอบงำท้องถิ ่นเช่นนั ้นก็เพื ่อแสวงหาอำนาจและ
ผลประโยชน์ให้แก่ตัวเองและกลุ่มเป็นสำคัญ เหตุผลอื่น ๆ ล้วนเป็นข้ออ้าง ทำให้ศักยภาพ
ในการอยู่ร่วมกันอย่างมีสันติถูกกัดกร่อนลงอย่างเงียบงัน (ธเนศวร์ เจริญเมือง, 2565) 

ในท่ามกลางความแตกแยกนี้ สติปัญญาแห่งการสื่อสารไม่ได้เป็นเพียงแนวคิด  
เชิงอุดมคติ แต่เป็นวิถีที่ต้องฝึกฝนและนำมาใช้จริงอย่างมุ่งมั่น เป็นการสื่อสารที่เริ่มต้นจาก
ความตั้งใจฟัง มากกว่าความต้องการพูด เริ่มจากการตั้งคำถาม มากกว่าการรีบหาคำตอบ 
เป็นการพูดที่มีความรับผิดชอบต่อผลกระทบ และมีความอ่อนโยนต่อผู้ที่เห็นต่าง โดยไม่



328 
 วารสารพุทธนวัตกรรมและการจัดการ 

ปีที่ 8 ฉบับที่ 4 กรกฎาคม – สิงหาคม 2568 น. 319-332. 

 

 

ลดทอนจุดยืนของตนเอง แต่เลือกใช้วิธีการที่ไม่ทำร้ายใคร (Habermas, 1984) แนวทางนี้
สะท้อนออกมาในการออกแบบพื้นที่สื่อสารทั้งในระดับบุคคล กลุ่ม และสาธารณะ เช่น  
การสร้างเวทีสนทนาเชิงเยียวยา (Healing Dialogue) ที่เปิดโอกาสให้ผู้มีความเห็นต่างได้
พูดและฟังกันอย่างลึกซึ้ง โดยไม่ต้องรีบสรุปผล การจัดเวิร์กช็อปหรอืวงสนทนาแบบ Open 
Space ที่เอื้อต่อความเข้าใจมากกว่าการโต้วาที หรือแม้แต่การใช้ศิลปะ บทกวี และความเงียบ 
เป็นภาษาทางเลือกเพื่อถ่ายทอดความรู้สึกซับซ้อนในบริบทที่ถ้อยคำธรรมดาอาจไม่พอ 
(Kurtz, 2020; Nussbaum, 2010) และกรณีศึกษาไทยที่น่าสนใจ ได้แก่ โครงการ โต๊ะเสวนา
ปัตตานี ซึ่งเป็นเวทีที่เปิดโอกาสให้คนในพื้นที่ชายแดนใต้ รวมถึงอดีตแนวร่วมและเจ้าหนา้ที่
ร ัฐ ได้แลกเปลี ่ยนประสบการณ์จากความรุนแรงในอดีตภายใต้กติกาที ่ให้เกียรติและ  
ไม่กล่าวโทษ โดยใช้การเล่าเรื่อง (Narrative Sharing) เพื่อสร้างความเข้าใจแทนการโต้แยง้ 
ทั้งนี้พบว่าผู้เข้าร่วมหลายรายสามารถมองเห็นความเป็นมนุษย์ของฝ่ายตรงข้ามไดม้ากขึ้น 
(Deep South Watch, 2022) 

ในอีกด้านหนึ่ง กลุ ่มเยาวรุ ่นฟังกัน ในภาคอีสานจัดวงสนทนาในชุมชนเรื ่อง  
การปะทะระหว่างคนรุ่นใหม่กับผู้สูงอายุในประเด็นการเมือง ผ่านวิธีฟังอย่างลึกซึ้ง (Deep 
Listening) เพื่อให้แต่ละฝ่ายเข้าใจรากความเชื ่อของกันและกัน ไม่ใช่เพียงแลกเปลี่ยน
ข้อมูล การทดลองสื่อสารรูปแบบใหม่นี้ได้รับความร่วมมือสูงในชุมชน เพราะไม่มีใครถูก
ตัดสินว่า ผิดตั้งแต่ต้น เมื่อพิจารณาโดยรวม วิถีแห่งสติปัญญาในการสื่อสารจึงไม่ใช่เพยีง  
กลยุทธ์สำหรับหลีกเลี่ยงความขัดแย้ง หากแต่เป็นทักษะในการอยู่ร่วม อย่างมีคุณภาพ 
ท่ามกลางโลกที่เต็มไปด้วยรอยร้าวและความไม่แน่นอน การสื่อสารที่มีสติ มีจริยธรรม และ
มีความเคารพต่อความเป็นมนุษย์ของผู้อื่น คือหนึ่งในเสาหลักของสังคมประชาธิปไตย  
ที่แท้จริง ด้วยพลวัตของสังคมที่เต็มไปด้วยความเห็นต่าง ความเปราะบางทางอารมณ์ และ
การเผชิญหน้าทางอุดมการณ์อย่างต่อเนื่อง วิถีแห่งสติปัญญาในการสื่อสารจึงไม่เพียงช่วย
ลดแรงปะทะทางวาทกรรม แต่ยังทำหน้าที่เป็นกลไกเยียวยาความสัมพันธ์ทางสังคมอย่าง
ยั่งยืน การฝึกฟังอย่างลึกซึ้ง การพูดด้วยเมตตา และการเคารพความจริงที่หลากหลาย คือ
แนวทางที ่ทำให้พื ้นที ่ร่วม ของสังคมยังคงอยู่ได้ท่ามกลางรอยร้าว ความแตกต่างท าง 
การเมืองจึงไม่จำเป็นต้องนำไปสู่การแตกแยก หากเรามีเครื่องมือในการสื่อสารที่ยึดโยงกับ
คุณค่าแห่งปัญญาและมนุษยธรรม วิถีแห่งสติปัญญาในการสื่อสารจึงเป็นสะพานที่เชื่อม
ระหว่างความเห็นต่าง ไปสู่ความเข้าใจที่ลึกซึ้งและการอยู่ร่วมที่ไม่ทิ้งใครไว้ข้างหลัง 

สรุปได้ว่า เมื่อสังคมเผชิญกบัการแบ่งฝักแบง่ฝา่ย วาทกรรมรุนแรง และการสื่อสาร
ที่เต็มไปด้วยอคติ สติปัญญาแห่งการสื่อสาร จึงทำหน้าที่เป็นแนวทางเยียวยาและฟื้นฟู
ความสัมพันธ์ระหว่างมนุษย์อย่างลึกซึ้ง แนวคิดนี้ชี้ว่า การฟังอย่างลึกซึ้ง การพูดอย่าง  
มีจริยธรรม และการออกแบบพื้นที่สนทนาที่ให้เกียรติเสียงที่แตกต่าง คือหัวใจของการอยู่



Journal of Buddhist Innovation and Management 

Vol. 8 No. 4 July – August 2025 pp. 319-332. 329 

 

 

ร่วมกันอย่างสร้างสรรค์ในภาวะที่ความคิดเห็นหลากหลาย ไม่ใช่การลบล้างกัน วิถีแห่ง
สติปัญญาจึงไม่ใช่เพียงการสื่อสารที่ดี การวางรากฐานของประชาธิปไตยที่มีชีวิต ที่เช่ือมคน
ด้วยความเข้าใจมากกว่าอำนาจ และด้วยความรับฟังมากกว่าการเอาชนะ 

 
องค์ความรู้ใหม่ 

จากการวิเคราะห์ทั้งในเชิงทฤษฎีและกรณีศึกษาที่ปรากฏในบทความนี้ ผู้เขียน
สามารถสังเคราะห์องค์ความรู้ใหม่ที่สะท้อนให้เห็นถึงพลวัตของสติปัญญาแห่งการสื่อสาร 
ในบริบททางการเมืองร่วมสมัยได้ 4 ประการสำคัญ โดยแต่ละด้านไม่เพียงเชื่อมโยงกับ
แนวคิดทางวิชาการ หากยังสามารถนำไปประยุกต์ใช้ในทางปฏิบัติ ทั้งในระดับบุคคล พื้นที่
สาธารณะ และเชิงนโยบาย ภาพต่อไปนี้แสดงองค์ประกอบของแนวคิดดังกล่าวในลักษณะ
สรุปย่อ เพื่อสะท้อนแก่นสาระที่เข้าใจง่ายและนำไปใช้ได้จริง ดังนี ้
 

 
 

ภาพท่ี 1 องค์ความรู้ใหม ่
 

1. สติปัญญาแห่งการสื่อสาร คือ การยกระดับการสื่อสารให้พ้นจากการโต้ตอบ
เพียงเพื่อเอาชนะ มาเป็นการแสวงหาความเข้าใจร่วม ด้วยพื ้นฐานของเหตุผล การให้
เหตุผลที ่ตรวจสอบได้ ความเมตตา เจตนาที่ไม่ทำร้ายผู ้อื ่น และจริยธรรมทางภาษา  
พูดอย่างเคารพ ไม่บิดเบือน ไม่ใส่ร้าย ผู้สื่อสารที่มีสติปัญญาจะตั้งคำถามกับตนเองก่อนพูด
ว่า ทำไมต้องพูด พูดแล้วจะเกิดผลอย่างไร และเรารับผิดชอบต่อผลลัพธ์นั ้นหรือไม่  
การสื่อสารเช่นน้ีไม่ใช่เพียงทักษะ แต่คือคุณธรรม 

 



330 
 วารสารพุทธนวัตกรรมและการจัดการ 

ปีที่ 8 ฉบับที่ 4 กรกฎาคม – สิงหาคม 2568 น. 319-332. 

 

 

2. การเมืองแห่งการสื่อสาร หมายถึง การตระหนักว่า ภาษาไม่เป็นกลาง คำพูด 
ที่เลือกใช้มีผลต่อการจัดระเบียบความคิด อำนาจ และความสัมพันธ์ในสังคม การสื่อสาร  
จึงเกี่ยวข้องกับอำนาจทั้งในการ สร้างความชอบธรรม (เช่น คำของผู้มีอำนาจที่ถูกสื่อขยาย
ความ) และในการ ต่อต้านอำนาจ (เช่น เสียงของคนชายขอบที่ใช้ถ้อยคำวิพากษ์โครงสร้าง) 
สติปัญญาในการสื่อสารทางการเมือง คือ ความสามารถในการวิเคราะห์ว่า ถ้อยคำใด  
กดทับใคร และความเงียบ ใดกลายเป็นความรุนแรงเชิงโครงสร้าง 

3. พื้นที่สาธารณะเชิงเปิด คือ พื้นที่ทางวาทกรรมที่ทุกคนมีสิทธิในการปรากฏตัว 
(Right to Appear) โดยไม่ถูกจำกัดด้วยสถานะ เพศ อายุ หรืออุดมการณ์ การออกแบบ
พื้นที่เหล่านี้ต้องไม่เพียงเปิดไมค์ แต่ยังต้องจัดกติกาให้ทุกเสียงปลอดภัยพอที่จะพูดอยา่ง
ตรงไปตรงมาได้ สติปัญญาแห่งการสื่อสารในบริบทนี้คือการสร้างเวทีที่ไม่ใช่เพื่อชนะหรือ
แพ้ แต่เพื่อ อยู่ร่วม และต่อรองอย่างเท่าเทียม 

4. การเยียวยาด้วยการฟัง การฟังไม่ใช่เพียงการรอพูด แต่คือ การเปิดใจรับฟัง 
ด้วยความเข้าใจ และเห็นความเป็นมนุษย์ของผู้อื่น การฟังอย่างลึกซึ้ง (Deep Listening) 
จึงไม่ใช่กลยุทธ์การเจรจา แต่เป็นท่าทีทางจิตวิญญาณและการเมือง ที่ช่วยลดแรงปะทะ 
ฟื้นฟูความไว้ใจ และเปิดพื้นที่ให้เกิดความเปลี่ยนแปลงร่วมกัน สังคมที่ฟังเป็น คือ  สังคม 
ที่ไม่ทอดทิ้งใครไว้ในความเงียบ 

องค์ความรู้ใหม่ที่ได้จากการศึกษาน้ีช้ีให้เห็นอย่างชัดเจนว่า การสื่อสารที่ทรงพลัง
ในยุคแห่งความขัดแย้งต้องประกอบด้วย 4 แกนสำคัญ ได้แก่ การพูดอย่างมีเหตุผลและ
จริยธรรม สติปัญญาแห่งการสื่อสาร การตระหนักถึงอำนาจที่แฝงอยู่ในภาษา การเมืองแห่ง
การสื่อสารการออกแบบพื้นที่สื่อสารที่เท่าเทียมและเปิดกว้าง พื้นที่สาธารณะเชิงเปิด และ
การฟังอย่างลึกซึ้งเพื่อคลี่คลายความตึงเครียด การเยียวยาด้วยการฟัง ซึ่งเมื่อพิจารณา
ร่วมกัน ทั้ง 4 ด้านนี้ได้หล่อหลอมเป็นกรอบคิดใหม่ที่เน้นการสื่อสารอย่างมีความหมาย 
ไม่ใช่เพื่อเอาชนะ แต่เพื่ออยู่ร่วมกันอย่างเข้าใจและให้เกียรติในสังคมประชาธิปไตยที่เต็มไป
ด้วยความแตกต่าง 
 
สรุป 

เมื่อโลกกำลังเดินหน้าไปพร้อมกับความขัดแย้งที่ละเอียดอ่อนและซับซ้อนมากข้ึน
เรื่อย ๆ การสื่อสารจึงไม่ใช่เพียงเครื่องมือในการส่งสารอีกต่อไป แต่ได้กลายเป็นพื้นที่  
ที่ความรู้สึก อุดมการณ์ และอำนาจตัดกันอย่างเข้มข้น บทความนี้เสนอว่า สติปัญญาแห่ง
การสื่อสาร คือ แนวคิดที่มีพลังในการรับมือกับพลวัตเหล่านั้น เพราะมิได้มองการสื่อสาร
เพียงในเชิงกลยุทธ์ แต่ยกระดับให้เป็นพื ้นที ่ของความเข้าใจ ความเมตตา และความ
รับผิดชอบต่อคำพูด แนวคิดนี้มีรากฐานอยู่ในทั้งปรัชญาตะวันตก เช่น ทฤษฎีการกระทำ



Journal of Buddhist Innovation and Management 

Vol. 8 No. 4 July – August 2025 pp. 319-332. 331 

 

 

เชิงสื่อสารของฮาเบอร์มาส และหลกัจรยิธรรมในพุทธศาสนา เช่น สัมมาวาจา ที่ต่างช้ีไปใน
ทิศทางเดียวกันว่า คำพูดมิใช่เพียงถ้อยคำ แต่คือการกระทำที่ส่งผลต่อทั้งชีวิตผู้พูดและผู้ฟัง
เมื่อผสานเข้ากับบริบททางการเมืองและสังคมร่วมสมัย แนวคิดนี้เปิดให้เห็นว่า ภาษา  
ไม่เป็นกลาง การพูดจึงสามารถใช้สร้างหรือทำลายความชอบธรรมได้อย่างลึกซึ้ง และ  
การออกแบบพื้นที่สื ่อสารที่เปิดกว้างให้กับเสียงที่หลากหลาย คือ  เงื ่อนไขสำคัญของ
ประชาธิปไตยที่ไม่ทอดทิ้งเสียงใดไว้เบื ้องหลัง องค์ความรู้ใหม่ทั้ง 4 ด้าน  ที่ได้รับจาก
การศึกษา สติปัญญาแห่งการสื่อสาร การเมืองแห่งการสื่อสาร พื้นที่สาธารณะเชิงเปิด และ
การเยียวยาด้วยการฟัง จึงมิใช่เพียงข้อเสนอเชิงวิชาการ หากเป็นแนวทางสำหรับการฟื้นฟู
วัฒนธรรมการอยู่ร่วมในโลกที่เต็มไปด้วยความเห็นต่าง ดังนั้น การฟังอย่างเข้าใจ การพูด
อย่างมีจริยธรรม และการสื่อสารอย่างมีสติปัญญา มิได้เป็นเพียงการสื่อสารที่ดี หากแต่คือ
การเมืองรูปแบบหนึ่ง ที่สามารถเปลี่ยนสนามความขัดแย้งให้กลายเป็นพื ้นที่แห่งความ
ร่วมมือ สติปัญญาแห่งการสื่อสารจึงมิใช่แค่เครื่องมือ แต่คือคำตอบต่อคำถาม ใหญ่ของ 
ยุคสมัยว่า เราจะอยู่ร่วมกันอย่างมีศักดิ์ศรีได้อย่างไรในวันที่เราคิดไม่เหมือนกัน 

 
เอกสารอ้างอิง 
ชัยวัฒน์ สถาอานันท์. (2546). อาวุธมีชีวิต?: แนวคิดเชิงวิพากษ์ว่าด้วยความรุนแรง. 

กรุงเทพฯ: สำนักพิมพ์ฟ้าเดียวกัน. 
ธนชาติ แสงประดับ ธรรมโชติ . (2553). วาทกรรมการเมือง (Discourse). สืบค้น 27 

มิถุนายน 2568, จาก https://shorturl.asia/tDr0e 
บุญชิรา ภู่ชนะจิต. (2566). สื่อสังคมออนไลน์ต่อการรณรงค์ทางการเมือง. วารสารพุทธ

สังคมวิทยาปริทรรศน์, 8(2), 204-219. 
พระครูธรรมธรบุญเที่ยง พุทฺธสาวโก. (2656). แนวทางการสื่อสารทางการเมืองเพื่อความ

สมานฉันท์ในสังคมไทย. วารสารวิจยวิชาการ, 5(1), 1-10. 
พระครูศรีปรีชากร (เลื่อน บุญยงค์) . (2562). แนวทางการสื่อสารเชิงพุทธเพื่อสันติสุขใน

สังคมไทย. วารสารมหาจุฬานาครทรรศน์, 6(6), 2802-2820. 
พระมหาจำนงค์ สิริวณฺโณ และคณะ. (2565).  วาทกรรมแลนสไลด์ในบริบททางการเมอืง

ของไทย. วารสารรัฐศาสตร์ มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย, 2(4), 128-139. 
วจนา วรรลยางกูร. (2567). ความหวังในหล่มโคลน สังคมไทยบนทางแยกสู่ประชาธิปไตยจำแลง: 

สมชาย ปรีชาศิลปกุล. สืบค้น 27 มิถุนายน 2568, จาก https://shorturl.asia/VspIW 
ศูนย์ต่อต้านข่าวปลอม ประเทศไทย. (2564).  ผลการดำเนินงานของศูนย์ต่อต้านข่าวปลอม 

ประเทศไทย. สืบค้น 27 มิถุนายน 2568, จาก https://shorturl.asia/si0d2 



332 
 วารสารพุทธนวัตกรรมและการจัดการ 

ปีที่ 8 ฉบับที่ 4 กรกฎาคม – สิงหาคม 2568 น. 319-332. 

 

 

ธเนศวร์ เจริญเมือง. (2565). ผู้ว่าฯ ชัชชาติ กับอนาคตของการเมืองระดับชาติ และ 
การปกครองท้องถ่ิน. สืบค้น 27 มิถุนายน 2568, จาก https://url.in.th/jtyPk 

Chandler, D. & Munday, R. (2016). A Dictionary of Media and Communication. 
Oxford, UK: Oxford University Press. 

Deep South Watch. (2022). Report of the Pattani Forum Stage. Retrieved June 
27, 2025, from https://deepsouthwatch.org 

Fairclough, N. (1995). Critical Discourse Analysis: The Critical Study of Language. 
London, UK: Longman. 

Foucault, M. (1980). Power/Knowledge: Selected Interviews and Other Writings 
1972–1977. New York, NY: Pantheon Books. 

Habermas, J. (1962 ) .  The Structural Transformation of the Public Sphere. 
Cambridge, MA: Beacon Press. 

_____. (1984). The Theory of Communicative Action. Boston, MA: Beacon Press. 
Hooks, B. (1994). Teaching to Transgress: Education as the Practice of Freedom. 

New York, NY: Routledge. 
Kurtz, L. (2020 ) .  Dialogues in Peacebuilding: Practice and Possibilities. Cham, 

Switzerland: Palgrave Macmillan. 
Nussbaum, M. (2010 ) .  Not for Profit: Why Democracy Needs the Humanities. 

Princeton, NJ: Princeton University Press. 
 


