
Journal of Buddhist Innovation and Management 

Vol. 8 No. 5 September – October 2025 pp. 283-295. 283 

 

 

สุขภาวะนักกีฬาด้วยวิถีพทุธ* 
ATHLETE WELL-BEING THROUGH BUDDHIST PRACTICES 

 
ณัฐพล อันตรเสน 

Nattapon Antarasena 
นักวิชาการอิสระ 

Independent Scholar 
Corresponding Author E-mail: poppynatty@gmail.com 

 
บทคัดย่อ 

บทความวิชาการนี้มีวัตถุประสงค์เพื่อเสนอแนวทางใหม่ในการส่งเสริมสุขภาวะ
ของนักกีฬา ด้วยการประยุกต์ใช้หลักธรรมในพระพุทธศาสนาอย่างเป็นระบบ โดยเชื่อมโยง 
การฝึกฝนทางกายภาพในโลกของกีฬาเข้ากับมิติภายในของจิตใจ ปัญญา และความสัมพันธ์ 
ทางสังคม ภายใต้แนวคิดสุขภาวะองค์รวม เนื้อหาครอบคลุมการวิเคราะห์สุขภาวะใน 4 มิติ 
ได้แก่ กาย จิต สังคม และปัญญา พร้อมชี้ให้เห็นความท้าทายที่นักกีฬาต้องเผชิญในโลก  
การแข่งขัน เช่น ความกดดัน ภาวะหมดไฟ การบาดเจ็บ และความไม่แน่นอนในชีวิต  
หลังเลิกแข่งขัน โดยชูวิถีพุทธเป็นแนวทางท่ีช่วยเสริมพลังภายในและสร้างสมดุลอย่างยั่งยืน 
หลักธรรมสำคัญอย่างอิทธิบาท 4 พละ 5 ไตรสิกขา และมัชฌิมาปฏิปทา ถูกประยุกต์ใช้  
เพื่อพัฒนาทั้งแรงขับภายใน สติ สมาธิ และปัญญาอย่างเป็นรูปธรรม ทั้งในกระบวนการ
ฝึกซ้อม การจัดการอารมณ์ และการเผชิญหน้ากับความเปลี่ยนแปลง โดยได้สรุปเป็นโมเดล
สุขภาวะนักกีฬาเชิงพุทธซึ่งสะท้อนการนำหลักธรรมมาเป็นกลไกในการพัฒนาแบบองค์
รวมทั้ง 4 มิติ มุ่งเน้นการหล่อหลอมพลังภายในให้เกิดความสมดุลจากภายในสู่ภายนอก 
ทั้งในระดับบุคคลและเชิงระบบ แนวทางนี้ไม่เพียงช่วยยกระดับประสิทธิภาพด้านกีฬา 
แต่ยังส่งเสริมคุณภาพชีวิตและวุฒิภาวะของนักกีฬาให้สามารถดำรงอยู่ในสนามแข่งขันและ
ในสังคมร่วมสมัยได้อย่างมั่นคงและยั่งยืน 
คำสำคัญ: สุขภาวะนักกีฬา; วิถีพุทธ; อิทธิบาท 4; พละ 5 
 
 
 
 

 
*Received July 26, 2025; Revised August 19, 2025; Accepted August 27, 2025 



284 
 วารสารพุทธนวัตกรรมและการจัดการ 

ปีที่ 8 ฉบับที ่5 กันยายน – ตุลาคม 2568 น. 283-295. 

 

 

Abstract 
This academic article aimed to propose a new approach to promoting 

athletes’ well-being by systematically integrating Buddhist principles. It 
connects physical training in the world of sports with inner dimensions of the 
mind, wisdom, and social relationships under the concept of holistic well-
being. The content covered an analysis of well-being in four dimensions: 
physical, mental, social, and intellectual. It highlighted the challenges 
athletes face in competitive environments, such as pressure, burnout, injuries, 
and uncertainty in post-competition life, and presented the Buddhist 
methods as a means of strengthening inner resilience and fostering 
sustainable balance. Key Buddhist principles such as the Four Paths of 
Accomplishment, Iddhipada, the Five Powers,Bala, the Threefold Training 
TiSikkha, and the Middle Way, Majjhimapatipada were applied to enhance 
inner drive, mindfulness, concentration, and wisdom in tangible ways 
throughout training, emotional regulation, and adaptation to change. The 
study proposed a Buddhist model of athlete well-being that reflected the 
application of Dhamma as a mechanism for holistic development across all 
four dimensions. The approach emphasized cultivating inner strength to 
create balance from within, extending to external aspects both at the 
individual and systemic levels. This framework not only enhanced athletic 
performance but also promoted quality of life and maturity, enabling athletes 
to thrive both in competition and in contemporary society with stability and 
sustainability. 
Keywords: Athlete Well-Being; Buddhist Way of Life; Ittipada 4; Bala 5 
 
บทนำ 

ในยุคที่สังคมไทยให้ความสำคัญกับสุขภาพและการเล่นกีฬาเพ่ิมมากขึ้นทั้งในระดับ
บุคคล เยาวชน ตลอดจนระดับนโยบายของรัฐ การส่งเสริมให้นักกีฬามีสุขภาวะที่สมบูรณ์
ทั้งกายและใจจึงเป็นประเด็นที่ได้รับความสนใจอย่างต่อเนื่อง โดยเฉพาะเมื่อกีฬาไม่ได้เป็น
เพียงกิจกรรมเพื่อการแข่งขันเท่านั้น แต่ยังเป็นเครื่องมือสำคัญในการหล่อหลอมบุคลิกภาพ 
วินัย ความรับผิดชอบ และการอยู่ร่วมกันในสังคมอย่างสร้างสรรค์ ขณะเดียวกัน นักกีฬา  



Journal of Buddhist Innovation and Management 

Vol. 8 No. 5 September – October 2025 pp. 283-295. 285 

 

 

ในปัจจุบันก็ต้องเผชิญกับแรงกดดันหลากหลาย ไม่ว่าจะเป็นความคาดหวังของผู้ฝึกสอน 
การแข่งขันที่เข้มข้น หรือการจัดการกับอารมณ์ภายใต้ความพ่ายแพ้และชัยชนะ ซึ่งปัจจัย
เหล่านี้ส่งผลต่อสุขภาวะโดยรวมของนักกีฬาอย่างหลีกเลี่ยงไม่ได้ (วรรณชลี โนริยา และคณะ, 
2566) 

จากรายงานข่าวในปี 2565 ที่นำเสนอกรณีของนักกีฬาวัยรุ่นที่เกิดภาวะเครียด
สะสมจากการฝึกซ้อมและการแบกรับความกดดันทางจิตใจ จนนำไปสู่พฤติกรรมเสี่ยงต่อ
สุขภาพ เช่น การใช้สารกระตุ้น การนอนไม่หลับ หรือการหมดไฟในการแข่งขัน (เณศรา 
กลิ่นคำหอม, 2568) สะท้อนให้เห็นว่า แม้ระบบการฝึกฝนจะพัฒนาด้านร่างกายอย่าง
เข้มงวด แต่สุขภาวะด้านจิตใจยังคงเป็นพื้นที่ที่ต้องการการดูแลอย่างรอบด้านมากยิ่งขึ้น 
ทั้งนี้ การแสวงหาแนวทางใหม่ที่เชื่อมโยงศาสตร์แห่งการกีฬาเข้ากับศาสตร์แห่งจิตใจจึงเป็น
ประตูท่ีเปิดให้แนวคิดจากพระพุทธศาสนาเข้ามามีบทบาทอย่างน่าสนใจ โดยเฉพาะในด้าน
การฝึกจิต การมีสติ และการรู้จักปล่อยวาง (ณัฐพร มูลมาตย์ และคณะ, 2567) 

พระพุทธศาสนาในฐานะหลักธรรมที่ให้ความสำคัญกับการพัฒนากายและจิตอย่าง
สมดุล เสนอกรอบคิดและแนวทางปฏิบัติที่เอ้ือต่อการบ่มเพาะพลังภายในของนักกีฬาทั้งใน
มิติของความเพียร ความอดทน การฝึกสติ และการไม่ยึดติดกับผลลัพธ์ ด้วยหลักธรรมอย่าง
อิทธิบาท 4 พละ 5 หรือมัชฌิมาปฏิปทา ล้วนสามารถปรับใช้กับชีวิตนักกีฬาได้อย่าง
เหมาะสม เมื่อธรรมะถูกนำมาใช้เป็นฐานในการฝึกซ้อมและใช้ชีวิตร่วมกับเป้าหมายทาง
กีฬา ย่อมส่งเสริมให้นักกีฬาสามารถดูแลสุขภาวะตนเองได้อย่างรอบด้าน ทั้งยังเป็นการ
สร้างภูมิคุ้มกันทางจิตใจต่อการแข่งขันที่ไม่แน่นอน (กนกวรรณ ขวัญอ่อน, 2562) อย่างไร 
ก็ตาม เมื่อทบทวนงานศึกษาที่ผ่านมา พบว่ายังมี ช่องว่างขององค์ความรู้ (Research Gap) 
อยู่ไม่น้อย กล่าวคือ งานวิจัยด้านสุขภาวะนักกีฬามักมุ่งเน้นการวิเคราะห์มิติทางกายภาพ 
จิตวิทยา หรือสังคม แต่การบูรณาการหลักธรรมทางพระพุทธศาสนาเข้ามาเป็นกรอบ
การศึกษาและการพัฒนาอย่างเป็นระบบยังคงมีจำกัด ซึ่งช่องว่างนี้สะท้อนถึงความจำเป็น
ในการสร้างองค์ความรู้ใหม่ที่เชื่อมโยงมิติของการฝึกกีฬาเข้ากับหลักธรรม เพื่อยกระดับ
ความเข้าใจเรื่องสุขภาวะอย่างรอบด้านและยั่งยืน 

ด้วยเหตุนี ้ ผู ้เขียนจึงสนใจที ่จะศึกษาเรื ่องสุขภาวะนักกีฬาด้วยวิถีพุทธเพ่ือ
วิเคราะห์และเสนอแนวทางในการประยุกต์ใช้หลักธรรมในพระพุทธศาสนาเสริมสร้างสุข
ภาวะทั้งด้านร่างกาย จิตใจ สังคม และปัญญาของนักกีฬา โดยสรุปแล้วบทความนี้มี
วัตถุประสงค์เพื่อ 1. อธิบายความหมายและมิติของสุขภาวะนักกีฬา 2. วิเคราะห์วิถีชีวิต
และความท้าทายของนักกีฬาในสังคมร่วมสมัย และ 3 . เสนอแนวทางการประยุกต์
หลักธรรมทางพระพุทธศาสนาเพ่ือส่งเสริมสุขภาวะนักกีฬาอย่างยั่งยืน  
 



286 
 วารสารพุทธนวัตกรรมและการจัดการ 

ปีที่ 8 ฉบับที ่5 กันยายน – ตุลาคม 2568 น. 283-295. 

 

 

ความหมายของสุขภาวะนักกีฬา 
สุขภาวะ (Well-Being) เป็นแนวคิดท่ีมีความหมายครอบคลุมทั้งทางกาย ใจ สังคม 

และปัญญา ซึ่งองค์การอนามัยโลก (WHO) ได้ให้นิยามไว้ว่า สุขภาพที่ดีมิได้หมายถึงเพียง
แค่การไม่มีโรคหรือความเจ็บป่วย แต่ยังรวมถึงความสมบูรณ์พร้อมทางกายภาพ จิตใจ และ
สังคมด้วย (World Health Organization, 2006) เมื่อแนวคิดดังกล่าวถูกนำมาปรับใช้กับ
บริบทของนักกีฬา สุขภาวะจึงมิใช่เพียงร่างกายที่แข็งแรงสำหรับการแข่งขัน หากแต่เป็น
องค์รวมของความสมดุลที่หล่อหลอมพลังภายในเพ่ือการเติบโตอย่างยั่งยืนในเส้นทางกีฬา 

สุขภาวะของนักกีฬาสามารถจำแนกออกเป็น 4 มิติสำคัญ ได้แก่ สุขภาวะทางกาย  
สุขภาวะทางจิต สุขภาวะทางสังคม และสุขภาวะทางปัญญา 

1. สุขภาวะทางกาย (Physical well-being) คือ สภาวะที่ร่างกายสามารถทำงาน
ได้อย่างมีประสิทธิภาพ ไม่เกิดการบาดเจ็บเรื้อรังหรือเจ็บป่วยจากการฝึกซ้อม ซึ่งมีผล
โดยตรงต่อประสิทธิภาพในการแข่งขันและการพัฒนาในระยะยาว การดูแลสุขภาพทางกาย
ของนักกีฬา เช่น การรับประทานอาหารที ่เหมาะสม การพักผ่อนอย่างเพียงพอและ  
การฝึกซ้อมที่มีแผนงานที่ดี เป็นรากฐานของความสำเร็จด้านกีฬา (National Collegiate 
Athletic Association, 2022) 

2. สุขภาวะทางจิต (Mental well-being) หมายถึง ความมั ่นคงทางอารมณ์ 
ความสามารถในการจัดการกับความเครียด ความกดดัน และความคาดหวังทั้งจากตนเอง
และบุคคลรอบข้าง นักกีฬาที่มีสุขภาวะทางจิตที่ดีจะสามารถมีสมาธิ ควบคุมอารมณ์ใน
สถานการณ์กดดัน และฟื้นตัวจากความล้มเหลวได้อย่างรวดเร็ว หลายงานวิจัยระบุว่า
ความเครียดและภาวะซึมเศร้าในนักกีฬามีแนวโน้มเพิ่มขึ้น หากไม่ได้รับการดูแลอย่าง
เหมาะสม (Reardon et al., 2019) 

3. สุขภาวะทางสังคม (Social well-being) คือความสามารถในการสร้างและ
รักษาความสัมพันธ์กับผู้อื่น ทั้งในทีมกีฬา ครอบครัว และชุมชน ความสัมพันธ์เชิงบวกใน
ทีมสามารถสร้างแรงจูงใจและพัฒนาความร่วมมือ การสนับสนุนจากสังคมรอบตัวจึงเป็น
ปัจจัยสำคัญที่ช่วยให้นักกีฬามีแรงผลักดันในการฝึกซ้อมและพัฒนาตนเองอย่างต่อเนื่ อง 
(ณัฐพล หลงสวาสดิ์ และธรรมรัตน์ มะโรหบุตร, 2567) 

4. สุขภาวะทางปัญญา ( Intellectual well-being) เป็นมิติที ่เน้นการเร ียนรู้  
พัฒนาทักษะการคิดวิเคราะห์ การมีวิจารณญาณ และการตัดสินใจอย่างมีสติ นักกีฬาที่มีสุข
ภาวะทางปัญญาจะสามารถวางแผนกลยุทธ์ในการแข่งขัน ตัดสินใจในสถานการณ์ฉุกเฉิน 
และพัฒนาตนเองในเชิงองค์รวมได้ดีกว่า การฝึกฝนด้านนี้ไม่ได้จำกัดเพียงแค่ในสนามแข่ง
ขัน แต่รวมถึงการปลูกฝังการเรียนรู้อย่างต่อเนื่อง เช่น การศึกษาความรู้ใหม่ ๆ หรือการฝึก
เจริญสติในชีวิตประจำวัน (Seguin & Bouchard, 2014) 



Journal of Buddhist Innovation and Management 

Vol. 8 No. 5 September – October 2025 pp. 283-295. 287 

 

 

สุขภาวะทั้ง 4 ล้วนมีบทบาทสำคัญต่อชีวิตนักกีฬาอย่างแยกไม่ออก หากนักกีฬา
ขาดสมดุลในมิติใดมิติหนึ่ง ย่อมส่งผลกระทบต่อภาพรวมของชีวิตทั้งในด้านความสามารถ  
การฝึกซ้อม ความสัมพันธ์ และคุณภาพชีว ิต ดังนั ้น การส่งเสริมสุขภาวะในทุกมิติ 
โดยเฉพาะผ่านกรอบคิดจากพระพุทธศาสนา จึงอาจเป็นแนวทางหนึ่งที่ช่วยสร้างความ
สมดุลและความยั่งยืนในวิถีชีวิตของนักกีฬาได้อย่างมีนัยสำคัญ 

สรุปได้ว่า สุขภาวะของนักกีฬาเป็นแนวคิดที่มีความซับซ้อนและเชื่อมโยงกันอย่าง
ใกล้ชิดใน 4 มิติ ได้แก่ สุขภาวะทางกาย จิตใจ สังคม และปัญญา ซึ่งแต่ละมิติล้วนมีบทบาท
สำคัญต่อการพัฒนาศักยภาพของนักกีฬาอย่างรอบด้าน โดยสุขภาวะทางกายช่วย
เสริมสร้างความแข็งแรงและความทนทาน สุขภาวะทางจิตส่งเสริมความมั่นคงและสมาธิ 
สุขภาวะทางสังคมเอื้อต่อความร่วมมือและแรงสนับสนุน ขณะที่สุขภาวะทางปัญญาเป็น
รากฐานของการคิดวิเคราะห์และการตัดสินใจอย่างมีสติ ทั้งหมดนี้เป็นองค์ประกอบที่
เกื้อหนุนกันในการหล่อหลอมให้นักกีฬาสามารถเผชิญความท้าทายได้อย่างมีประสิทธิภาพ
และยั่งยืน ซึ่งการทำความเข้าใจและส่งเสริมสุขภาวะทั้ง 4 มิติอย่างสมดุล จึงเป็นแนวทาง
สำคัญในการพัฒนานักกีฬายุคใหม่ให้เติบโตทั้งในสนามแข่งขันและในชีวิตจริง 

 
วิถีชีวิตนักกีฬา: โอกาสและความท้าทาย 

เส้นทางชีวิตของนักกีฬาไม่ได้โรยด้วยกลีบกุหลาบ หากแต่เต็มไปด้วยการฝึกฝน  
ที่หนักหน่วง การแข่งขันที่ท้าทาย และแรงกดดันจากหลายด้าน ทั้งจากตนเอง ผู้ฝึกสอน 
ครอบครัว สื ่อ และสังคม แม้จะเป็นเส้นทางที ่เต็มไปด้วยโอกาสในการพัฒนาตนเอง  
สร้างชื่อเสียง และเป็นแรงบันดาลใจให้ผู้อื่น แต่อีกด้านหนึ่ง นักกีฬายังต้องเผชิญกับความ
คาดหวังที่สูง ความเสี่ยงต่อการบาดเจ็บ ภาวะหมดไฟ (Burnout) และความไม่แน่นอนของ
อาชีพในระยะยาว สภาพความเป็นอยู่เช่นนี้จึงต้องอาศัยทั้งความเข้มแข็งทางร่างกายและ
จิตใจในการประคับประคองตนให้ผ่านพ้นไปได้ (Gustafsson et al., 2017) 

ในแง่ของ ความท้าทาย หากเป็นกีฬาประเภททีม นักกีฬาจำเป็นต้องจัดการกับแรง
กดดันจากการทำงานร่วมกับผู้อ่ืน การแข่งขันภายในทีมเพ่ือแย่งตำแหน่ง ความสัมพันธ์กับ
เพื่อนร่วมทีมและโค้ช ตลอดจนการรับมือกับแรงคาดหวังของผู้สนับสนุนและแฟนกีฬา 
ในขณะที่กีฬาประเภทบุคคล นักกีฬามักเผชิญความโดดเดี่ยวและภาระความกดดันที่ตกอยู่
กับตนเองทั้งหมด เช่น นักกรีฑาที่ต้องรับผิดชอบผลการแข่งขันเพียงผู้เดียว หรือเทนนิส  
ที่การแข่งขันยาวนานทำให้ความเหนื่อยล้าและความกดดันสะสมมากข้ึน ตัวอย่างเช่น กรณี
ของ Simone Biles นักยิมนาสติกหญิงทีมชาติสหรัฐอเมริกา ที่ถอนตัวจากการแข่งขัน
โอลิมปิกเพื่อปกป้องสุขภาพจิตของตนเอง (The New York Times, 2021) หรือเทนนิส 
และพาณิภัค วงศ์พัฒนกิจ ที่สะท้อนถึงการแลกร่างกายและจิตใจกับความสำเร็จระดับ



288 
 วารสารพุทธนวัตกรรมและการจัดการ 

ปีที่ 8 ฉบับที ่5 กันยายน – ตุลาคม 2568 น. 283-295. 

 

 

สูงสุด (วัลลภ สวัสดี, 2567) ซึ่งชี ้ให้เห็นว่า ความท้าทายของนักกีฬาไม่ได้จำกัดอยู่แค่ 
การแข่งขัน แต่ยังรวมถึงการจัดการกับความสัมพันธ์ แรงกดดันจากสังคม และการดูแลสุข
ภาวะภายในอย่างรอบด้าน เมื่อพิจารณาในเชิง การเชื่อมโยงหลักธรรม จะเห็นได้ว่า หลักธรรม
ในพระพุทธศาสนาสามารถทำหน้าที่เป็นกลไกเสริมพลังให้กับสุขภาวะทั้ง 4 มิติของนักกีฬา 
ได้แก่  

1. อิทธิบาท 4 ฉันทะส่งผลต่อมิติ ปัญญา ด้วยการสร้างแรงบันดาลใจและ
เป้าหมายที่มีคุณค่า วิริยะเสริมมิติ กาย ด้วยความเพียรฝึกซ้อม จิตตะเสริมมิติ จิตใจ  
ด้วยสมาธิและความมุ่งมั่น และวิมังสาช่วยมิติ สังคม ด้วยการใช้เหตุผลและการตัดสินใจ
ร่วมกับผู้อ่ืนอย่างสร้างสรรค์ (Weinberg & Gould, 2018) 

2. พละ 5 ศรัทธาช่วยสร้างพลังใจ (จิตใจ) วิริยะพัฒนาความแข็งแกร่ง (กาย) สติ
ส่งเสริมการรับรู้ตนเองและผู้อื่น (สังคม) สมาธิเสริมสมดุลภายใน (จิตใจ) และปัญญาช่วย
วิเคราะห์ตัดสินใจ (ปัญญา) ได้อย่างรอบคอบ (Seguin & Bouchard, 2014) 

3. มัชฌิมาปฏิปทา ทำหน้าที่ประคองทั้ง 4 มิติให้สมดุล ไม่สุดโต่งในการฝึกฝน 
(กาย) ไม่เร่งรัดความสำเร็จเกินไป (จิตใจ) เคารพทีมและคู่แข่ง (สังคม) และรักษาความ
พอดีในการแสวงหาความรู้ (ปัญญา) (Bompa & Buzzichelli, 2019) 

สรุปได้ว่า วิถีชีวิตของนักกีฬาแม้จะเต็มไปด้วยโอกาสในการเติบโตและความสำเร็จ 
แต่ก็แฝงไว้ด้วยความท้าทายทางร่างกายและจิตใจอย่างเข้มข้น ซึ่งหากปราศจากการดูแล
สุขภาวะอย่างรอบด้านแล้ว ย่อมเสี่ยงต่อการบั่นทอนคุณภาพชีวิตและแรงจูงใจในการ
แข่งขัน การจัดการกับแรงกดดัน ความคาดหวัง และการพัฒนาความมั่นคงภายใน จึงเป็น
สิ่งจำเป็นควบคู่ไปกับการฝึกทักษะทางกายภาพ การประยุกต์หลักธรรมะ เช่น อิทธิบาท 4 
ได้แก่ ฉันทะ วิริยะ จิตตะ วิมังสา เข้ากับการดำเนินชีวิตนักกีฬา จะช่วยสร้างเจตจำนง 
ความพากเพียร การเอาใจใส่ และการไตร่ตรองอย่างมีเหตุผล อันเป็นคุณสมบัติสำคัญที่ไม่
เพียงนำไปสู่ความสำเร็จทางกีฬาเท่านั้น แต่ยังช่วยให้นักกีฬาสามารถดำรงอยู่ในเส้นทาง
การแข่งขันอย่างยั่งยืน โดยไม่หลงทางหรือหมดไฟกลางคัน 
 
หลักธรรมะกับการพัฒนานักกีฬา 

ในบริบทของการพัฒนานักกีฬาให้มีทั้งศักยภาพทางร่างกายและความเข้มแข็งทาง
จิตใจ การนำหลักธรรมในพระพุทธศาสนาเข้ามาปรับใช้ ถือเป็นแนวทางหนึ่งที ่ช ่วย
เสริมสร้างความสมดุลและความม่ันคงภายในอย่างยั่งยืน หลักธรรมเหล่านี้ไม่ใช่เพียงข้อคิด
เชิงนามธรรม หากแต่นำมาประยุกต์ให้เป็นแนวปฏิบัติในชีวิตประจำวันของนักกีฬาได้จริง 
โดยเฉพาะอย่างยิ่งในด้านการตั้งเป้าหมาย การฝึกฝน การควบคุมอารมณ์ และการยอมรับ
ทั้งชัยชนะและความพ่ายแพ้ด้วยสติ 



Journal of Buddhist Innovation and Management 

Vol. 8 No. 5 September – October 2025 pp. 283-295. 289 

 

 

หนึ่งในหลักธรรมสำคัญที่ใช้ในการพัฒนานักกีฬาได้อย่างชัดเจน คือ อิทธิบาท 4 
ซึ่งประกอบด้วย ฉันทะ วิริยะ จิตตะ และวิมังสา โดย ฉันทะ คือ ความพอใจรักในสิ่งที่ทำ 
เป็นแรงขับภายในให้ฝึกซ้อมอย่างไม่ฝืน วิริยะ คือความเพียรในการฝึกซ้อมและพัฒนา
ตนเองแม้เผชิญกับอุปสรรค จิตตะ คือ ความใส่ใจตั้งมั่น ไม่ว่อกแว่กในเป้าหมาย และ 
วิมังสา คือ การไตร่ตรองและประเมินผลอย่างมีเหตุผล (องฺ. จตุกฺก. (ไทย) 21/6/10)  
ซึ่งแนวทางนี้สอดคล้องกับหลักการโค้ชชิ่งสมัยใหม่ที่เน้นการพัฒนาจากแรงบันดาลใจ
ภายในมากกว่าการบังคับภายนอก (Weinberg & Gould, 2018) 

นอกจากนี้ หลักพละ 5 ซึ่งประกอบด้วย ศรัทธา วิริยะ สติ สมาธิ และปัญญา  
(องฺ. ปญจกฺก. (ไทย) 22/15/13-14) ก็มีบทบาทสำคัญในการเสริมสร้างภูมิคุ้มกันทางใจ
ให้แก่นักกีฬา ศรัทธา ช่วยสร้างความเชื่อมั่นในตนเอง สติ ช่วยให้มีความรู้ตัวระหว่างฝึก
หรือแข่งขัน สมาธิ ช่วยให้จิตใจมั่นคงไม่ว่อกแว่ก ปัญญา ทำให้นักกีฬารู้จักวิเคราะห์
สถานการณ์อย่างรอบคอบ ไม่ตัดสินใจด้วยอารมณ์เพียงชั่ววูบ โดยเฉพาะอย่างยิ่งในการ
แข่งขันที่ต้องใช้การตัดสินใจในเสี้ยววินาที เช่น การยิงจุดโทษ หรือการเลือกวิ่งขึ้นนำหรือ
ถอยตั้งรับ (Seguin & Bouchard, 2014) 

หลักธรรมที่สำคัญอีกประการคือ มัชฌิมาปฏิปทา หรือทางสายกลาง ที่ช่วยให้
นักกีฬาฝึกซ้อมอย่างมีสมดุล ไม่สุดโต่งเกินไปจนเสี่ยงต่อการบาดเจ็บหรือหมดไฟ แนวคิดนี้
มีความใกล้เคียงกับแนวคิด Periodization ในวงการวิทยาศาสตร์การกีฬา ที่จัดตาราง
ฝึกซ้อมให้มีทั ้งช่วงเร่ง ช่วงผ่อน และช่วงพัก เพื ่อให้ร่างกายและจิตใจได้ฟื ้นฟูอย่าง
เหมาะสม (Bompa & Buzzichelli, 2019) ตัวอย่าง คือ บาส-ปอป้อนักแบดมินตันไทย 
ที่เคยกล่าวว่า ช่วงที่ซ้อมหนักเกินไปจนรู้สึกท้อ เขาเลือกใช้การนั่งสมาธิและฝึกหายใจอย่าง
มีสติทุกวันก่อนนอน เพื่อคลายความเครียดและเรียกแรงใจกลับมา แนวทางนี้แม้จะไม่ถูก
ประกาศเป็นหลักศาสนาอย่างเป็นทางการ แต่ก็แสดงให้เห็นถึงพลังของธรรมะที่สามารถ
นำมาใช้ในการดำเนินชีวิตนักกีฬาได้อย่างแท้จริง (The People, 2021) เมื่อนักกีฬาได้นำ
หลักธรรมเหล่านี้ไปปรับใช้ในชีวิตประจำวันอย่างต่อเนื่อง พบว่า  ไม่เพียงช่วยให้สามารถ
ควบคุมอารมณ์และลดความเครียดก่อนหรือระหว่างการแข่งขันเท่านั้น แต่ยังส่งผลต่อ
ทัศนคติ ความอดทน และความมีวินัยในระยะยาว นักกีฬาหลายคนมีความสุขในการ
ฝึกซ้อมมากขึ้น เข้าใจและยอมรับในผลการแข่งขันได้ดีขึ้น ไม่ยึดติดกับชัยชนะหรือความ
ล้มเหลว อีกทั้งยังสามารถถ่ายทอดแรงบันดาลใจและพลังบวกไปยังเพื่อนร่วมทีมและ  
ผู้ฝึกสอน ทำให้บรรยากาศในทีมเต็มไปด้วยความเมตตา ความเคารพ และความเข้าใจซึ่ง
กันและกัน ซึ่งคุณลักษณะเหล่านี้ไม่สามารถสร้างได้จากทักษะทางกายภาพเพียงอย่างเดียว 

สรุปได้ว่า หลักธรรมในพระพุทธศาสนา เช่น อิทธิบาท 4 พละ 5 มรรคมีองค์ 8 
และมัชฌิมาปฏิปทา เมื่อถูกนำมาประยุกต์ใช้ในชีวิตของนักกีฬาอย่างเหมาะสมจะกลายเป็น



290 
 วารสารพุทธนวัตกรรมและการจัดการ 

ปีที่ 8 ฉบับที ่5 กันยายน – ตุลาคม 2568 น. 283-295. 

 

 

กลไกสำคัญในการพัฒนาทั้งร่างกาย จิตใจ และปัญญาอย่างเป็นองค์รวม ทำให้ไม่เพียงแต่
ยกระดับความสามารถในการแข่งขันเท่านั้น แต่ยังเสริมสร้างคุณภาพชีวิต ทัศนคติ และวุฒิ
ภาวะทางอารมณ์ ซึ่งเป็นรากฐานของการเป็นนักกีฬาที่สมบูรณ์แบบทั้งในและนอกสนาม
อย่างแท้จริง 

 
สุขภาวะอย่างยั่งยืนด้วยวิถีพุทธ 

สุขภาวะของนักกีฬาไม่ควรเป็นเพียงผลลัพธ์ชั่วคราวจากการฝึกซ้อมหรือการคว้า
เหรียญรางวัล หากแต่ควรเป็นกระบวนการที่หล่อหลอมจากภายใน สะท้อนถึงความมั่นคง
ทางร่างกาย จิตใจ สังคม และปัญญาอย่างต่อเนื่อง ซึ่งแนวทางการใช้ชีวิตแบบพุทธหรือวิถี
พุทธที่เน้นความเรียบง่าย สมดุล และการรู้จักตนเอง จึงสามารถกลายเป็นรากฐานสำคัญ
ของสุขภาวะที่ยั ่งยืน โดยเฉพาะในบริบทของนักกีฬา ที่ต้องดำรงชีวิตอยู่ท่ามกลางการ
แข่งขัน ความไม่แน่นอน และแรงกดดันรอบด้านอย่างสม่ำเสมอ 

การดำเนินชีวิตตามวิถีพุทธไม่ใช่การปลีกตัวจากโลกกีฬา แต่คือการฝึกฝนเพื่ออยู่
กับโลกนั้นอย่างมีสติ ตัวอย่างเช่น การฝึกสมาธิก่อนนอน การเจริญสติขณะฝึกซ้อม หรือ
การแผ่เมตตาให้คู่ต่อสู้ก่อนการแข่งขัน ล้วนเป็นการประยุกต์ธรรมะเข้าสู่ชีวิตประจำวัน
อย่างธรรมชาติ สิ่งเหล่านี้ไม่เพียงช่วยให้นักกีฬาสงบ มีจิตใจที่มั่นคง แต่ยังเสริมสร้างพลัง
บวกให้กับบรรยากาศโดยรวมของทีมและการแข่งขัน ตัวอย่างของทีมกีฬาญี่ปุ่นในการ
แข่งขันระดับโลก เช่น ฟุตบอลหญิงทีมชาติญี่ปุ่น ที่มักนั่งสมาธิและเก็บขยะในสนามหลังจบ
การแข่งขัน แสดงให้เห็นถึงวินัยทางจิตใจที่ลึกซ้ึง และเป็นผลลัพธ์จากวิถีชีวิตที่เชื่อมโยงกับ
การฝึกภายใน (Al Jazeera, 2022) 

หลักธรรมเช่น ไตรสิกขา (ศีล สมาธิ ปัญญา) (ทุ.ตตฺยสิกฺขา. 20/8/89) ก็สามารถ
กลายเป็นกรอบในการสร้างสุขภาวะอย่างเป็นระบบ โดยศีลช่วยให้นักกีฬาประพฤติตน
อย่างมีวินัยและไม่เบียดเบียนตนเองหรือผู้อื่น เช่น ไม่ใช้สารกระตุ้น ไม่เล่นนอกเกม สมาธิ
ช่วยให้นักกีฬามีความมั่นคงทางจิตใจในสถานการณ์ที่กดดัน และปัญญาช่วยให้สามารถ
แยกแยะสิ่งที่ควรและไม่ควรในการดำเนินชีวิตหรือการเล่นกีฬา ทั้งสามองค์ประกอบนี้
เชื่อมโยงกับแนวคิดของการฝึกตนในระยะยาว ไม่ใช่เพียงเพื่อผลการแข่งขันในวันเดียว  
แต่เพื่อสร้างนักกีฬาที่มีคุณภาพชีวิตที่ดีตลอดเส้นทางอาชีพ ยิ่งไปกว่านั้น วิถีพุทธยังเปิด
พ้ืนที่ให้กับการ เข้าใจความพ่ายแพ้ อย่างลึกซึ้ง โดยไม่ตีความมันเป็นความล้มเหลว แต่เป็น
ธรรมดาของชีวิต การยอมรับความจริง การเรียนรู้จากข้อผิดพลาด และการวางใจเป็นกลาง 
ล้วนเป็นทักษะทางจิตที่สำคัญในการอยู่รอดในโลกกีฬา และตรงกับแนวคิดภาวะยืดหยุ่น
ทางจิตใจ (Mental Resilience) ที่นักกีฬาในระดับนานาชาติให้ความสำคัญอย่างมาก 
(Fletcher & Sarkar, 2012) ดังนั้น การนำวิถีพุทธมาใช้กับชีวิตนักกีฬา ไม่ได้เป็นการทำให้



Journal of Buddhist Innovation and Management 

Vol. 8 No. 5 September – October 2025 pp. 283-295. 291 

 

 

กีฬาเคร่งครัดหรือเงียบสงบเกินไป หากแต่เป็นการฝึกให้แข็งแกร่งอย่างมีความหมาย สงบนิ่ง
ท่ามกลางความเคลื่อนไหว และเติบโตด้วยความรู้สึกมั ่นคงจากภายใน คือ  หัวใจของ 
สุขภาวะที่ยั่งยืนในแท้จริง 

อีกประเด็นสำคัญที่ควรกล่าวถึง คือ การพัฒนาสุขภาวะของนักกีฬาให้ยั ่งยืน 
ไม่อาจเกิดขึ้นจากตัวนักกีฬาเพียงลำพัง แต่จำเป็นต้องอาศัยระบบแวดล้อมที่สอดคล้องกัน 
ไม่ว่าจะเป็นโค้ช ผู้ปกครอง เพื่อนร่วมทีม หรือแม้แต่ผู้สนับสนุน แนวทางวิถีพุทธจึงไม่ใช่
เพียงเครื่องมือของปัจเจก หากควรเป็นแนวคิดร่วมของชุมชนกีฬา เช่น การส่งเสริมให้โค้ช 
มีท่าทีเมตตา เข้าใจ และฝึกฟังอย่างลึกซึ้งตามแนวพุทธจิตวิทยา หรือการสร้างบรรยากาศ
การฝึกซ้อมที่เปิดพื้นที่ให้พูดคุยถึงความรู้สึก ไม่กดดันแบบอำนาจนิยม สิ่งเหล่านี้จะช่วย
เสริมสร้างพลังเงียบที่ค่อย ๆ หล่อหลอมสุขภาวะอย่างเป็นระบบ ไม่เพียงเท่านั้นการประยุกต์
วิถีพุทธยังสามารถช่วยให้นักกีฬาเตรียมพร้อมสำหรับชีวิตหลังการแข่งขัน ซึ่งเป็นช่วง
เปลี่ยนผ่านที่หลายคนเผชิญกับภาวะสูญเสียตัวตนหรือหมดเป้าหมาย วิถีทางแห่งสติ  
การรู้เท่าทันอัตตา และการกลับมาอยู่กับปัจจุบัน ล้วนเป็นเครื่องมือสำคัญที่ช่วยให้นักกีฬา
สามารถลงจากเวทีได้อย่างสง่างาม และยังดำรงชีวิตต่อไปได้อย่างเปี่ยมด้วยความหมาย 

สรุปได้ว่า วิถีพุทธสามารถทำหน้าที่เป็นทั้งเครื่องมือและทิศทางในการส่งเสริมสุข
ภาวะอย่างยั ่งยืนของนักกีฬา ทั ้งในระดับปัจเจกและระบบ โดยไม่ได้เน้นการปฏิเสธ  
การแข่งขันหรือความมุ่งมั่น แต่เป็นการเติมเต็มมิติภายในให้แข็งแกร่งไปพร้อมกับภายนอก 
ด้วยกรอบคิดที่เอื้อต่อความเข้าใจชีวิต ความสมดุล และการยอมรับความเป็นไปอย่างมสีติ 
ซึ่งล้วนเป็นรากฐานของสุขภาวะที่ยั่งยืนในโลกกีฬาที่หมุนเร็วและเปลี่ยนไวในปัจจุบัน 
 
แนวทางประยุกต์พุทธธรรมสู่การพัฒนานักกีฬา 

การพัฒนาสุขภาวะของนักกีฬาในยุคปัจจุบันจำเป็นต้องอาศัยแนวทางที่หลากหลาย 
ไม่ใช่แค่การดูแลร่างกายหรือพัฒนาทักษะเชิงเทคนิคเท่านั้น หากแต่ต้องรวมถึงการส่งเสริม
คุณภาพชีวิตและความมั่นคงภายในอย่างเป็นระบบ ซึ่งหลักธรรมในพระพุทธศาสนาได้
นำเสนอกรอบแนวคิดและแนวทางปฏิบัติที่สอดคล้องกับความต้องการดังกล่าวอย่างลึกซ้ึง 
ทั้งในมิติของการฝึกฝนตน การควบคุมอารมณ์ การตั้งเป้าหมาย รวมถึงการมีชีวิตที่สมดุล
ระหว่างการแข่งขันและความเป็นมนุษย์ 

แนวทางหนึ่งที่สามารถดำเนินการได้ในเชิงปฏิบัติคือ การนำหลักไตรสิกขาและ
อิทธิบาท 4 มาบูรณาการเข้ากับกระบวนการฝึกซ้อมของนักกีฬาในระดับเยาวชนและอาชีพ 
เช่น การกำหนดช่วงเวลาฝึกสมาธิหรือเจริญสติร่วมกับการฝึกทักษะทางร่างกาย การจัด
กิจกรรมฝึกจริยธรรมในทีมกีฬาเพื่อสร้างความรับผิดชอบ และการให้พื้นที่สะท้อนคิดหลัง
การแข่งขันเพื่อพัฒนาปัญญาและการรู้จักตนเอง ซึ่งแนวทางเหล่านี้จะช่วยสร้างนักกีฬา  



292 
 วารสารพุทธนวัตกรรมและการจัดการ 

ปีที่ 8 ฉบับที ่5 กันยายน – ตุลาคม 2568 น. 283-295. 

 

 

ที่ไม่เพียงเก่ง แต่แกร่งจากข้างใน มีภูมิคุ้มกันต่อความล้มเหลวและความเปลี่ยนแปลงใน
ระยะยาว นอกจากนี้ ยังสามารถพัฒนาเป็น นโยบายหรือโมเดลสุขภาวะเชิงพุทธสำหรับ
องค์กรกีฬา เช่น สโมสร โรงเรียนกีฬา หรือสถาบันฝึกอบรม ด้วยการสร้างหลักสูตร
ฝึกอบรมจิตใจควบคู่ไปกับร่างกาย มีโค้ชหรือเมนเทอร์ที่ได้รับการอบรมด้านพุทธจิตวิทยา
หรือการเจริญสติ และสร้างบรรยากาศการแข่งขันที่เน้นความเคารพคู่แข่งและตนเองเป็น
สำคัญ เช่น การให้เวลานั่งสมาธิก่อน-หลังเกม หรือการใช้บทเรียนจากความพ่ายแพ้ 
เป็นส่วนหนึ่งของการพัฒนา ไม่ใช่แค่โทษหรือลงโทษ ทั้งหมดนี้ควรตั้งอยู่บนแนวคิดว่า 
ธรรมะไม่ใช่สิ่งนอกสนามกีฬา หากแต่เป็นสิ่งที่อยู่ ในตัวนักกีฬาเสมอมา การประยุกต์ใช้จึง
ไม่จำเป็นต้องเป็นพิธีกรรมหรือการเทศนา แต่เป็นเรื่องของการฝึกจิต การมีสติ การรู้จัก
วางใจ และการตัดสินใจบนฐานของเมตตาและปัญญา ซึ่งเป็นคุณสมบัติที่จำเป็นต่อการ
เติบโตทั้งในฐานะนักกีฬาและมนุษย์ที่สมบูรณ์ 

จากที่ได้นำเสนอหลักธรรมหลายประการในบทความนี้ ไม่ว่าจะเป็น อิทธิบาท 4 
พละ 5 และไตรสิกขา ล้วนสามารถประยุกต์ใช้ได้ในแต่ละช่วงของวงจรชีวิตนักกีฬา ตั้งแต่
ระดับเริ่มต้นไปจนถึงระดับอาชีพ โดยในช่วงเริ่มต้น หลักธรรมจะช่วยปลูกฝังแรงบันดาลใจ 
ความรักในสิ่งที่ทำ (ฉันทะ) ความอดทนต่ออุปสรรค (วิริยะ) และความมีวินัยในการฝึกฝน 
(ศีล) เมื่อเข้าสู่ช่วงที่ต้องแข่งขันหรือพัฒนาสู่ความเป็นเลิศ หลักธรรมจะช่วยสร้างสมาธิ 
ความมั่นคงทางอารมณ์ และการตัดสินใจที่เฉียบคมอย่างมีปัญญา ส่วนในช่วงที่ต้องเผชิญ
กับความล้มเหลว การบาดเจ็บ หรือการเลิกเล่นกีฬา หลักธรรมจะทำหน้าที่เป็นเครื่องพยุง
จิตใจ ให้สามารถยอมรับความเปลี่ยนแปลง เรียนรู้จากสิ่งที่เกิดข้ึน และกลับมาใช้ชีวิตอย่าง
ไม่หลุดจากศูนย์กลางของตนเอง นอกจากนี้ ยังพบว่า หลักธรรมเหล่านี้มิได้เป็นเพียง
เครื่องมือของปัจเจก หากสามารถนำไปใช้เป็นกรอบคิดเชิงระบบในการพัฒนาวงการกีฬา
โดยรวม เช่น การออกแบบกิจกรรมฝึกซ้อมที่มีทั้งมิติร่างกายและจิตใจ การประเมินผล
นักกีฬาไม่เพียงแต่ด ้านสถิต ิหรือความสามารถทางกายภาพ แต่รวมถึงพฤติกรรม 
ความสัมพันธ์กับทีม และวุฒิภาวะทางอารมณ์ การนำธรรมะเข้าสู่ระบบกีฬาเชิงนโยบาย  
จึงมิใช่การทำให้กีฬาเคร่งศาสนา แต่เป็นการเติมมิติที ่หายไปของการพัฒนามนุษย์ใน
สนามแข่งขัน ให้สมดุลยิ่งขึ้น เข้มแข็งจากภายใน และพร้อมเติบโตอย่างงดงามทั้งในสนาม
กีฬาและในสังคม 

สรุปได้ว่า แนวทางการประยุกต์พุทธธรรมในการพัฒนานักกีฬา คือ  การสร้าง
รากฐานให้กับสุขภาวะทั้งทางกายและใจอย่างมีระบบและยั่งยืน หลักธรรมที่กล่าวมา ไม่ได้
เป็นเพียงข้อคิดเชิงอุดมคติ หากแต่สามารถนำไปใช้ได้จริงในทุกช่วงของชีวิตนักกีฬา ตั้งแต่
การเริ่มต้นฝึกฝน การแข่งขัน การรับมือกับแรงกดดัน ไปจนถึงการยอมรับความเปลี่ยนแปลง
ในระยะยาว ไม่ว่าจะในระดับปัจเจกหรือในระดับองค์กรกีฬา การนำธรรมะเข้าสู่กระบวนการ 



Journal of Buddhist Innovation and Management 

Vol. 8 No. 5 September – October 2025 pp. 283-295. 293 

 

 

พัฒนา จึงมิได้เป็นเพียงทางเลือก แต่คือโอกาสในการยกระดับคุณภาพชีวิตนักกีฬาอย่าง
รอบด้าน และเป็นการพัฒนาทั้งคนและกีฬาไปพร้อมกันอย่างแท้จริง 
 
องค์ความรู้ใหม่ 

ผู้เขียนได้สังเคราะห์องค์ประกอบสำคัญที่แสดงให้เห็นถึง พลังของหลักธรรมใน
พระพุทธศาสนา ซึ่งสามารถนำมาใช้พัฒนาสุขภาวะนักกีฬาได้อย่างครอบคลุม ทั้งในมิติ  
ทางกาย จิตใจ สังคม และปัญญา โดยการเชื่อมโยงนี้ไม่ได้อยู ่ในระดับแนวคิดเท่านั้น  
แต่ยังสามารถออกแบบเป็นระบบปฏิบัติ ที่มีทิศทางชัดเจน ทั้งในระดับปัจเจกและเชิง
โครงสร้าง องค์ความรู้ใหม่ที่ได้จึงเป็นเหมือนแผนที่ ที่ชี้ให้เห็นว่าวิถีพุทธสามารถเข้าไปเติม
เต็มจุดอ่อนในวงการกีฬาได้อย่างไรบ้าง และส่งเสริมให้สุขภาวะของนักกีฬาเติบโตได้ทั้งใน
สนามแข่งขันและในชีวิตจริง 

 

 
 

ภาพที่ 1 องค์ความรู้ใหม่ 
 

โมเดลสุขภาวะนักกีฬาด้วยวิถีพุทธที่ผู้เขียนได้สังเคราะห์ โดยใช้หลักธรรมสำคัญ 
ในพระพุทธศาสนา ได้แก่ อิทธิบาท 4 พละ 5 และไตรสิกขามาเป็นแกนกลางในการ
ขับเคลื่อนสุขภาวะทั้ง 4 มิติของนักกีฬา ได้แก่ ด้านร่างกาย จิตใจ ปัญญา และสังคม  
โดยมีเป้าหมายเพื่อการพัฒนาที่สมดุลจากภายในสู่ภายนอก ซึ่งสอดคล้องกับแนวคิดสุข
ภาวะแบบองค์รวม (Holistic Well-Being) แต่ละมิติในภาพมีลูกศรเชื่อมโยงกันเพื่อแสดง



294 
 วารสารพุทธนวัตกรรมและการจัดการ 

ปีที่ 8 ฉบับที ่5 กันยายน – ตุลาคม 2568 น. 283-295. 

 

 

ให้เห็นว่า ทั้ง 4 ด้านไม่ได้แยกขาดจากกัน แต่เกื้อหนุนและหมุนเวียนส่งเสริมซึ่งกันและกัน
อย่างต่อเนื่อง ทั้งนี้ โมเดลนี้มิใช่แค่แนวคิดเชิงทฤษฎี หากสามารถนำไปใช้จริงในการ
ฝึกซ้อม การดูแลนักกีฬา และการออกแบบระบบการพัฒนาบุคคลในวงการกีฬา เพื่อให้
เกิดการเติบโตอย่างแท้จริงในระยะยาว ทั้งในสนามแข่งขันและในชีวิตจริงของนักกีฬาเอง 
 
สรุป 

เมื ่อพิจารณาผลการศึกษาในภาพรวม พบว่า การประยุกต์ใช้หลักธรรมทาง
พระพุทธศาสนา เช่น อิทธิบาท 4 พละ 5 และไตรสิกขา มิได้เป็นเพียงเครื่องมือทางเลือก
สำหรับการพัฒนานักกีฬา หากแต่เป็นแนวทางสำคัญที่ช่วยหล่อหลอมสุขภาวะทั้ง 4 มิติ 
ได้แก่ กาย จิต สังคม และปัญญาอย่างเป็นระบบ โดยอิทธิบาท 4 ช่วยสร้างแรงบันดาลใจ 
ความเพียร และการใคร่ครวญอย่างมีเหตุผล พละ 5 ช่วยเสริมศรัทธา สติ สมาธิ และ
ปัญญาในการเผชิญแรงกดดัน ขณะที่ไตรสิกขาเน้นการฝึกศีล สมาธิ และปัญญาเพื่อความ
สมดุลในระยะยาว ทั ้งหมดนี้สะท้อนให้เห็นว่า  แนวทางพุทธมิได้เพียงช่วยยกระดับ
สมรรถนะทางกีฬา แต่ยังเสริมสร้างคุณภาพชีวิต วุฒิภาวะทางอารมณ์ และภูมิคุ้มกันทาง
จิตใจของนักกีฬาให้สามารถดำรงอยู่ได้อย่างมั่นคงและยั่งยืนในสังคมร่วมสมัย 

 
เอกสารอ้างอิง 
กนกวรรณ ขวัญอ่อน. (2562). การสร้างความเข้มแข็งทางด้านจิตใจตามหลักพระพุทธศาสนา. 

วารสารวิชาการ สถาบันพัฒนาพระวิทยากร, 2(1), 46-59. 
ณัฐพร มูลมาตย์ และคณะ. (2567). การประยุกต์หลักพุทธธรรมเพื่อส่งเสริมการพัฒนา

กีฬาอาชีพของการกีฬาแห่งประเทศไทย. วารสารสหวิทยาการนวัตกรรม
ปริทรรศน์, 7(1), 178-193. 

ณัฐพล หลงสวาสดิ์ และธรรมรัตน์ มะโรหบุตร. (2567). สุขภาวะในที่ทำงานของบุคลากร 
ด้านสุขภาพ : กรณีศึกษา โรงพยาบาลมหาวิทยาลัยแห่งหนึ่ง. วารสารการพัฒนา
ทรัพยากรมนุษย์และองค์การ, 16(1), 130-153. 

เณศรา กลิ่นคำหอม. (2568). รู้เท่าทันความเครียดในวัยรุ่น และวิธีจัดการอย่างสร้างสรรค์. 
สืบค้น 24 กรกฎาคม 2568, จาก https://shorturl.asia/AriFq 

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปิฎกฉบับภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณ 
ราชวิทยาลัย. กรุงเทพฯ: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 



Journal of Buddhist Innovation and Management 

Vol. 8 No. 5 September – October 2025 pp. 283-295. 295 

 

 

วรรณชลี โนริยา และคณะ. (2566). การจัดการกีฬาและการส่งเสริมการออกกำลังกาย
แบบองค์รวมภายใต้แนวคิดโมเดลเศรษฐกิจสู่การพัฒนาที่ยั่งยืน . วารสารวิชาการ
มหาวิทยาลัยการกีฬาแห่งชาติ, 15(3), 57-71. 

วัลลภ สวัสดี. (2567). “โอลิมปิก 2024” และการเสียสละครั้งสุดท้ายของ “เทนนิส” พาณิภัค 
วงศ์พัฒนกิจ. สืบค้น 20 กรกฎาคม 2568, จาก https://shorturl.asia/l0kOK 

Al Jazeera. (2022 ) .  Japan’s Football Fans and Players Win Hearts at World 
Cup in Qatar. Retrieved July 20, 2025, from https://shorturl.asia/K5cL0 

Bompa, T. & Buzzichelli, C. (2019). Periodization: Theory and Methodology of 
Training (6th ed.). Champaign, Illinois, USA: Human Kinetics. 

Fletcher, D. & Sarkar, M. (2012). A Grounded Theory of Psychological Resilience 
in Olympic Champions. Psychology of Sport and Exercise, 13(5), 669-678.  

Gustafsson, H. et al. (2 0 1 7 ) .  Burnout in Athletes: A Theoretical Review. 
International Review of Sport and Exercise Psychology, 10(1), 84-106. 

National Collegiate Athletic Association. (2022).  Health and Safety: Physical 
Well-Being. Retrieved July 12, 2025, from https://shorturl.asia/Iipj6 

Reardon, C. L. et al. (2019 ) .  Mental Health in Elite Athletes: International 
Olympic Committee Consensus Statement. British Journal of Sports 
Medicine, 53(11), 667-699. 

Seguin, C. & Bouchard, C. (2014 ) .  Developing Cognitive Abilities in Athletes: 
The Role of Intellectual Wellness. International Journal of Sports 
Science & Coaching, 9(2), 369-376. 

The New York Times. (2021) .  Simone Biles Withdraws from Olympic Team  
Final, Citing Mental Health. Retrieved July 12, 2025 , from 
https://www.nytimes.com/2021/07/27/sports/olympics/simone-biles-
withdraws.html 

The People. (2021).  Bas - Popor: A Duo Who Broke the Barriers and Created 
The Legend of The World's Number 1 Badminton Player. Retrieved 
July 20, 2025, from https://www.thepeople.co/read/40144 

Weinberg, R. & Gould, D. (2018). Foundations of Sport and Exercise Psychology 
(7th ed.). Human Kinetics. 

World Health Organization. (2 0 0 6 ) .  Constitution of the World Health 
Organization. Retrieved July 20, 2025, from https://shorturl.asia/6PUCk 


