
260 
 วารสารพุทธนวัตกรรมและการจัดการ 

ปีที่ 8 ฉบับที ่6 พฤศจิกายน – ธันวาคม 2568 น. 260-270. 

 

 

สันติวิธีเชิงพุทธกบักลยุทธ์รัฐศาสตร์ในการคลี่คลายความขัดแย้งโลก* 
BUDDHIST PEACEMAKING AND POLITICAL SCIENCE STRATEGIES 

FOR RESOLVING WORLD CONFLICTS 
 

สุนันทา จริยโสธร, สมโภชน์ จรยิโสธร, พระธนากรณ์ วลฺลโภ,  
พระปิยะพงษ์ วิสุทฺโธ, พระธัญญภูวิศ โชติโก,  

ทิพวรรณ ปราบภัย, อภิญญา ฉัตรช่อฟ้า 
Sunanta Chariyasothorn, Somphoch Chariyasothorn, Phra Tanakorn Vallabho,  

Phra Piyaphong Wisuttho, Phra Thanyaphuwit Chotiko,  
Thippawan Prabpai, Apinyar Chatchorfa 

นักวิชาการอิสระ 
Independent Scholar 

Corresponding Author E-mail: nanthana_j@hotmail.com 
 
บทคัดย่อ 

บทความนี้ศึกษาการนำหลักสันติวิธีในพุทธศาสนามาผสมผสานกับยุทธศาสตร์
ทางการเมือง เพื ่อหาทางออกสำหรับความขัดแย้งระหว่างชาติ โดยใช้กรณีข้อพิพาท 
เขตแดนไทย-กัมพูชาในปี 2568 เป็นตัวอย่างศึกษา เหตุการณ์นี้แสดงให้เห็นถึงความ
ซับซ้อนในความสัมพันธ์ระหว่างประเทศ ที่เกี่ยวข้องกับประเด็นอำนาจ กฎหมายระหว่าง
ประเทศ และการรับรู้ในเรื่องอัตลักษณ์ของชาติ งานวิจัยนี้ได้นำทฤษฎีการเมืองที่สำคัญ 
ได้แก่ ทฤษฎีสมดุลอำนาจ สถาบันนิยมแบบเสรี และแนวคิดเรื่องการสร้างสรรค์ความเป็น
จริงทางสังคม มาอธิบายพลวัตของความขัดแย้งและวิธีการจัดการ แล้วเชื่ อมโยงกับ
หลักธรรมในพุทธศาสนา โดยเฉพาะอย่างยิ่งสาราณียธรรม ซึ่งรวมถึงการมีเมตตาธรรม 
เมตตาวาจา เมตตาใจ การแบ่งปันสิ่งของ การปฏิบัติตามศีลร่วมกัน และมีมุมมองความเชื่อ
ที่เหมือนกัน เป็นหลักการที่เน้นการสร้างความปรองดองและความไว้เนื้อเชื่อใจในการอยู่
ร่วมกัน ผลการศึกษาแสดงให้เห็นว่า หากใช้เพียงกลยุทธ์ทางการเมืองอย่างเดียว แม้จะ
แก้ปัญหาเชิงโครงสร้างได้ แต่ก็ยังขาดมิติด้านจริยธรรมที่จำเป็นสำหรับการลดอคติและ
สร้างบรรยากาศความเข้าใจ ในทางกลับกัน หากใช้เพียงหลักธรรมพุทธอย่างเดียวก็ไม่
สามารถสร้างกลไกที ่เป็นทางการให้มีการบังคับใช้อย่างได้ผล ดังนั ้น การรวมทั้งสอง
แนวทางเข้าด้วยกันจึงเป็นวิธีที ่สมบูรณ์ยิ ่งขึ ้น ทำให้สามารถจัดการข้อโต้แย้งระหว่าง
ประเทศได้ทั้งในแง่เทคนิคและแง่ความสัมพันธ์ ผลสำคัญที่ได้รับคือการเสนอกรอบความคิด

 
*Received September 27, 2025; Revised November 1, 2025; Accepted November 9, 2025 



Journal of Buddhist Innovation and Management 

Vol. 8 No. 6 November – December 2025 pp. 260-270. 261 

 

 

แบบรวมองค์ ที่ผสานความแข็งแกร่งเชิงโครงสร้างของศาสตร์การเมืองเข้ากับพลังอ่อนเชิง
คุณธรรมของพระพุทธศาสนา เพื่อมุ่งไปสู่การจัดการความขัดแย้งอย่างยั่งยืน และเปิดมิติ
ใหม่ให้การศึกษาทางการเมืองสมัยใหม่สามารถเชื่อมโยงศาสตร์การเมืองกับหลักธรรม
ศาสนาได้อย่างเป็นรูปธรรม 
คำสำคัญ: พุทธรัฐศาสตร์; ความขัดแย้งระหว่างประเทศ; สาราณียธรรม 
 
Abstract 

This article examines the integration of Buddhist nonviolent principles 
with political strategies to explore pathways for resolving interstate conflicts, 
using the 2025 Thailand-Cambodia border dispute as a case study. The case 
illustrates the complexity of contemporary international relations, where 
power politics, international law, and national identity interact in contested 
ways. The study applies key political theories, namely Balance of Power, 
Liberal Institutionalism, and Constructivism, to explain structural and 
ideational dynamics, and then connects these perspectives with Buddhist 
ethical teachings, particularly Saraniyadhamma. This principle emphasizes 
physical, verbal, and mental goodwill, resource sharing, collective moral 
discipline, and shared understanding, aiming to build harmony and trust. The 
findings indicate that political strategies alone can address institutional and 
structural dimensions of conflict, such as negotiation frameworks, diplomacy, 
and legal mechanisms, yet they often lack ethical depth needed to reduce 
prejudice and foster genuine trust. Conversely, reliance solely on Buddhist 
principles may encourage reconciliation and moral restraint but lacks 
sufficiently formalized mechanisms for enforcement and implementation. 
Therefore, integrating both approaches offers a more comprehensive solution. 
In practice, metta-vaci-kamma, or verbal goodwill, can soften diplomatic 
rhetoric, sadharana-bhogi, or sharing of resources, can support equitable 
cross-border cooperation, and ditthisamanyata, or shared views, can promote 
a collective orientation toward peaceful coexistence. The main contribution 
of this study lies in proposing a holistic conceptual framework that combines 
the structural strength of political science with the moral and ethical power 
of Buddhism. This integrated approach addresses both technical conflict 



262 
 วารสารพุทธนวัตกรรมและการจัดการ 

ปีที่ 8 ฉบับที ่6 พฤศจิกายน – ธันวาคม 2568 น. 260-270. 

 

 

management and relational trust-building, offering a sustainable pathway 
toward long-term peace. Moreover, the study opens a new dimension in 
political science by demonstrating that religious ethical principles can be 
systematically incorporated into modern political analysis and international 
conflict resolution. This framework encourages scholars and policymakers to 
rethink security, diplomacy, and cooperation through ethical dialogue, mutual 
respect, and responsibility across national boundaries. 
Keywords: Buddhist Political Science; International Conflict; Saraniyadhamma 
 
บทนำ 

ความขัดแย้งระหว่างประเทศในสมัยนี้เป็นสิ่งที่เหลือห่างไม่ได้ บริบทการเมืองโลก
ทีซ่ับซ้อนและเปลี่ยนแปลงไปอย่างรวดเร็วทำให้ประเทศต่าง ๆ ต้องเผชิญกับการแข่งขันทั้ง
เรื่องอำนาจและเศรษฐกิจ ระบบการปกครองโลกเปลี่ยนจากอำนาจเดียวกลายเป็นอำนาจ
หลายศูนย์กลาง (Multipolar System) ซึ่งทำให้การจัดการความขัดแย้งไม่อาจฝากใจ
ให้กับการใช้กำลังทหารหรือเศรษฐกิจเพียงอย่างเดียว แทนที่นั ้น เราต้องมีพลังแห่ง
คุณธรรมที่จะช่วยสร้างสะพานแห่งความไว้วางใจและความร่วมมือกันได้ 

เมื่อพิจารณาถึงสถานการณ์ความขัดแย้งระหว่างไทยและกัมพูชาในปี พ.ศ. 2568 
จะเห็นว่ามันมีความลึกซ้ึงไปกว่าที่ปรากฏ เมื่อกระทรวงการต่างประเทศไทยเผยแพร่ข้อมูล
เกี่ยวกับการระเบิดทุ่นในพื้นที่ชายแดนศรีสะเกษ ซึ่งก่อให้เกิดความสูญเสียต่อชีวิตและ
ทรัพย์สินของประชาชน (กระทรวงการต่างประเทศ, 2568; Reuters, 2025) ปัญหานี้ไม่ได้
ว่าด้วยเพียงแค่ปัญหาเรื่องผู้มีอำนาจเท่านั้น แต่มันสะท้อนให้เห็นประวัติศาสตร์ ความทรง
จำร่วมกัน และความเข้าใจผิดระหว่างเพื่อนบ้านที่ยังคงฝังลึกเข้าไป แม้ว่ากลไกทางการ
เมืองและกฎหมายระหว่างประเทศได้พยายามแก้ไขแล้วก็ตาม (Weatherbee, 2009) 

ในการศึกษาด้านรัฐศาสตร์ นักวิชาการหลายท่านพยายามอธิบายความขัดแย้งผ่าน
ทฤษฎีต่าง ๆ เช่น ทฤษฎีสมดุลอำนาจของ Morgenthau (1948) ที่ให้ความสำคัญกับการ
รักษาสมดุลระหว่างประเทศเพ่ือไม่ให้มีผู้ใดเหนือกว่าผู้อ่ืน หรือแนวคิดสถาบันนิยมเสรีของ 
Keohane (1984) ที่เชื่อว่า สถาบันระหว่างประเทศช่วยให้ประเทศต่าง ๆ สามารถร่วมมือ
กันได้ และยังมีแนวคิดเชิงสร้างสรรค์ทางสังคมของ Wendt (1999) ที่เห็นว่า ความขัดแย้ง 
มีราคาจากการสร้างตัวตนและการยอมรับร่วมกันระหว่างประเทศ แต่สิ่งที่ขาดหายไป  คือ 
การนำมิติคุณธรรมเชิงพุทธเข้ามาทำงานร่วมกับการวิเคราะห์ทางรัฐศาสตร์ เพื่อให้การ
แก้ไขความขัดแย้งมีท้ังประสิทธิภาพในเชิงการปกครองและความหล่อเลือกในเชิงจิตสำนึก 



Journal of Buddhist Innovation and Management 

Vol. 8 No. 6 November – December 2025 pp. 260-270. 263 

 

 

หลักสันติวิธีเชิงพุทธ โดยเฉพาะสาราณียธรรม 6 ได้แก่ เมตตากายกรรม เมตตา
วจีกรรม เมตตามโนกรรม สาธารณโภคี สีลสามัญญตา และทิฏฐิสามัญญตา (วิ.ปา. (ไทย) 
11/422/300) สามารถหยิบยกมาใช้ประโยชน์ในกระบวนการประนีประนอมสันติภาพ
ระหว่างประเทศได้อย่างจริงจังและมีผล โดยสามารถช่วยบรรเทาความตึงเครียดของ
อารมณ์ เสริมสร้างการเข้าใจซึ่งกันและกัน และเปิดช่องให้เกิดการเจรจาที่ยืนอยู่บนพ้ืนฐาน
ของความเคารพและความไว้วางใจ การนำแนวคิดทางรัฐศาสตร์มาผสมผสานกับปัญญา
ทางพุทธศาสนาจึงเป็นหนทางที่มีแววว่าจะปกป้องข้อเสียของทั้งสองสาขาวิชา และสร้างสิ่ง
ที่เข้มแข็งกว่า 

ด้วยเหตุผลนี้ งานศึกษาครั้งนี้จึงพยายามนำสันติวิธีเชิงพุทธมาบูรณาการกับกล
ยุทธ์ทางรัฐศาสตร์เพ่ือแก้ไขความขัดแย้งระหว่างประเทศ โดยใช้ความสัมพันธ์ไทย-กัมพูชา
เป็นกรณีศึกษา เพื่อให้เห็นชัดว่า การบริหารจัดการความขัดแย้งไม่ควรติดอยู่กับเพียงเรื่อง
ของอำนาจและกฎเกณฑ์ แต่ควรขยายออกไปถึงด้านของจิตใจ ความสัมพันธ์ และคุณสูญ 
ซึ่งจะเป็นรากฐานให้เกิดสันติภาพที่ยั่งยืนจริง ๆ นั่นเป็นขนาดที่การศึกษาด้านรัฐศาสตร์ใน
ปัจจุบันยังมิได้ให้ความเอาใจใส่เพียงพอ 
 
ความหมายและหลักการของสันติวิธีเชิงพุทธ 

สันติวิธีตามแนวพุทธศาสนาไม่ได้หมายความเพียงการหลีกเลี่ยงความรุนแรงแต่
เป็นแนวคิดที่มีรากฐานลึกซึ้งในคำสอนของพระพุทธเจ้า โดยให้ความสำคัญกับการสร้าง
ความสัมพันธ์ที่อิงบนเมตตาธรรมและความสามัคคี หลักการที่เชื่อมโยงโดยตรงกับการอยู่
ร่วมกันอย่างสงบสุขคือสาราณียธรรม ซึ่งพระพุทธเจ้าทรงสอนไว้เพื่อให้สงฆ์สามารถอยู่
ร่วมกันได้โดยไม่เกิดการแบ่งแยก (วิ.ปา. (ไทย) 11/422/300) หลักการนี้สามารถขยาย
ความหมายไปสู่ด้านสังคมและการเมืองได้ เนื่องจากเน้นเรื่องการช่วยเหลือซึ่งกันและกัน 
การสื่อสารด้วยคำพูดที่สร้างสรรค์ และการรักษาศีลธรรมร่วมกันเป็นเงื่อนไขของความสงบ 
ในแง่ของการศึกษารัฐศาสตร์ สาราณียธรรมจึงเป็นมากกว่าหลักธรรมด้านศาสนา แต่เป็น
หลักจริยธรรมที่นำมาใช้ในการเจรจาต่อรองและแก้ไขความขัดแย้งระหว่างชาติได้จริง  
(พระมหาประเสริฐ สุเมโธ และปิยวัฒน์ คงทรัพย์ , 2559) สาราณียธรรมทั้ง 6 ประการ 
ได้แก่ เมตตากายกรรม เมตตาวจีกรรม เมตตามโนกรรม สาธารณโภคี สีลสามัญญตา 
และทิฏฐิสามัญญตา ซึ่งช่วยสร้างความรัก ความสามัคคี และความเป็นเอกภาพ 

เมื่อนำสาราณียธรรมมาประยุกต์ใช้ในเรื่องความสัมพันธ์ระหว่างประเทศ หลักการ
เหล่านี้จะกลายเป็นเครื่องมือทางจริยธรรมที่เสริมสร้างการทูตและการเจรจาได้อย่างเป็น
รูปธรรม เมตตาวจีกรรมช่วยให้การเจรจาเกิดขึ้นบนพื้นฐานของคำพูดที่สร้างความเข้าใจ
และลดความตึงเครียดทางอารมณ์ สาธารณโภคีสามารถแปลความหมายเป็นการใช้



264 
 วารสารพุทธนวัตกรรมและการจัดการ 

ปีที่ 8 ฉบับที ่6 พฤศจิกายน – ธันวาคม 2568 น. 260-270. 

 

 

ทรัพยากรร่วมกันในพื้นที่ชายแดน เช่น แหล่งน้ำหรือแหล่งพลังงานที่ใช้ร่วมกัน ส่ วนทิฏฐิ
สามัญญตาช่วยสร้างกรอบความคิดร่วมที ่ต ั ้งอยู ่บนผลประโยชน์ส่วนรวมมากกว่า
ผลประโยชน์ของฝ่ายใดฝ่ายหนึ่ง กรณีข้อพิพาทชายแดนไทย-กัมพูชาจึงเป็นพื ้นที ่ที่
เหมาะสมในการใช้สาราณียธรรมช่วยเสริมกลไกสถาบันระหว่างประเทศ ไม่ว่าจะเป็นศาล
โลกหรือกรอบอาเซียน เพ่ือสร้างความไว้เนื้อเชื่อใจและความร่วมมือที่ยั่งยืน การนำไปใช้ยัง
สามารถขยายเข้าสู่การมีส่วนร่วมของชุมชนท้องถิ่นได้ โดยเริ่มจากสถาบันครอบครัวที่สอน
สมาชิกให้เรียนรู้ระเบียบและวัฒนธรรม ไปจนถึงสถาบันศาสนาที่ทำหน้าที่พัฒนาด้านจิตใจ 
(พระสมุห์อมร อมโร และพระครูโฆสิตวัฒนานุกูล (อนุกูล อนุวฑฺฒโน, 2562) 

สรุปได้ว่า สาราณียธรรมจึงเป็นมากกว่าหลักธรรมด้านศีลธรรมของพุทธศาสนา 
แต่เป็นกรอบความคิดที่มีศักยภาพจริงในการจัดการความขัดแย้งระหว่างชาติ หลักทั้งหก
ประการช่วยเสริมกลไกทางการเมืองและการทูตให้ไม่เพียงหยุดความรุนแรงเฉพาะหน้า  
แต่ยังสร้างรากฐานความไว้เนื้อเชื่อใจและความร่วมมือระยะยาวที่นำไปสู่สันติภาพที่ยั่งยืน
ได้จริง หลักเหล่านี้ไม่เพียงป้องกันความขัดแย้งในกลุ่มสงฆ์ แต่ยังสามารถนำมาแก้ปัญหา
ความขัดแย้งในระดับสังคมและการเมืองได้อย่างเหมาะสม ผู้นำทางศาสนาทำหน้าที่เป็น
สะพานเชื่อมระหว่างประชาชนกับหลักธรรม และสนับสนุนการมีส่วนร่วมของคนในชุมชน
กับวัดและองค์กรต่าง ๆ ซึ่งเป็นรากฐานของการสร้างความสามัคคีและความเข้มแข็งของ
สังคม ดังนั้น การรวมสันติวิธีเชิงพุทธเข้ากับยุทธศาสตร์รัฐศาสตร์จึงเป็นแนวทางที่สามารถ
ทำได้จริงในการสร้างสันติภาพที่ยั่งยืนในระดับสากล 
 
กลยุทธ์รัฐศาสตร์กับการจัดการความขัดแย้งระหว่างประเทศ 

ในศาสตร์ทางการเมือง ความขัดแย้งระหว่างชาติมักจะถูกอธิบายผ่านกรอบทฤษฎี
ต่าง ๆ ที่พยายามทำความเข้าใจเรื่องพลวัตของอำนาจและผลประโยชน์ของชาติ นักวิชาการ
อย่าง Morgenthau (1948) ได้เสนอแนวคิดพ้ืนฐาน คือ ทฤษฎีสมดุลอำนาจ (Balance of 
Power) ซึ่งอธิบายว่า ประเทศต่าง ๆ จะพยายามรักษาตำแหน่งของตนเองด้วยการถ่วงดุล
อำนาจกับประเทศอ่ืน เพ่ือไม่ให้ฝ่ายไหนเข้ามามีอำนาจเหนือกว่าเกินไป การจัดตั้งพันธมิตร
หรือเข้าร่วมองค์กรร่วมมือในระดับภูมิภาคจึงถูกมองเป็นยุทธศาสตร์เชิงสมดุล เช่น ในกรณี
ไทย-กัมพูชา แม้ข้อพิพาทชายแดนจะเป็นเรื่องของสองประเทศ แต่การที่อาเซียนเข้ามา
เป็นเวทีเจรจาก็ทำหน้าที่เป็นตัวถ่วงที่ช่วยลดความตึงเครียดระหว่างประเทศที่เกิดข้อ
ขัดแย้ง (ไทย พีบีเอส, 2568) 

อีกทฤษฎีหนึ่งที่สำคัญไม่น้อย คือ ทฤษฎีสถาบันนิยมเสรี (Liberal Institutionalism) 
ของ Keohane (1984) ที่เน้นไปท่ีบทบาทของกฎเกณฑ์และสถาบันระหว่างประเทศในการ
ลดความไม่แน่นอนและสร้างความร่วมมือ สถาบันอย่างสหประชาชาติ (UN) หรือศาล



Journal of Buddhist Innovation and Management 

Vol. 8 No. 6 November – December 2025 pp. 260-270. 265 

 

 

ยุติธรรมระหว่างประเทศ (ICJ) จึงกลายเป็นกลไกที่ประเทศต่าง ๆ สามารถใช้เพ่ือแก้ปัญหา
ความขัดแย้งโดยไม่ต้องหันไปใช้กำลังทหาร ในกรณีข้อพิพาทเขาพระวิหาร ไทยและกัมพูชา
ได้ใช้ศาลโลกเป็นกลไกหลักในการตัดสินปัญหาเรื่องดินแดน ซึ่งสะท้อนถึงความเชื่อมั่นใน
กฎเกณฑ์สากลและความพยายามหลีกเลี ่ยงความรุนแรงในการแก้ไขปัญหา (ชาติชาย  
มุกสง, ม.ป.ป.) 

นอกเหนือจากเรื่องอำนาจและสถาบันแล้ว แนวคิดเชิงสร้างสรรค์ทางสังคมของ 
Wendt (1999) เสนอว่า ความขัดแย้งหลาย ๆ เรื่องเกิดจากการสร้างความหมายอัตลักษณ์ 
และการรับรู ้ร ่วมกัน หมายความว่า ความตึงเครียดไม่ได้เกิดจากเพียงผลประโยชน์  
ทางเศรษฐกิจหรือดินแดนเท่านั้น แต่ยังเกี่ยวข้องกับการรับรู้ทางประวัติศาสตร์และความ
เป็นชาติ กรณีล่าสุดระหว่างไทย-กัมพูชาในปี พ.ศ. 2568 ที่เกิดเหตุการณ์วางทุ่นระเบิด
และการปิดด่านชายแดน แสดงให้เห็นว่าความขัดแย้งไม่ได้เป็นเพียงการโต้เถียงเรื่องเขต
แดน แต่ยังเชื่อมโยงกับความรู้สึกไม่ไว้วางใจที่สะสมมานาน และถูกเสริมแรงด้วยวาทกรรม
ชาตินิยมและความจำทางประวัติศาสตร์ของทั้งสองฝ่าย (ไทย พีบีเอส, 2568) การทำความ
เข้าใจมิติด้านอัตลักษณ์นี้จึงเป็นส่วนสำคัญของการจัดการความขัดแย้ง เพราะช่วยให้
มองเห็นต้นตอของความตึงเครียด และสามารถออกแบบยุทธศาสตร์ที่ไม่เพียงแก้ไขในเชิง
กฎหมายหรือการทูต แต่ยังเยียวยาความสัมพันธ์ระหว่างประชาชนของทั้งสองประเทศด้วย 

หากพิจารณาร่วมกัน กลยุทธ์รัฐศาสตร์ทั้งสามแนวทางมีบทบาทที่ช่วยเสริมกันใน
กระบวนการจัดการความขัดแย้ง สมดุลอำนาจช่วยป้องกันการครอบงำ สถาบันนิยมเสรี
สร้างกลไกที ่สามารถคาดเดาได้ในการแก้ปัญหา และ Constructivism เปิดพื ้นที ่ให้
มองเห็นความรู้สึกและอัตลักษณ์ที่ซ่อนอยู่เบื ้องหลังข้อพิพาท เมื่อรวมเข้ากับหลักพุทธ
ธรรม เช่น สาราณียธรรม แนวทางรัฐศาสตร์เหล่านี้จะไม่เพียงแก้ปัญหาในเชิงโครงสร้าง  
แต่ยังเสริมสร้างบรรยากาศแห่งความไว้เนื้อเชื่อใจและความเข้าใจ ซึ่งเป็นเงื่อนไขที่สำคัญ
ของสันติภาพระหว่างประเทศ 

สรุปได้ว่า กลยุทธ์รัฐศาสตร์จึงไม่ได้เป็นเพียงเครื่องมือวิเคราะห์หรือกลไกการ
เจรจาเท่านั้น แต่เป็นพื้นที่ที่สามารถผสานเข้ากับคุณธรรมเชิงพุทธเพื่อสร้างการจัดการ
ความขัดแย้งแบบองค์รวม ซึ่งมุ่งแก้ปัญหาเชิงโครงสร้างทางการเมืองไปพร้อมกับการ
เยียวยาความสัมพันธ์และความรู้สึกของผู้คนในแต่ละประเทศ อันเป็นรากฐานของสันติภาพ
ที่แท้จริงและยั่งยืน 

 
การบูรณาการพุทธรัฐศาสตร์กับกลยุทธ์รัฐศาสตร์ (กรณีศึกษาไทย-กัมพูชา) 

การจัดการความขัดแย้งระหว่างชาติต้องอาศัยทั้งกลไกทางการเมือง การทูตและ
กรอบความคิดด้านคุณธรรมไปพร้อมกัน แนวคิดพุทธรัฐศาสตร์ โดยเฉพาะหลักสาราณียธรรม 



266 
 วารสารพุทธนวัตกรรมและการจัดการ 

ปีที่ 8 ฉบับที ่6 พฤศจิกายน – ธันวาคม 2568 น. 260-270. 

 

 

สามารถทำหน้าที ่เป็นฐานทางจริยธรรมที่ช่วยเสริมความแข็งแกร่งให้กับยุทธศาสตร์
รัฐศาสตร์ที่มีอยู่ โดยเฉพาะเมื่อความขัดแย้งมีลักษณะทั้งเชิงโครงสร้างและเชิงอัตลักษณ์ 
การผสานสองมิตินี้จึงเป็นเงื่อนไขสำคัญในการลดความตึงเครียดและสร้างความไว้เนื้อเชื่อ
ใจระหว่างประเทศ (สถาบันดำรงราชานุภาพ สำนักงานปลัดกระทรวงมหาดไทย, 2551) 

กรณีไทย-กัมพูชาครั้งล่าสุด เป็นตัวอย่างที่สะท้อนความจำเป็นของการบูรณาการ
ดังกล่าว เหตุการณ์ทุ่นระเบิดในพื้นที่ชายแดนจังหวัดศรีสะเกษและการปิดด่านชายแดน 
นำไปสู่ความตึงเครียดทางการทูตอย่างชัดเจน (ไทย พีบีเอส , 2568) ในระดับยุทธศาสตร์
รัฐศาสตร์ ไทยและกัมพูชาต่างใช้มาตรการทั้งในระดับสองฝ่ายและหลายฝ่าย เช่น การอ้าง
ถึงพันธกรณีในอนุสัญญาระหว่างประเทศ และการเจรจาภายใต้กรอบอาเซียน แต่เพียง
เท่านี้ยังไม่เพียงพอต่อการคลี่คลายอคติและความหวาดระแวงที่สะสมมาอย่างยาวนาน 

หากใช้หลักสาราณียธรรมเข้ามาเสริม จะเห็นได้ว่ายุทธศาสตร์รัฐศาสตร์มีพื ้นที่
สำหรับการเยียวยาความสัมพันธ์ได้ชัดเจนขึ้น เช่น การนำเมตตาวจีกรรมมาใช้ในการเจรจา
ชายแดน สามารถช่วยให้คำพูดที่ใช้ไม่แข็งกร้าวเกินไป และสอดคล้องกับการเจรจาเชิง
โครงสร้างที่อาศัยทฤษฎีสมดุลอำนาจเพื่อรักษาเสถียรภาพ (พระมหาวิเศษ กนฺตธมฺโม , 
2562) ในทำนองเดียวกัน การนำหลักสาธารณโภคีมาประยุกต์ใช้กับการพัฒนาเขต
เศรษฐกิจชายแดน จะช่วยให้ทั้งสองประเทศแบ่งปันผลประโยชน์ร่วมกัน ซึ่งสนับสนุน
สถาบันนิยมเสรีที่ผลักดันให้เกิดกรอบความร่วมมือระหว่างประเทศ ส่วนทิฏฐิสามัญญตา 
สามารถเข้ากันได้ดีกับแนวคิด Constructivism เพราะช่วยสร้างการรับรู ้ใหม่ที ่ตั ้งอยู่ 
บนเป้าหมายส่วนรวม เช่น การรักษาสันติภาพในภูมิภาค มากกว่าการยึดติดกับการตีความ
ทางประวัติศาสตร์ที่แต่ละฝ่ายยึดถือ (พระครูวรธรรมวาที (นิพนธ์ ฉนฺทวุฑโฒ) และคณะ, 
2566) สิ ่งเหล่านี ้ทำให้เห็นว่า การบูรณาการพุทธรัฐศาสตร์กับยุทธศาสตร์รัฐศาสตร์
สามารถแปลงเป็นแนวทางเชิงปฏิบัติที่จับต้องได้จริง  

ในประเด็นการตีความคำพิพากษาศาลโลก หลักทิฏฐิสามัญญตายังช่วยเปิดพ้ืนที่ให้
ทั้งสองประเทศหาจุดร่วมได้โดยไม่ยึดติดกับการตีความฝ่ายเดียว การวางเหตุผลบนฐาน
ของสันติภาพและเสถียรภาพชายแดนทำให้การปฏิบัติตามคำพิพากษาเป็นไปในทิศทาง
สร้างความร่วมมือ มากกว่าการเพ่ิมความขัดแย้ง ขณะเดียวกัน บทบาทของอาเซียน แม้จะ
มีข้อจำกัด แต่สามารถใช้หลักสาธารณโภคีเป็นกรอบสนับสนุนความร่วมมือเชิงปฏิบัติ เช่น 
การพัฒนาโครงสร้างพื้นฐานร่วมในพ้ืนที่ทับซ้อน หรือโครงการเชื่อมโยงทางเศรษฐกิจที่เน้น
การแบ่งปันมากกว่าการแย่งชิง ซึ่งจะช่วยลดแรงเสียดทานและเพิ่มความหมายให้กับกลไก
ภูมิภาค 

สรุปได้ว่า การบูรณาการพุทธรัฐศาสตร์กับยุทธศาสตร์รัฐศาสตร์ในกรณีไทย -
กัมพูชา แสดงให้เห็นว่า การแก้ไขความขัดแย้งต้องพิจารณาทั้งมิติทางโครงสร้างและมิติ



Journal of Buddhist Innovation and Management 

Vol. 8 No. 6 November – December 2025 pp. 260-270. 267 

 

 

ทางจิตสำนึก การพ่ึงพากลไกทางการเมืองและสถาบันเพียงอย่างเดียวอาจนำไปสู่การแก้ไข
เชิงเทคนิค แต่การเสริมด้วยหลักธรรม โดยเฉพาะสาราณียธรรม ช่วยสร้างบรรยากาศแห่ง
ความสามัคคีและความไว้เนื้อเชื่อใจ ซึ่งเป็นปัจจัยสำคัญต่อการสร้างสันติภาพที่ยั่งยืนใน
ภูมิภาคเอเชียตะวันออกเฉียงใต้ 

 
องค์ความรู้ใหม่ 

จากการวิเคราะห์และบูรณาการ พบว่า การจัดการความขัดแย้งระหว่างประเทศ
หากใช้เฉพาะกลไกทางรัฐศาสตร์ เช่น สมดุลอำนาจ สถาบันเสรีนิยม หรือ Constructivism 
แม้สามารถคลี่คลายปัญหาเชิงโครงสร้างได้ แต่ยังขาดปัจจัยด้านคุณธรรมที่ช่วยสร้างความ
ไว้วางใจและลดอคติ ขณะเดียวกัน หากใช้เฉพาะหลักธรรมก็อาจขาดความเป็นทางการและ
กลไกท่ีทำให้คู่กรณีปฏิบัติตามอย่างจริงจัง 

 
ภาพที่ 1 องค์ความรู้ใหม่ 

 



268 
 วารสารพุทธนวัตกรรมและการจัดการ 

ปีที่ 8 ฉบับที ่6 พฤศจิกายน – ธันวาคม 2568 น. 260-270. 

 

 

จากการศึกษา พบว่า สันติวิธีเชิงพุทธ สามารถนำมาทำงานร่วมกับกลยุทธ์ทาง
รัฐศาสตร์เพื่อสร้างความเข้าใจใหม่เกี่ยวกับการแก้ไขความขัดแย้งระหว่างประเทศได้อย่าง  
มีผลจริง สิ่งที่สำคัญคือ องค์ความรู้ใหม่ที่ได้มิได้เป็นแค่การเสนอความเป็นไปได้ในอุดมคติ
ทั่ว ๆ ไป แต่เป็นการนำเอาข้อมูลต่าง ๆ มาสังเคราะห์เข้าด้วยกัน เชื่อมโยงระหว่างวิธีการที่
ประเทศเลือกใช้กับความคิดเห็นของผู้คนที่เกี ่ยวข้องซึ่งเป็นส่วนหนึ่งที ่การศึกษาทาง
รฐัศาสตร์และความสัมพันธ์ระหว่างประเทศมักไม่เคยพูดถึงจริง ๆ 

ประการแรก คือ ข้อเสนอ พุทธรัฐศาสตร์แห่งสันติวิธี ซึ่งมองว่า ความขัดแย้งทาง
การเมืองไม่สามารถแก้ไขได้ด้วยการต่อรองหรือกฎหมายเพียงอย่างเดียว ต้องสร้างการ
เปลี่ยนแปลงในด้านจิตใจของผู้นำและประชาชน คนเหล่านี้เป็นพลังสำคัญภายในระบบ
ความสัมพันธ์ทางอำนาจที่ไม่ควรมองข้าม โดยหลักสาราณียธรรม 6 ถูกนำมาใช้เป็น
หลักการสำคัญในการกำหนดวิธีการทางการเมือง เช่น การใช้เมตตาวจีกรรมแทนการเถียง
กันแบบรุนแรง การสร้างสาธารณโภคีเพ่ือให้ทุกฝ่ายได้ประโยชน์อย่างเท่าเทียม และการถือ
มั่นในทิฏฐิสามัญญตาเพ่ือเก็บรักษาผลประโยชน์ของทั้งรัฐและประชาชนให้อยู่ได้นาน 

ประการที่สอง คือ ข้อเสนอเกี่ยวกับมิติของการแก้ไขความขัดแย้งผ่านการเปลี่ยน
จิตสำนึก ซึ่งช่วยให้เราเห็นว่า ความขัดแย้งระหว่างประเทศเกิดจากมากกว่าแค่ปัญหา
เศรษฐกิจและการแย่งชิงอำนาจ มันมาจากความกลัวที่ติดตัวมา ความไม่ไว้วางใจที่ฝังลึก 
และวิธีคิดที่แตกต่างกันเกี่ยวกับตัวตนและชาติชนวน การนำปัญญาทางพุทธศาสนามาใช้
เป็นเครื่องมือในการเปลี่ยนแปลง ช่วยให้ทุกคนสามารถตั้งใจรับรู้ได้ว่า อารมณ์ ความคิด 
และมุมมองของตัวเองมีผลกระทบต่ออะไร และเมื่อเข้าใจแล้ว ก็สามารถนำพลังเหล่านี้ไป
สร้างสันติภาพในระดับท่ีเป็นรูปธรรมได้จริง 

ประการที่สาม คือ ข้อเสนอให้ก่อสร้างโมเดลสันติภาพที่บูรณาการระหว่างพุทธ
ศาสนากับรัฐศาสตร์ ซึ่งสะท้อนแนวทางการคิดแบบมองทั้งภาพใหญ่ โดยไม่มองสันติภาพ
ว่าเป็นเพียงแค่ลดความขัดแย้งให้หมด แต่เป็นการหาจุดสมดุลระหว่างอำนาจกับคุณธรรม 
เหตุผลกับเมตตา ผลประโยชน์กับความยุติธรรม โมเดลแบบนี้สามารถนำไปใช้จริง ๆ ได้  
ไม่ว่าจะเป็นการวางแผนนโยบายหรือเข้าใจพฤติกรรมของผู้นำในแต่ละประเทศ 

เพราะฉะนั้น องค์ความรู้ใหม่จากการศึกษาครั้งนี้เปิดให้เราเห็นว่า สันติภาพไม่ใช่
แค่ผลที่ได้จากการคุยกันจบไป แต่เป็นกระบวนการที่หลาย ๆ คนเปลี่ยนวิธีคิดจากการ
อยากชนะเป็นการอยากช่วยกัน ซึ่งอันที่จริง นี่คือ การนำการศึกษารัฐศาสตร์ขึ้นไปอีกขั้น 
จากเพียงแค่มองว่ารัฐศาสตร์ว่ากับอำนาจ เป็นการมองรัฐศาสตร์ผ่านมุมมองของจิตใจและ
จิตวิญญาณ ซึ่งเป็นบางสิ่งที่หลาย ๆ คนในวงการวิชาการไทยยังไม่เคยพูดถึงอย่างชัดเจน
มาก่อน 

 



Journal of Buddhist Innovation and Management 

Vol. 8 No. 6 November – December 2025 pp. 260-270. 269 

 

 

สรุป 
การแก้ไขความขัดแย้งระหว่างประเทศนั้น ไม่อาจเอาแต่อาศัยกลไกทางรัฐศาสตร์

หรือความตกลงทางการทูตให้เพียงอย่างเดียว ความขัดแย้งไม่ได้เกิดมาจากปัญหาอำนาจ
เท่านั้น มันยังมาจากอารมณ์ ความกลัว และความไม่ไว้วางใจที่สะสมตั้งแต่อดีตจนถึง
ปัจจุบัน การนำหลักสันติวิธีเชิงพุทธเข้ามาทำงานร่วมกับกลยุทธ์ทางรัฐศาสตร์จึงเป็นวิธี
ใหม่ที่สามารถช่วยเติมเต็มช่องว่างของการแก้ไขความขัดแย้งให้สมบูรณ์ขึ้น มีทั้งด้านของ
เหตุผลและด้านของคุณธรรม หลักสาราณียธรรมถูกนำมาใช้เป็นหลักการทำให้ดำเนินการ
ด้านการสื่อสารทางการเมืองและการสร้างความสัมพันธ์ระหว่างประเทศให้เป็นไปอย่าง
สร้างสรรค์ ช่วยให้ลดความเข้าใจผิดและเปิดประตูให้มีการเข้าใจซึ่งกันและกันได้  ซึ่งจาก
การศึกษาทำให้พบว่า สันติวิธีเชิงพุทธสามารถยกระดับวิธีแก้ไขความขัดแย้ง จากแค่การ
เจรจาเพื่อให้แต่ละฝ่ายได้ประโยชน์ ไปสู่การหล่อหลอมจิตใจและความคิดของผู้คนให้
เปลี่ยนแปลง โดยเน้นเรื่องเมตตา ความยืดหยุ่น และการแบ่งปันสิ่งดี ๆ ให้กันและกัน ซึ่งนี่
คือรากฐานแท้ของสันติภาพที่จะอยู่ได้นาน กรณีศึกษาความสัมพันธ์ระหว่างไทยและ
กัมพูชาแสดงให้เห็นว่า เมื่อใช้คำพูดที่สุภาพ และยึดมั่นในจุดมีเหตุผลร่วม ก็สามารถลด
เสียงคดัค้านและสร้างความเชื่อใจได้จริง ๆ ฉะนั้นแล้ว การศึกษาในครั้งนี้จึงเสนอให้เห็นว่า 
สันติภาพไม่ได้แค่เป็นเป้าหมายที่จะไปถึงจากการเจรจา มันคือ กระบวนการทั้งหมดของ
การเพิ่มเติมและพัฒนาจิตใจของคนทำการเมืองให้ดีขึ้น การนำปัญญาพุทธศาสนามารวม
กับรัฐศาสตร์ไม่ได้หมายแค่สร้างความคิดใหม่ ๆ ทางวิชาการเท่านั้น แต่ยังเป็นวิธีการจริง ๆ 
ที่สามารถใช้ได้ในการแก้ไขความขัดแย้งทั่วโลก ซึ่งจะช่วยให้การศึกษารัฐศาสตร์ในอนาคต
มีความสมดุล ระหว่างเรื่องอำนาจและเรื่องคุณธรรมได้อย่างพอดี 

 
เอกสารอ้างอิง 
กระทรวงการต่างประเทศ. (2568). สรุปการแถลงข่าวสถานการณ์ชายแดนไทย-กัมพูชา 

เมื ่อวันที ่ 18 สิงหาคม 2568 เวลา 16.00 น . สืบค้น 5 กันยายน 2568, จาก 
https://shorturl.asia/n41Ro 

ชาติชาย มุกสง. (ม.ป.ป.). กรณีพิพาทปราสาทพระวิหาร. สืบค้น 6 กันยายน 2568, จาก 
https://shorturl.asia/iVhdM 

ไทย พีบีเอส. (2568). “โรม” ย้ำใช้กลไกทวิภาคี แก้ปัญหาชายแดน “ไทย-กัมพูชา”. สืบค้น 
6 กันยายน 2568, จาก https://www.thaipbs.or.th/news/content/356664 

_____. (2568). สกัด “กัมพูชา” ภัยคุกคาม ปิดด่านยาว ฉีกเป๋าตังค์ “ฮุน เซน” . สืบค้น  
6 กันยายน 2568, จาก https://shorturl.asia/NIdE6 



270 
 วารสารพุทธนวัตกรรมและการจัดการ 

ปีที่ 8 ฉบับที ่6 พฤศจิกายน – ธันวาคม 2568 น. 260-270. 

 

 

พระครูวรธรรมวาที (นิพนธ์ ฉนฺทวุฑโฒ) และคณะ. (2566). การประยุกต์ใช้หลักพุทธธรรม
เพื่อส่งเสริมประสิทธิภาพการปฏิบัติงาน ของบุคลากรที่ทำการปกครองในจังหวัด
ปทุมธานี. วารสารพุทธนวัตกรรมและการจัดการ, 6(4), 133-142. 

พระมหาประเสริฐ สุเมโธ และปิยวัฒน์ คงทรัพย์. (2559). สาราณียธรรม : หลักธรรมใน
การแก้ปัญหาความขัดแย้งในสังคมไทย. วารสารวิจัยเพื่อพัฒนาสังคมและชุมชน 
มหาวิทยาลัยราชภัฏมหาสารคาม, 3(1), 21-29. 

พระมหาวิเศษ กนฺตธมฺโม. (2562). การจัดการความขัดแย้งตามหลักสาราณียธรรม. 
วารสารสหวิทยาการนวัตกรรมปริทรรศน์, 2(1), 32-38. 

พระสมุห์อมร อมโร และพระครูโฆสิตวัฒนานุกูล (อนุกูล อนุวฑฺฒโน). (2562). แนวทาง 
การประยุกต์ใช้หลักสาราณียธรรมในการมีส่วนร่วมของชุมชนบ้านช่อง ตำบลช่อง 
อำเภอนาโยง จังหวัดตรัง. วารสารมหาจุฬานาครทรรศน์, 6(4), 1726-1742. 

สถาบันดำรงราชานุภาพ สำนักงานปลัดกระทรวงมหาดไทย. (2551). การจัดการความ
ขัดแย้งด้วยสันติวิธี. สืบค้น 2 กันยายน 2568, จาก https://shorturl.asia/tJX5r 

Keohane, R. O. (1984). After Hegemony: Cooperation and Discord in The World 
Political Economy. New Jersey: Princeton University Press. 

Morgenthau, H. J. (1948). Politics Among Nations: The Struggle for Power and 
Peace. New York: Alfred A. Knopf. 

Reuters. (2025). Thailand Closes Border Crossings with Cambodia as Dispute 
Deepens. Retrieved September 2, 2025, from https://shorturl.asia/h95oT 

Weatherbee, D. E. (2009). International Relations in Southeast Asia: The 
Struggle for Autonomy. Lanham, MD: Rowman & Littlefield Publishers. 

Wendt, A. (1999). Social Theory of International Politics. Cambridge: 
Cambridge University Press. 


