
วารสารวิชาการพระพุทธศาสนาเขตลุŠมแมŠน้ำโขง 

 

ปŘที่ 4 ฉบับที ่1 ประจำเดือนมกราคม -  มิถุนายน 2564   56 
 

ภาวะผูšนำแนวพุทธในการเผยแผŠพระพทุธศาสนาของพระสงฆŤในสังคม

ปŦจจุบัน* 

Leadership of Buddhism in propagating Buddhism of monks 

in the present society 

 
1พระศิลาศักด์ิ บุญทอง ดร., 2ดร.พีรวัส อินทวี, 3ดร.สุทัศนŤ ประทุมแกšว, 4อุทัย ภูคดหิน, 

1Phra Silasak Buntong Dr., 2Dr. Peerawat Inthawee, 3Dr.Suthat Pratoomkaew,  
4Uthai Phukhothin, 

1มหาวิทยาลัยมหามกฎุราชวิทยาลัย วิทยาเขตรšอยเอ็ด 
2มหาวิทยาลัยราชภฎัสุรนิทรŤ 

3วิทยาลยัสงฆŤศรสีะเกษ มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
1Mahamakutrajavidyalayai University, Roi Et Campus, Thailand 

2Surin Rajabhat University, Thailand 
3Sisaket Buddhist College,  Mahachulalongkornrajavidyalaya University, Thailand 

4Mahamakutrajavidyalayai University, Roi Et Campus, Thailand 

Corresponding Author, Email : phrasilasak@gmail.com 

 

บทคัดยŠอ 

 บทความวิชาการนี้มุŠงศึกษาภาวะผูšนำแนวพุทธในการเผยแผŠพระพุทธศาสนา

ของพระสงฆŤในสังคมปŦจจุบัน พบวŠา ภาวะผูšนำแนวพุทธมีความสอดคลšองกับภาวะผูšนำ

ตามทฤษฎีผูšนำเชิงปฏิรูป คือ 1) ประพฤติตนเปŨนแบบอยŠางนŠายกยŠองนับถือ 2) เปŨนผูšมี

วิสัยทัศนŤกวšางไกล 3) มุŠงทำประโยชนŤใหšสŠวนรวม 4) สรšางแรงบันดาลใจใหšเกิดความ

พยายาม 5) สŠงเสริมใหšมีความคิดริเริ่มสรšางสรรคŤ 6) สŠงเสริมใหšไดšเรียนรูšจากการทำงาน 

7) มอบหมายงานตามความเหมาะสม และ 8) มีความสามารถในการสื่อสาร ภาวะผูšนำ

ของพระสงฆŤ สามารถสังเคราะหŤไดšกับหลักธรรมทางพระพุทธศาสนา ไดšแกŠ พรหมวิหาร 4, 

สังคหวัตถุ 4, ทศพิธราชธรรม, อคติ 4, สัปปุริสธรรม 7, ปาปณิกธรรม 3, และสาราณีย

ธรรม 6 

 
*   Received 28 May 2021; Revised 28 June 2021; Accepted 30 June 2021 



วารสารวิชาการพระพุทธศาสนาเขตลุŠมแมŠน้ำโขง 

 

ปŘที่ 4 ฉบับที ่1 ประจำเดือนมกราคม -  มิถุนายน 2564   57 
 

คำสำคัญ : ภาวะผูšนำแนวพุทธ, การเผยแผŠพระพุทธศาสนา, พระสงฆŤในสังคมปŦจจุบัน 

 

Abstract 

 This academic article aims to study Buddhist leadership in 

propagating Buddhism by monks in the present society found that 

Buddhist leadership has related with leadership of reform theory follow 

all components are he is a good practictioner, good view  make benefit 

to social build motivate in effort support in positive thinking  to learning 

from working give the work as smoothly and he can communicate of 

leadership of Priests can include with the teaching of Buddhism such as 

Brahmavihara: holy abiding Sangahavatthu: bases of social solidarity 

Rajadhamma: virtuesor duties of the king Agati: wrong course of behavior 

Sappurisa-dhamma: qualities of a good man Papanika-dhamma; qualities 

of a successful shopkeeper or businessman Bala: strength 

Saraniyadhamma: state of conciliation. 

Keywords : Leadership of Buddhism, Propagating Buddhism, monks in the 

present society 

 

บทนำ 

 การเผยแผŠในยุคแรก ๆ นั้น ทำกันหลายรูปแบบ เชŠน การปฏิบัติตนใหšเปŨนที่

นŠาเลื่อมใส การสนทนา การแนะนำ การตอบปŦญหาขšอขšองใจและการแสดงธรรมเปŨนตšน 

เปŨนการสอนเพ่ือใหšรูšหลักการ คือ การแสดงธรรม ทำเพื่อใหšดู คือ การชักชวนใหšปฏิบัติ

ธรรม อยูŠเพ่ือใหšเห็น คือ การอยูŠเย็นในผลของการปฏิบัติอันเกิดจากผลสำเร็จ ซึ่งเปŨนการ

เผยแผŠที่ดำเนินการมาจนถึงยุคปŦจจุบัน และแตŠละยุคของพระพุทธศาสนานั้น จะมีการ

จัดการดšานการเผยแผŠในดšานตŠาง ๆ เพ่ิมมากขึ้น รวมท้ังวิธีการที่หลากหลายมากขึ้นดšวย 

ในยุคปŦจจุบันนี้ สังคมไทยหรือสังคมของพระพุทธศาสนาทางคณะสงฆŤไทยไดšมีการเผย

แผŠพระพุทธศาสนาในดšานตŠาง ๆ 6 ดšานดšวยกัน โดยเรียกชื่อวŠาการกิจการคณะสงฆŤ 6 



วารสารวิชาการพระพุทธศาสนาเขตลุŠมแมŠน้ำโขง 

 

ปŘที่ 4 ฉบับที ่1 ประจำเดือนมกราคม -  มิถุนายน 2564   58 
 

ดšาน ไดšแกŠ กิจการที่คณะสงฆŤจะตšองทำหรือที่จะตšองถือเปŨนธุระหนšาที่เพราะเปŨนการ                 

คณะสงฆŤและการพระศาสนาหรือเพราะเก่ียวกับการคณะสงฆŤและการพระศาสนามี 6 

ฝśาย คือ 1) การเพื่อความเรียบรšอยดีงาม (การปกครอง) 2) การศาสนศึกษา 3) การเผย

แผŠพระพุทธศาสนา 4) การสาธารณูปการ 5) การศึกษาสงเคราะหŤ 6) การสาธารณ

สงเคราะหŤ (พระเทพปริยัติสุธี (วรวิทยŤ คงฺคปťฺโญ), 2545: 9)  

 การเผยแผŠพระพุทธศาสนานั้น เปŨนดšานหนึ่งในหกดšานในการจัดองคŤการทาง

พระพุทธศาสนา กรมการศาสนา ไดšใหšความหมายไวšวŠา การเผยแผŠพระพุทธศาสนา 

หมายถึงการดำเนินการประกาศพระพุทธศาสนาใหšศาสนทายาทและประชาชนไดšรับ

ทราบในทุก ๆ วิธีที่ไมŠขัดตŠอพระธรรมวินัย โดยมุŠงเนšนใหšประชาชนไดšมีความรูšความ

เขšาใจในหลักธรรม แลšวนšอมนำไปปฏิบัติในชีวิตประจำวัน ไดšแกŠ การเทศนา การ

ปาฐกถาในโอกาสและสถานที่ตŠาง ๆ ทั้งในวัดและนอกวัด การบรรยายธรรมทางวิทยุ

และโทรทัศนŤ การเผยแผŠธรรมดšวยสื่อตŠาง ๆ เชŠน หนังสือ หนังสือพิมพŤ หรือ วีดีทัศนŤ 

ภารกิจดšานนี้  ครอบคลุมถึงการที่ วัดหรือพระสงฆŤจัดกิจกรรมตŠาง ๆ ข้ึนในวัด                         

โดยมีวัตถุประสงคŤเพื่อการเผยแผŠธรรมหรือตšองการใหšประชาชนไดšเขšาวัดปฏิบัติธรรม

หรือมุŠงเนšน  สืบสานวัฒนธรรมไทยที่ไดšรับอิทธิพลมาจากหลักพระพุทธศาสนา การ

ดำเนินการใด ๆ ของพระสงฆŤในพระพุทธศาสนาที่เปŨนไปเพ่ือการเผยแผŠธรรมทาง

พระพุทธศาสนาทั้งในวัดและนอกวัด ชื่อวŠาภารกิจดšานการเผยแผŠทั้งสิ้น (กรมการ

ศาสนา, 2540: 9) 

 จากความหมายดังกลŠาว การเผยแผŠพระพุทธศาสนามีองคŤประกอบที่สำคัญใน

การเผยแผŠพระพุทธศาสนาอยูŠ 4 ประการคือ ดšานการสรšางศาสนบุคคล ดšานการเผย

แผŠศาสนธรรม ดšานการสรšางศาสนสถาน และดšานศาสนพิธี อันจะนำพุทธบริษัทไปสูŠ

จุดมุŠงหมายในทางพระพุทธศาสนา แตŠจากสภาพความเจริญทางดšานวัตถุและเทคโนโลยี   

ทำใหšการติดตŠอสื่อสาร การเดินทางมีความสะดวกสบายมากขึ้นสŠงผลกระทบตŠอ

องคŤประกอบที่สำคัญของพระพุทธศาสนา 4 ประการ คือ ในดšานศาสนบุคคล ทาง

พระพุทธศาสนาขาดแคลนผูšนำที่เปŨนผูšชี้แนะแนวทางที่ถูกตšอง ในดšานศาสนธรรม ถูก

ปŗดบังดšวยสิ่งที่เรียกวŠา อบายมุข ในดšานศาสนสถาน มีการกŠอสรšางสิ่งตŠาง ๆ มากมาย



วารสารวิชาการพระพุทธศาสนาเขตลุŠมแมŠน้ำโขง 

 

ปŘที่ 4 ฉบับที ่1 ประจำเดือนมกราคม -  มิถุนายน 2564   59 
 

เกินความจำเปŨน และในเรื่องศาสนพิธีเกิดความสิ้นเปลืองมากแตŠไดšประโยชนŤนšอย ซึ่ง

สามารถกลŠาวไดšในประเด็นดังตŠอไปนี้คอื 

แนวคิดเกี่ยวกับภาวะผูšนำแนวพุทธศาสนา 

 ในอัคคัญญสูตร (ที.ปา. (ไทย) 11/111/83) ไดšกลŠาวถึง การกำเนิดของโลก

และมนุษยŤ ซึ่งมีวิวัฒนาการมาเปŨนเวลานาน จนกระทั่งไดšมีพรหมในชั้นอาภัสสราพรหม 

ไดšจุติลงมาเกิดในโลกนี้ และไดšกลายมาเปŨนสัตวŤที่มีกายหยาบที่เรียกวŠา มนุษยŤ กายที่

เกิดขึ้นนี้เนื่องมาจากความโลภ ที่ไดšบริโภคงšวนดินเปŨนอาหาร จึงทำใหšมีความยินดีพอใจ

ในกามคุณอารมณŤ ทำใหšรัศมีกายของสัตวŤเหลŠานั้นหายไป ดวงจันทรŤและดวงอาทิตยŤจึง

ปรากฏ ตามดšวยดวงดาวนักษัตร กลางคืน กลางวัน เดือน ฤดูและปŘ จึงปรากฏ เมื่อสัตวŤ

เหลŠานั้นไดšบริโภคงšวนดินติดตŠอกันเปŨนเวลานาน กายของสัตวŤเหลŠานั้นจึงเริ่มหยาบข้ึน

เรื่อย ๆ ผิวพรรณของสัตวŤทั้งหลายนั้น ไดšปรากฏแตกตŠางกันออกไปจึงเกิดการดูหมิ่นซึ่ง

กันและกัน (ที.ปา. (ไทย) 11/119-122/88-90) 

 เมื่อดินที่ใชšเปŨนอาหารไดšหายไป ไดšเกิดมีขšาวสาลีข้ึนเองโดยไมŠตšองไถสามารถ

บริโภคไดšทันที เมื่อสัตวŤทั้งหลายเหลŠานั้นไดšบริโภคขšาวสาลีติดตŠอกันเปŨนเวลานาน สตรี

เพศและบุรุษชายเริ่มปรากฏ สตรีและบุรุษตŠางเพŠงมองซึ่งกันและกันอยูŠเสมอ ความ

กำหนัดเรŠารšอนในกายไดšเกิดข้ึน จึงมีการเสพเมถุนธรรมกัน (ที.ปา. (ไทย) 11/123-

126/91-92) 

 เมื่อมีการเสพเมถุนธรรมมากขึ้น ทำใหšไมŠมีเวลาเขšาไปยังหมูŠบšานเปŨนเวลา 1 

เดือนบšาง 2 เดือนบšาง ตŠอมาจึงพากันสรšางบšานเรือนขึ้นเพ่ือปกปŗดอสัทธรรม (การเสพ

เมถุนธรรม) สัตวŤบางพวกเกิดความเกียจครšาน ไมŠอยากออกไปเก็บขšาวสาลีบŠอย ๆ จึง

เริ่มเก็บสะสมขšาวสาลีโดยเก็บครั้งเดียว เพ่ือเปŨนอาหารไดšหลาย ๆ วัน เมื่อมีการสั่งสม

ขšาวสาลีจึงมีรำหŠอเมล็ดบšาง มีแกลบบšาง ตšนที่ถูกเก่ียวแลšวไมŠงอกกลับขึ้นอีก ความพรŠอง

ไดšปรากฏใหšเห็นชัด จึงไดšมีขšาวสาลีเปŨนหยŠอม ๆ 

 เมื่อมีการสั่งสมขšาวสาลีไวš สัตวŤผูšหนึ่งไดšถือเอาสŠวนที่เขาไมŠใหšมาบริโภค เมื่อ

ถูกจับไดšถึง 3 ครั้ง คนทั้งหลายจึงพากันใชšฝśามือบšาง กšอนดินบšาง ทŠอนไมšบšาง ทำรšาย



วารสารวิชาการพระพุทธศาสนาเขตลุŠมแมŠน้ำโขง 

 

ปŘที่ 4 ฉบับที ่1 ประจำเดือนมกราคม -  มิถุนายน 2564   60 
 

บšาง ดังนั้น การถือเอาสิ่งที่เจšาของไมŠไดšใหš การครหา การพูดเท็จ การถือทัณฑาวุฒ ไดš

ปรากฏดšวยเหตุเหลŠานั้น (ที.ปา. (ไทย) 11/127/93) 

 สัตวŤทั้งหลายจึงไดšประชุมเพื่อสมมติ (แตŠงตั้ง) สัตวŤผูšหนึ่ง ใหšเปŨนผูšที่ควรวŠา

กลŠาวติเตียน ผูšที่ควรถูกติเตียน ขับไลŠผูšที่ควรขับไลŠโดยชอบ โดยจะแบŠงปŦนขšาวสาลีใหšแกŠ

สัตวŤผูšนั้น จึงไดšเลือกผูšที่มีรูปงดงามกวŠา นŠาดูกวŠา นŠาเลื่อมใสกวŠา นŠาเกรงขามกวŠา เปŨน

มหาชนสมมตเิพ่ือทำหนšาที่วŠากลŠาว ติเตียนผูšที่ควรถูกติเตียน ขับไลŠผูšที่ควรขับไลŠโดยชอบ 

(ที.ปา. (ไทย) 11/130/96) เพราะเหตุที่สัตวŤนั้นอันมหาชนสมมติ (แตŠงตั้ง) ฉะนั้นคำวŠา 

“มหาสมมติ” จึงเกิดขึ้นเพราะเหตุที่สัตวŤนั้นเปŨนใหญŠแหŠงที่นาทั้งหลาย ฉะนั้น คำวŠา 

“กษัตริยŤ” จึงเกิดข้ึน เพราะเหตุที่สัตวŤนั้นใหšชนเหลŠาอื่นยินดีไดšโดยชอบธรรม ฉะนั้น คำ

วŠา “ราชา” จึงเกิดขึ้น ดšวยเหตุที่กลŠาวมานี้ จึงไดšเกิดหมูŠคณะ กษัตริยŤนั้นข้ึนแกŠสัตวŤ

เหลŠานั้นเทŠานั้น ไมŠมีแกŠสัตวŤเหลŠาอื่นมีแกŠสัตวŤพวกเดียวกันเทŠานั้น ไมŠมีแกŠสัตวŤ ที่มิใชŠ

พวกเดียวกัน มีโดยธรรมเทŠานั้น ไมŠใชŠโดยอธรรม 

 ในพระสูตรนี้ ไดšแสดงวิวัฒนาการของโลก และการเกิดข้ึนของมนุษยŤที่มาจาก

สาเหตุ ความตกต่ำทางจิตใจ มนุษยŤสมัยแรกของโลกไมŠคŠอยมีปŦญหา ในยุคหลังเมื่อเกิด

ปŦญหาขึ้น จึงเลือกหรือมอบหมายบางคนที่เห็นวŠาฉลาดสามารถใหšเปŨน “ผูšนำ” มีอำนาจ

ในการควบคุมเพื่อความเปŨนระเบียบเรียบรšอยในสังคม ใหšมีอำนาจในการลงโทษ

ผูšกระทำผิด ผูšนำจึงถือกำเนิดขึ้นจากความตกต่ำของจิตใจมนุษยŤเชŠนกัน โดยการคัดเลือก

แตŠงตั้ง “มหาสมมติ” บุคคลที่มีลักษณะรูปงดงาม นŠาดู นŠาเลื่อมใสและ นŠาเกรงขามกวŠา 

ใหšทำหนšาที่วŠากลŠาว ติเตียนผูšที่ควรถูกติเตียน ขับไลŠผูšที่ควรขับไลŠ เพราะเปŨนใหญŠในหนšาที่ 

 1. หลักธรรมสำหรับผูšนำ 

 ผูšนำที่สามารถนำพาองคŤกรใหšประสบความสำเร็จตามเปŜาหมายไดšนั้น 

นอกจากจะมีความสามารถแลšว ยังตšองมีธรรมอีกดšวย ตามแนวพระพุทธศาสนา 

ลักษณะของผูšนำที่ดี ตšองเปŨนผูšนำที่มีธรรมในตนเอง เปŨนผูšที่มีธรรมเปŨนเครื่องชี้นำในการ

บริหาร ประเทศ องคŤกร หรือหมูŠคณะ ใหšเปŨนไปดšวยดี ซึ่งหากผูšนำมีแตŠความสามารถแตŠ

ไมŠมีธรรม ประเทศ องคŤกร หรือหมูŠคณะ ยŠอมประสบกับความเดือดรšอนจากการบริหาร

ของผูšนำนั้น 



วารสารวิชาการพระพุทธศาสนาเขตลุŠมแมŠน้ำโขง 

 

ปŘที่ 4 ฉบับที ่1 ประจำเดือนมกราคม -  มิถุนายน 2564   61 
 

 ผูšนำไมŠจำเปŨนตšองรูšทุกอยŠาง เพราะสามารถหาคนอ่ืน ที่ชำนาญในแตŠละดšาน

มาชŠวยงานไดš การจะเปŨนผูšนำไดšนั้น ตšองปกครองตนเองใหšไดšเสียกŠอน ดังพุทธพจนŤที่วŠา 

บัณฑิตพึงยังตน ใหšตั้งอยูŠในคุณธรรมที่เหมาะสมกŠอน แลšวสอนผูšอ่ืนในภายหลังจึงจะไมŠ

มัวหมอง (ขุ.ธ. (ไทย) 25/158/81) เมื่อฝูงโคขšามน้ำไป ถšาโคจŠาฝูงไปตรง โคทั้งฝูงก็ไป

ตรงตามกัน ในหมูŠมนุษยŤก็เหมือนกัน ผูšใดไดšรับแตŠงตั้งใหšเปŨนใหญŠ ถšาผูšนั้นประพฤติชอบ

ธรรม ประชาชนชาวเมืองนั้นก็จะประพฤติชอบธรรมตามไปดšวย หากพระราชาตั้งอยูŠ  

ในธรรม ชาวเมืองนั้นก็อยูŠเปŨนสุข (องฺ.จตุกฺก. (ไทย) 21/70/115) 

 พระพุทธศาสนาเนšนใหšเห็นความสำคัญของตัวบุคคล เพื่อใหšบุคคลสำรวจ

ฝřกฝนปรับปรุงตนเอง ตšองการใหšรูšจัก รับผิดชอบ เคารพเชื่อมั่น และชŠวยเหลือตัวเอง 

(ทินพันธุŤ นาคะตะ, 2543: 45) 

 หลักธรรมทางพระพุทธศาสนามีจำนวนมาก ผูšศึกษาวิจัยจึงขอเสนอเฉพาะ

หลักธรรมที่ผูšนำตšองนำไปประพฤติปฏิบัติในหนšาที่ดังนี้ 

 1) ปาปณิกธรรม 3 

 หลักธรรมที่เกี่ยวกับคุณสมบัติของผูšนำที่จะสามารถบริหารกิจกรรมของ

องคŤกรใหšประสบความสำเร็จมแีสดงในทุติยปาปณิกสูตร วŠาดšวย พŠอคšาผูšหวังความเปŨนผูš

ยิ่งใหญŠไพบูลยŤในโภคทรัพยŤ เปŨนผูšมีความสามารถในการจัดกิจการของตน หรือ บริหาร

กิจกรรมขององคŤกรใหšสำเร็จลุลŠวงไปดšวยดี ควรมีคุณสมบัติที่ประกอบดšวยองคŤ 3 

ประการ คือ 

 1. จักขุมา มีตาดี คือ รูšจักในสินคšาวŠา ซื้อมาเทŠานี้ ขายไปอยŠางนี้ จักมีมูลคŠา

ประมาณนี้ มีกำไรเทŠานี้ เปŨนผูšมีปŦญญามองการณŤไกล เห็นประโยชนŤที่เกิดขึ้นจากการ

กระทำ 

 2. วิธุโร มีธุรกิจดี คือ ฉลาดในการซื้อและขายสินคšาไดš เปŨนผูšจัดธุระไดšดีมี

ความเชี่ยวชาญเฉพาะดšาน 

 3. นิสสยสัมปŦนโน เพียบพรšอมดšวยที่พักพิงอาศัย คือ มีผูšใหšการสนับสนุน

ชŠวยเหลือพ่ึงพาอาศัยคนอื่นไดšเพราะมมีนุษยŤสัมพันธŤดี (องฺ.ติก. (ไทย) 20/459/146)       

 จากหลักปาปณิกธรรม 3 เราจะเห็นวŠา ผูšนำที่ดีนั้นตšองเปŨนผูšที่มคีวามรอบรูš รูš

เขารูšเรา มีความฉลาด สามารถเลือกแนวทางที่เหมาะสมในการบริหารกิจกรรมของ



วารสารวิชาการพระพุทธศาสนาเขตลุŠมแมŠน้ำโขง 

 

ปŘที่ 4 ฉบับที ่1 ประจำเดือนมกราคม -  มิถุนายน 2564   62 
 

องคŤกรใหšประสบความสำเร็จไดš ประการตŠอมาผูšนำนอกจากจะเปŨนผูšฉลาดเลือกแนวทาง

ในการบริหารกิจกรรมแลšวจะตšองเปŨนผูšมีความสามารถในการบริหารจัดการ            มี

คุณสมบัติในการอŠานคนออก บอกคนไดš ใชšคนไดšเหมาะสมกับงาน และอีกประการหนึ่ง

ผูšนำ ตšองเปŨนผูšที่มอีัธยาศัยไมตรีที่ดี สามารถรูšความแตกตŠางระหวŠางบุคคล สามารถท่ีจะ

เลือกปฏิบัติใหšถูกตšองตามอุปนิสัยของแตŠละบุคคล 

 2) พรหมวิหาร 4  

 พรหมวิหาร 4 เปŨนหลักธรรมประจำใจในการดำเนินชีวิต เพ่ือเกื้อกูลสังคม มี 

4 ประการ คือ 

 เมตตา คือ ความรักใครŠปรารถนาดีอยากใหšคนอ่ืนมีความสุข มีจิตอันแผŠไมตรี

และคิดทำประโยชนŤแกŠมนุษยŤสัตวŤทั่วหนšา 

 กรุณา คือ ความสงสาร คิดชŠวยใหšพšนทุกขŤ ใฝśใจในอันจะปลดเปลื้อง บำบัด

ความทุกขŤยากเดือดรšอนของปวงสัตวŤ 

 มุทิตา คือ ความเบิกบานพลอยยินดี เมื่อเห็นผูšอ่ืนอยูŠดีมีสุข ก็มีจิตใจแชŠมชื่น

เบิกบาน เมื่อเห็นใครประสบความสำเร็จ มีจิตใจพลอยยินดีกับเขา และพรšอมจะ

ชŠวยเหลือสนับสนุน 

 อุเบกขา คือ ความวางใจเปŨนกลาง โดยมองตามความเปŨนจริง รวมท้ังรูšจักวาง

เฉยสงบใจมองดู วางจิตมั่นคงสม่ำเสมอ มองคนอ่ืนไดšรับผลดีหรือชั่วสมควรแกŠเหตุที่เขา

ประกอบ พรšอมที่จะวินิจฉัยและปฏิบัติไปตามธรรม 

 ตามหลักพรหมวิหารธรรม 4 ผูšนำที่ดีนั้นตšองมีความคิดที่เปŨนกลางวŠา ทุกคน

เปŨนเพ่ือนรŠวมงานกับเรามีความสำคัญตŠอการดำเนินกิจกรรมของเรา เพราะเราไมŠ

สามารถที่จะทำงานทุกอยŠางไดš เพราะฉะนั้นเราตšองอาศยับุคคลตŠาง ๆ เพราะฉะนั้นตšอง

มีความรักความเห็นใจแกŠทุก ๆ คน ประการตŠอมา ผูšนำที่ดีตšองมีความกรุณา แสดงออก

ถึงความเปŨนผูšมีน้ำใจตŠอเพื่อนรŠวมงาน ดšวยการมอบรางวัล หรือแนะนำในหลักการ

ดำเนินชีวิตที่ถูกตšอง ประการที่ 3 ผูšนำตšองใหšความสำคัญกับพนักงานที่ทำคุณงามความ

ดีใหšแกŠบริษัทโดยการยกยŠองใหšปรากฏแกŠเพื่อนรŠวมงาน และรŠวมแสดงความยินดีดšวย 

เพื่อเปŨนขวัญกำลังใจในการทำงานใหšดียิ่ง ๆ ขึ้นไป และประการสุดทšายผูšนำที่ดีตšอง



วารสารวิชาการพระพุทธศาสนาเขตลุŠมแมŠน้ำโขง 

 

ปŘที่ 4 ฉบับที ่1 ประจำเดือนมกราคม -  มิถุนายน 2564   63 
 

ประกอบไปดšวยอุเบกขาธรรม คือ มีความเปŨนกลาง มีความยุติธรรม ใครที่ทำผิดสมควร

ไดšรับโทษก็ใหšไดšรับโทษตามความผิดใครควรสนับสนุนยกยŠองก็ตšองยกยŠอง  

 3) สังคหวัตถุ 4  

 สังคหวัตถุ 4 คือ หลักธรรมในการสรšางไมตรีในสังคม มี 4 ประการ อันไดšแกŠ 

 1. ทาน การใหš เอ้ือเฟŚŪอเผื่อแผŠ เฉลี่ยเจือจานแจกจŠาย ชŠวยเหลือดšวยสิ่งของ

ทรัพยŤสินเงินทอง ตลอดจนวิชาความรูš 

 2. ปŗยวาจา การพูดจาโดยใชšคำสุภาพ ใหšเกียรติกัน พูดดšวยความหวังดีมีน้ำใจ

บอกกันถึงสิ่งที่เปŨนประโยชนŤ 

 3. อัตถจริยา การทำประโยชนŤแกŠผูš อ่ืน สละเรี่ยวแรงกำลังกาย กำลัง

ความสามารถชŠวยเหลือและบำเพ็ญประโยชนŤผูšอ่ืน 

 4. สมานัตตตา การทำตัวเขšากับหมูŠคณะไดš ไมŠถือตัว รŠวมหมูŠ รŠวมมือ รŠวม

จุดหมาย รŠวมแกšปŦญหารŠวมสุขรŠวมทุกขŤ ปฏิบัติตŠอกันโดยเสมอภาค และเสมอตšนเสมอ

ปลาย 

 ทั้งสังคหวัตถุ 4 และพรหมวิหาร 4 ซึ่งเปŨนหลักธรรมที่ทำใหšผูšนำสรšางไมตรี มี

น้ำใจและมนุษยสัมพันธŤที่ดี เพื่อการดำเนินชีวิตรŠวมกันอยŠางสันติสุขของสังคมนั้น (พระ

พรหมคุณาภรณŤ (ป.อ.ปยุตฺโต), 2553: 20-22) 

 สังคหวัตถุ 4 เปŨนหลักธรรมที่จำเปŨนสำหรับผูšนำเปŨนอยŠางยิ่ง เพราะหลักสังคห

วัตถุ 4 นั้น เปŨนหลักธรรมที่คอยประสานน้ำจิตน้ำใจของผูšคนใหšเขšากันเหมือนน้ำนมกับ

น้ำ เพราะในแตŠละบริษัทยŠอมจะมีบุคคลที่มาจากตŠางถ่ินตŠางที่ ตšองอาศัย ทาน คือการ

ใหš จะทำใหšเกิดความรัก ปŗยวาจา การพูดจาไพเราะ อัตถจริยา การบำเพ็ญประโยชนŤแกŠ

สŠวนรวม และสมานัตตตา การประพฤติตนเสมอตšนเสมอปลาย ปรับตัวไดšเขšากับทุกคน 

 4) อคติ 4  

 หลักธรรมขšอนี้ นับวŠาสำคัญสำหรับผูšนำหรือผูšปกครอง ที่จะตšองละเวšนอคติ 

ทั้ง 4 ใหšไดš เพราะเปŨนทางประพฤติที่ผิดเปŨนหายนะธรรมในสังคมอยŠางยิ่ง อคติ แปลวŠา 

ฐานะอันไมŠพึงถึง ทางความประพฤติผิด ความไมŠเที่ยงธรรม หรือความลำเอียง มี 4 

อยŠาง คอื  



วารสารวิชาการพระพุทธศาสนาเขตลุŠมแมŠน้ำโขง 

 

ปŘที่ 4 ฉบับที ่1 ประจำเดือนมกราคม -  มิถุนายน 2564   64 
 

 1. ฉันทาคติ ลำเอียงเพราะชอบ เพราะพอใจ หรือเพราะรักในผูšนั้น จึงทำใหšผูš

นั้น ไดšดีเปŨนคนเดŠนในสังคม 

 2. โทสาคติ ลำเอียงเพราะชัง ไมŠชอบหนšา ไมŠพอใจผูšนั้น แมšเขาทำดีเพียงใด 

ความดี ก็ไมŠปรากฏ 

 3. โมหาคติ ลำเอียงเพราะหลงหรือเขลา ไมŠรูšความจริง ไมŠเห็นความดีของเขา 

มักเห็นผิดพลาดไป 

 4. ภยาคติ ลำเอียงเพราะขลาดกลัว อาจจะกลัวเพราะเขามีเงินทองมีอำนาจมี

ญาติ พี่นšองกวšางขวางในสังคม (ที.ปา. (ไทย) 11/176/196) 

 จะเห็นไดšวŠา ผูšนำที่ดี ตšองปราศจากความลำเอียง เพราะความลำเอียงนั้นเปŨน

ที่มาของความแตกแยกถšาหากองคŤกรใดผูšนำเปŨนผูšที่มคีวามยุติธรรม แนŠนอนทŠานผูšนำจะ

ไดšรับความเคารพจากผูšใตšบังคับบัญชาดšวยความจริงใจ ในขณะเดียวกันถšาผูšนำมีความ

ลำเอียง เลือกที่รักมักท่ีชังก็จะทำใหšผูšใตšบังคับบัญชาแบŠงกันเปŨนกลุŠมเปŨนกšอน ยากที่จะ

พัฒนาบริษัทใหšเจริญกšาวหนšาไปไดš 

 5) สัปปุริสธรรม 7 คือ ธรรมสำหรับสัตบุรุษ หรือคนดีมี 7 ประการ คือ 

 1. ธัมมัญťุตา รูšหลักและรูšจักเหตุ คือ รูšความจริงของธรรมชาติ รูšหลักการ 

กฎเกณฑŤ แบบแผน หนšาที่ซึ่งจะเปŨนเหตุใหšกระทำการสำเร็จสมดังความมุŠงหมาย 

 2. อัตถัญťุตา รูšความมุŠงหมายและรูšจักผล คือ รูšความหมายและความมุŠง

หมายของหลักธรรมหรือหลักการ กฎเกณฑŤ หนšาที่ รูšผลที่ประสงคŤของกิจที่จะกระทำ 

 3. อัตตัญťุตา รูšจักตน คือ รูšฐานะ ภาวะ เพศ กำลัง ความรูš ความถนัด 

ความสามารถ และคุณธรรม ของตนตามเปŨนจริง เพ่ือประพฤติปฏิบัติไดšเหมาะสมและ

ใหšเกิดผลดี 

 4. มัตตัญťุตา รูšจักประมาณ คือ รูšจักความพอเหมาะพอดี 

 5. กาลัญťุตา รูšจักกาล คือ รูšวŠาเวลาไหนควรทำอะไร รูšจักเวลาเรียน เวลา

ทำงาน เวลาพักผŠอน เปŨนตšน 

 6. ปริสัญťุตา รูšจักชุมชน คือ รูšจักถ่ิน รูšจักที่ชุมชน และชุมชน รูšจักมารยาท 

ระเบียบวินัย ขนบธรรมเนียมประเพณี และขšอควรรูšควรปฏิบัติอ่ืน ๆ ตŠอชุมชนนั้น ๆ 



วารสารวิชาการพระพุทธศาสนาเขตลุŠมแมŠน้ำโขง 

 

ปŘที่ 4 ฉบับที ่1 ประจำเดือนมกราคม -  มิถุนายน 2564   65 
 

 7. ปุคคลัญťุตา รูšจักบุคคล คือ รูšความแตกตŠางระหวŠางบุคคล โดยอัธยาศัย

ความสามารถและคุณธรรมเพ่ือปฏิบัติตŠอผูšนั้นโดยถูกตšอง เชŠน ควรจะคบหรือไมŠ หรือจะ

แนะนำสั่งสอนอยŠางไร จึงจะไดšผลดี เปŨนตšน (ที.ปา. (ไทย) 11/331/264) 

 หลักสัปปุริสธรรม นั้นถือวŠาเปŨนหัวใจหลักของผูšนำที่จะตšองมีกันทุก ๆ ขšอ 

ประกอบไปดšวย รูšเหตุ รูšผล รูšตน รูšประมาณ รูšกาล รูšชุมชน และรูšจักบุคคล ถšาหากผูšนำ

ขาดความรูšขšอใดขšอหนึ่งไปแลšวก็จะเกิดความบกพรŠองในตัวผูšนำเอง กลŠาวคือ ถšาผูšนำไมŠ

รูšจักประมาณ มีความโลภมาก ใชšงานลูกจšางหนักเกินไป หรือไมŠใหšหยุด ในเวลาที่ควร

หยุด ตšองการเพ่ิมผลผลิตอยŠางเดียวแตŠไมŠสนใจความเปŨนอยูŠของลูกจšาง ก็จะทำใหš ไมŠไดš

ใจจากลูกจšาง แลšวจะเปŨนผูšนำที่ดีไดšอยŠางไร ถšาหากลูกจšางไมŠรัก 

 แนวคิด ทฤษฎีเก่ียวกับภาวะผูšนำตามหลักธรรมทางพระพุทธศาสนาดังกลŠาว 

สรุปไดšวŠา เปŨนการกำเนิดผูšนำ หลักธรรมสำหรับผูšนำไดšแกŠ ปาปณิกธรรม 3 พรหมวิหาร 

4  สังคหวัตถุ 4 อคติ 4 สัปปุริสธรรม 7 ทศพิธราชธรรม บทบาทหนšาที่ของผูšนำ ควรมี

หลักธรรม ไดšแกŠ อปริหานิยธรรม 7 สาราณียธรรม 6 ราชสังคหวัตถุ 4 และที่ปรากฏใน

สิงคาลกสูตร ซึ่งหลักธรรมและหนšาที่ของผูšนำมีมากมาย แตŠไดšยกมาเฉพาะท่ีสำคัญและ

กลŠาวอšางกันอยูŠเสมอ หลักธรรมเหลŠานี้ไดšนำมาใชšสำหรับผูšนำตั้งแตŠสมัยพุทธกาล 

ปŦจจุบันก็ยังสามารถนำมาใชšไดš ยังทันสมัยอยูŠเสมอ เพราะผูšใดนำไปปฏิบัติ ก็จะเกิดผลดี

สำหรับตนเอง องคŤกร และสังคมสŠวนรวม นำพาองคŤกรประสบผลสำเร็จโดยงŠาย เพราะ

อาศัยความเมตตา ความอดทนอดกลั้น สุจริต รูšจักเหตุ รูšจักผลของคน เวลา สถานที่ 

บริหารงานดšวยความไมŠประมาท ไดšเปŨนผูšนำที่ไหน ก็มีแตŠผูšยกยŠองนับถือ เมื่อพšนจาก

การเปŨนผูšนำ ก็มีแตŠผูšยึดถือเจริญรอยตาม ระลึกถึงคุณความดีไปอีกนาน ที่สังคม

แตกแยกวุŠนวายขณะนี้ ก็เพราะสาเหตุที่ผูšนำขาดหลักธรรมในการบริหารนั่นเอง 

แนวคิดเกี่ยวกับการเผยแผŠพระพุทธศาสนา 

 การเผยแผŠดšวยการเทศนาสั่งสอนประชาชน เปŨนการเผยแผŠพระพุทธศาสนาที่

พระสงฆŤและคณะสงฆŤถือเปŨนกิจการพระศาสนาที่สำคัญที่สุด จุดหมายของการศึกษาเลŠา

เรียนพระปริยัติธรรมประการหนึ่ง คือ ความรูš ความสามารถ ในการท่ีจะนำพระธรรม

คำสั่งสอนของพระพุทธเจšาไปสูŠประชาชน หรือการเผยแผŠนี้เอง คณะสงฆŤไทยเคยจัดใหšมี



วารสารวิชาการพระพุทธศาสนาเขตลุŠมแมŠน้ำโขง 

 

ปŘที่ 4 ฉบับที ่1 ประจำเดือนมกราคม -  มิถุนายน 2564   66 
 

โรงเรียนพระธรรม ภิกษุสงฆŤที่เทศนŤดี จะไดšรับการยกยŠองมาก ปŦจจุบันมีบางวัดสอน

วาทศิลปşในหลักสูตรการศึกษาภิกษุสงฆŤสามเณร ก็เปŨนการสŠงเสริมพระภิกษุสามเณร ใหš

มีความสามารถในการเผยแผŠ (สำนักงานคณะกรรมการการศกึษาแหŠงชาติ, 2544: 12) 

 การเผยแผŠศาสนธรรม หมายถึง การดำเนินการประกาศพระพุทธศาสนาใหšศา

สนทายาท และประชาชนไดšรับทราบ ในทุก ๆ วิธีไมŠขัดตŠอพระธรรมวินัย โดยมุŠงเนšนใหš

ประชาชนไดšมีความรูšความเขšาใจในหลักธรรมแลšวนำไปปฏิบัติในชีวิตประจำวัน ไดšแกŠ 

การเทศนา การปาฐกถาในโอกาสและสถานที่ตŠาง ๆ ทั้งในวัดและนอกวัด การบรรยาย

ธรรมท้ังทางวิทยุและโทรทัศนŤ การเผยแผŠธรรมผŠานสื่อตŠาง ๆ เชŠน หนังสือ หนังสือพิมพŤ 

หรือวีดีทัศนŤ ภารกิจดšานนี้ครอบคลุมถึง การที่วัด หรือภิกษุสงฆŤไดšจัดกิจกรรมตŠาง ๆ ขึ้น

ในวัด โดยมีวัตถุประสงคŤเพ่ือการเผยแผŠธรรม หรือตšองการใหšประชาชนไดšเขšาวัดปฏิบัติ

ธรรม หรือมุŠงเนšนสืบสานวัฒนธรรมไทย ที่ไดšรับอิทธิพลมาจากหลักพุทธศาสนา การ

ดำเนินการใด ๆ ของภิกษุสงฆŤในพระพุทธศาสนา ที่เปŨนไปเพื่อการเผยแผŠธรรมทาง

พระพุทธศาสนาทั้งในวัดและนอกวัด ชื่อวŠาเปŨนภารกิจดšานการเผยแผŠทั้งสิ้น (กรมการ

ศาสนา, 2535: 9) 

 งานเผยแผŠพระพุทธศาสนาเปŨนงานที่สำคัญยิ่งของงานคณะสงฆŤ โดยเฉพาะ

พระสงฆŤไดšทำหนšาที่เผยแผŠหลักธรรมแกŠประชาชนอยŠางกวšางขวางและตŠอเนื่องมาโดย

ตลอด อาทิ พระนักเผยแผŠพระพุทธศาสนา พระธรรมทูต พระธรรมจาริก พระเปรียญ

และพระบัณฑิตอาสาพัฒนา พระจริยานิเทศกŤและหนŠวยอบรมประชาชนประจำตำบล 

พระสงฆŤเหลŠานี้ไดšกระจายกันอยูŠในที่ตŠาง ๆ ทั่วประเทศ เพ่ือใหšเปŨนไปตามอุดมการณŤ

ของพระศาสดา คำวŠา “เผยแผŠ” หมายถึง การเปŗดเผยสิ่งท่ีถูกปกปŗดอยูŠใหšคนไดšรูšไดšเห็น 

ไมŠเหมือนคำวŠา “ตีแผŠ” แตŠคำนี้ใชšทำนองประจาน คือ เปŗดสิ่งที่ไมŠดี หรือ สิ่งที่ลึกลับใหš

คนไดšรูšไดšเห็น คำวŠา “เผยแผŠ” เปŨนการเปŗดเผยของดีที่คนยังไมŠรูšไมŠเห็นใหšไดšรูšไดšเห็นทั่ว

กัน และคำนี้มักใชšกับสิ่งที่เปŨนนามธรรม เชŠน แผŠเมตตา แผŠความสุข ชŠวยเหลือเผื่อแผŠ 

 วิธีการเผยแผŠพระพุทธศาสนา เชŠน ทางกาย ไดšแกŠ การปฏิบัติใหšดู เชŠน เวลา

จะยืน จะนั่ง จะนอน เปŨนไปดšวยความเรียบรšอย มีสติสำรวม ระมัดระวังแสดงทŠาทาง

ของผูšสงบเยือกเย็น การเผยแผŠทางวาจา คือ พูดธรรมะใหšผูš อ่ืนฟŦงดšวยวิธีที่ เรียกวŠา 

บรรยายธรรมปาฐกถาธรรมหรือแสดงธรรม ผูšที่ทำหนšาที่นี้เรียกวŠา “ธรรมกถึก” แปลวŠา                 



วารสารวิชาการพระพุทธศาสนาเขตลุŠมแมŠน้ำโขง 

 

ปŘที่ 4 ฉบับที ่1 ประจำเดือนมกราคม -  มิถุนายน 2564   67 
 

ผูšกลŠาวธรรม พระภิกษุจะตšองรูšจักวิธีการประยุกตŤรูปแบบการเผยแผŠพระพุทธศาสนาใหš

เหมาะกับสังคมยุคปŦจจุบัน (พิสิฐ เจริญสุข, 2539: 5) 

 ความเปŨนผูšนำของพระสงฆŤนักเผยแผŠตšองอาศัยคุณสมบัติความบริสุทธิ์ ความ

เสียสละ และความมีสติปŦญญา แนะนำสั่งสอนประชาชน ใหšประพฤติดี ปฏิบัติชอบ ใน

การดำรงชีวิตมาโดยตลอด สŠวนในดšานสังคมก็ไดšแนะนำ สั่งสอน และสรšางจิต สำนึก นำ

ทางสูŠความหลุดพšนจากความทุกขŤทั้งทางกาย และจิตใจ สั่งสอนใหšมนุษยŤมั่นใจใน

ศักยภาพของมนุษยŤ วŠาเปŨนผูšฝřกฝนใหšพัฒนามีวิสัยแหŠงการพัฒนาไปอยŠางสูงสุด โดย

อาศัยการศึกษาอบรม (สิทธิ์ บุตรอินทรŤ, 2533: 31) 

 จะเห็ น ไดš วŠ า งาน เผยแผŠพระพุ ทธศาสนาถือวŠา เปŨ นการรักษ าไวšซึ่ ง

ขนบธรรมเนียมประเพณี และเปŨนการทรงไวšซึ่งหลักธรรมคำสั่งสอนของพระพุทธเจšา อัน

เปŨนหนšาที่โดยตรงของพระภิกษุสงฆŤมาตั้งแตŠพุทธกาล พระภิกษุสงฆŤผูšเปŨนศาสนทายาท

โดยสืบเชื้อสายมาจากพระพุทธเจšา กลŠาวคือ เปŨนผูšปฏิบัติตามและดำรงไวšซึ่งหลักคำสอน 

ไปเผยแผŠใหšประชาชนไดšรับประโยชนŤสุขครบวงจรทั้งตนเอง สังคมและประเทศชาติ เปŨน

การศึกษาและปฏิบัติตามหลักคำสอนนั้น ๆ อยŠางเครŠงครัด งานเผยแผŠพระพุทธศาสนาถือ

เปŨนภาระสำคัญย่ิงของคณะสงฆŤ ซึ่งปŦจจุบันไดšขยายกวšางขวางทั้งในและตŠางประเทศ 

พระพุทธศาสนามีความเจริญกšาวหนšาโดยลำดับ เพราะพระภิกษุสงฆŤไดšทำหนšาที่เผยแผŠ

พระพุทธศาสนาไดšอยŠางเต็มกำลังความสามารถ 

ภาวะผูšนำกับการเผยแผŠพระพุทธศาสนาในสังคมปŦจจุบัน 

 พระพุทธศาสนาเปŨนสถาบันที่มีบทบาทและความสำคัญยิ่งตŠอวิถีชีวิตของคน

ไทยมาเปŨนเวลาหลายศตวรรษ นับตั้ งแตŠพระพุทธศาสนาเริ่มเขšาสูŠประเทศไทย 

ความสัมพันธŤระหวŠางพระสงฆŤและประชาชนเปŨนไปอยŠางใกลšชิดและมั่นคงตลอดมา 

หนšาที่ของพระสงฆŤ คือการศึกษาเลŠาเรียนและประพฤติปฏิบัติตามหลักธรรมในทาง

พระพุทธศาสนา บทบาทที่สำคัญที่สุดอีกอยŠางหนึ่ งของพระสงฆŤ  คือการเผยแผŠ

พระพุทธศาสนาเพื่อประโยชนŤเก้ือกูลและความสุขของพุทธศาสนิกชน พระสงฆŤจึงเปŨน

ผูšนำทางจิตใจของประชาชน การเผยแผŠพระพุทธศาสนาตั้งแตŠอดีตมาอยูŠในลักษณะเชิง

รับ คือการเผยแผŠในรูปของการจัดกิจกรรมตŠาง ๆ ภายในวัดของตน เชŠน การแสดงพระ



วารสารวิชาการพระพุทธศาสนาเขตลุŠมแมŠน้ำโขง 

 

ปŘที่ 4 ฉบับที ่1 ประจำเดือนมกราคม -  มิถุนายน 2564   68 
 

ธรรมเทศนาในวันพระ สŠวนใหญŠจะเปŨนการรอใหšพุทธศาสนิกชนเขšามาทำบุญที่วัดใชšการ

เผยแผŠเชิงรุกนšอย แตŠเมื่อปŦจจุบันสังคมเปลี่ยนแปลงไปอยŠางรวดเร็ว เปŨนสังคมยุค

โลกาภิวัฒนŤ เปŨนยุคที่สังคมกšาวหนšาดšวยขšอมูลขŠาวสาร สามารถรับรูšเรื่องราวตŠาง ๆ ไดš

พรšอมกันทั่วโลกอยŠางรวดเร็วฉับไว การที่พระพุทธศาสนาจะเขšาถึงประชาชนไดšดีก็ตšอง

ปรับใชšวิธีการเผยแผŠใหšทันสมัยกับเหตุการณŤไปในสังคมแตŠละยุคลšวนมีผลกระทบตŠอ

พระพุทธศาสนาทั้งสิ้น การเผยแผŠเชิงรับจะทำใหšพระพุทธศาสนาตามไมŠทันศาสนาอื่น

จนอาจจะสูญเสียพุทธศาสนิกชนใหšศาสนาอ่ืนไป ในเรื่องนี้พระธรรมโกศาจารยŤ (ประยูร 

ธมฺมจิตฺโต) ไดšใหšแงŠคิดที่นŠาสนใจวŠา “....ตŠอไปนี้เราตšองเผยแผŠเชิงรุก เชŠน รุกเขšาไปใน

โรงเรียนทำคŠายพุทธบุตร ทำหลักสูตรวิชาพระพุทธศาสนา ทำสื่ออุปกรณŤการสอน

พระพุทธศาสนา จัดรายการวิทยุ โทรทัศนŤ เราตšองรุกเขšาไป เพราะเรามีคูŠแขŠงที่เปŨน

ประเภทที่ 1 (ศาสนาอิสลาม) กับประเภทที่ 2 (ศาสนาคริสตŤ) ที่เผยแผŠ  เชิงรุกอยูŠทุกวัน 

เราอยูŠแบบตั้งรับตŠอไปไมŠไดšแลšวคณะสงฆŤจึงตšองมีการเผยแผŠเชิงรุกในโรงเรียนกับ                   

สŠงพระไปสอนในโรงเรียนวิถีพุทธ นี้คือชาวบšานเปŗดประตูโรงเรียนตšอนรับพวกเรา...” 

(พระธรรมโกศาจารยŤ (ประยูร ธมฺมจิตฺโต), 2548: 14) 

 ในปŦจจุบันสงฆŤมีนโยบายในการเผยแผŠแบบเชิงรุก ไดšแกŠ การศึกษาสงเคราะหŤ 

1 การสาธารณสงเคราะหŤ ซึ่งมีรายละเอียดดังนี้ 

 การศึกษาสงเคราะหŤ หมายถึง การจัดการศึกษาเพื่อชŠวยเหลือเก้ือกูล การ

ชŠวยเหลือเก้ือกูลการศึกษาสถาบันการศึกษาอื่นนอกจากการศาสนศึกษา หรือบุคคลผูš

กำลังศึกษา การศึกษาสงเคราะหŤ เปŨนกิจการอันหนึ่งของคณะสงฆŤ วŠาโดยลักษณะและ

รูปแบบ พอแยกไดšเปŨน 2 ลักษณะ คอื 

 1. การศึกษาท่ีพระสงฆŤจัดเองเพื่อการชŠวยเหลือเกื้อกูล ไดšแกŠ การที่

พระสงฆŤหรือวัดเปŨนภาระจัดการศึกษาอื่นจากการศาสนศึกษาเพ่ือสงเคราะหŤอนุเคราะหŤ

แกŠประชาชนหรือรวมถึงพระภิกษุสามเณร การศึกษาท่ีพระสงฆŤดำเนินอยูŠในลักษณะ

และรูปแบบดังกลŠาวจัดไดšถึง 5 ประเภท คือ 

  1) โรงเรียนพระปริยัติธรรม แผนกสามัญศึกษา เปŨนโรงเรียนที่จัดตั้งขึ้น

ตามระเบียบกระทรวงศึกษาธิการ วŠาดšวยโรงเรียนพระปริยัติธรรม แผนกสามัญศึกษา 

พ.ศ. 2537 อยูŠในสังกัดกรมการศาสนา จัดตั้งขึ้นเพื่อใหšพระภิกษุสามเณรไดšศึกษาเลŠา



วารสารวิชาการพระพุทธศาสนาเขตลุŠมแมŠน้ำโขง 

 

ปŘที่ 4 ฉบับที ่1 ประจำเดือนมกราคม -  มิถุนายน 2564   69 
 

เรียนตามหลักสูตรของกระทรวงศึกษาธิการ โดยหลักสูตรวิชาสามัญศึกษาเปŨนจุดยืน 

วิชาพระปริยัติธรรม หมวดภาษาบาลีหมวดพระธรรมวินัยและศาสนปฏิบัติอีกสŠวนหนึ่ง 

ขณะนี้ มีวัดตŠาง ๆ จัดตั้งมากขึ้น เพราะมุŠงการสงเคราะหŤพระภิกษุสามเณรเปŨนหลัก แมš

จะมีวิชาทางศาสนาอยูŠพอควรก็ตาม ในทางปฏิบัติ ทั้งผูšสอนและผูšเรียนเนšนหนักทางวิชา

สามัญศึกษาแทบทั้งสิ้น 

  2) โรงเรียนการกุศลของวัดในพระพุทธศาสนา โรงเรียนประเภทนี้ เดิมคือ

โรงเรียนราษฎรŤของวัด วัดหรือมูลนิธิของวัดจัดตั้งข้ึนเพ่ือชŠวยเหลือเกื้อกูลแกŠประชาชน

เปŨนหลักบางแหŠงมีเฉพาะนักเรียนชาย–หญิงบางแหŠงมีพระภิกษุสามเณรรวมอยูŠดšวย แตŠ

แยกหšองเรียนไดšโอนมาเปŨนโรงเรียนการกุศลของวัดในพระพุทธศาสนา พ.ศ. 2532 มีทั้ง

ระดับอนุบาล ประถมและมัธยม ขณะนี้ มี  52 โรง และอยูŠ ในสั งกัดสำนักงาน

คณะกรรมการการศึกษาเอกชน 

  3) โรงเรียนสงเคราะหŤเด็กยากจนตามพระราชประสงคŤ เปŨนโรงเรียนอยูŠใน

สังกัดสำนักงานคณะกรรมการการศึกษาเอกชน จัดตั้งตามพระราชประสงคŤและอยูŠใน

พระบรมราชานุเคราะหŤ ขณะนี้ที่ทราบชัดมีวัดดำเนินการอยูŠ 2 แหŠง คือ โรงเรียนวัดศรี

จันทรŤ จังหวัดสมุทรปราการ และโรงเรียนวัดบึงเหล็ก จังหวัดนครพนม 

  4) ศูนยŤศึกษาพระพุทธศาสนาวันอาทิตยŤ วัดจัดตั้งข้ึนเพื่อใหšการศึกษา

อบรมปลูกฝŦงศีลธรรม วัฒนธรรมและประเพณีอันดีงามแกŠเด็กและเยาวชน สอนเฉพาะ

วันอาทิตยŤ จัดตั้งตามระเบียบกรมการศาสนาวŠาดšวยศูนยŤศึกษาพระพุทธศาสนาวัน

อาทิตยŤ พ.ศ. 2534 และอยูŠในสังกัดกรมการศาสนา มีวัดตŠาง ๆ จัดตั้งศูนยŤอบรม

พระพุทธศาสนาวันอาทิตยŤจำนวนมาก 

  5) ศูนยŤอบรมเด็กกŠอนเกณฑŤในวัด จัดตั้งขึ้นเพ่ืออบรมเด็กเล็กกŠอนวัยเรียน

นักเรียนมีทั้งชาย–หญิง วัดจัดตั้งขึ้นตามระเบียบกรมการศาสนา วŠาดšวยการจัดตั้งศูนยŤ

อบรมเด็กกŠอนเกณฑŤในวัด พ.ศ. 2537 และอยูŠในสังกัดกรมการศาสนา มีวัดตŠาง ๆ 

จัดตั้งศูนยŤอบรมเด็กกŠอนเกณฑŤในวัดจำนวนมาก อนึ่งศูนยŤอบรมเด็กกŠอนเกณฑŤในวัด ยัง

มีจัดในนามกรมการพัฒนาชุมชนและกระทรวงสาธารณสุขอีกสŠวนหนึ่งดšวย 

 2. จัดเฉพาะชŠวยเหลือเกื้อกูล หมายถึง การที่วัดหรือคณะสงฆŤหรือพระภิกษุ

ชŠวยเหลือเกื้อกูลแกŠการศึกษาอ่ืนนอกจากการศาสนศึกษา หรือชŠวยเหลือเกื้อกูลแกŠ



วารสารวิชาการพระพุทธศาสนาเขตลุŠมแมŠน้ำโขง 

 

ปŘที่ 4 ฉบับที ่1 ประจำเดือนมกราคม -  มิถุนายน 2564   70 
 

สถาบันการศึกษาหรือบุคคลผูšกำลังศึกษาโดยประการท่ีไมŠขัดตŠอพระธรรมวินัย และ

เปŨนไปโดยชอบและเหมาะสม ซึ่งพอแยกไดšเปŨน 3 ลักษณะ คือ 

 1) การชŠวยพัฒนาสถาบันการศึกษา 

 2) การชŠวยเหลือในสŠวนอุปกรณŤการศึกษา 

 3) การชŠวยเหลือเฉพาะบุคคลผูšกำลังศึกษา 

 ในการชŠวยเหลือท้ัง 3 ลักษณะนี้ อาจจัดหาทุนชŠวยเหลือเปŨนครั้งคราวหรือ

ชŠวยรวมแรงงานชŠวยเหลือ หรืออาจจัดตั้งกองทุนหรือมูลนิธิเพื่อการนี้ก็ไดš (พระธรรม

ปริยัติโสภณ (วรวิทยŤ), 2548: 35–37) 

 การสาธารณสงเคราะหŤ หมายถึง การจัดกิจการอันเปŨนสาธารณประโยชนŤ 

คือการเกื้อกูลกิจการอันเปŨนสาธารณประโยชนŤ การเก้ือกูลสาธารณสมบัติ และการ

เก้ือกูลประชาชนหรือสรรพสัตวŤ 

 ลักษณะการสาธารณสงเคราะหŤ วŠาโดยลักษณะของการสาธารณสงเคราะหŤ 

ที่พระสงฆŤหรือวัดวาอารามตŠาง ๆ จัดทำอยูŠในปŦจจุบัน แยกไดšเปŨน 4 คือ การดำเนิน

กิจการเอง การเก้ือกูลกิจการของผูšอ่ืน การเก้ือกูลสิ่งท่ีเปŨนสาธารณสมบัติ และการ

เก้ือกูลประชาชนและสรรพสัตวŤ 

 1. การดำเนินกิจการเอง ไดšแกŠการที่วัดหรือคณะสงฆŤหรือพระภิกษุ

ดำเนิ น การ เอ งซึ่ ง กิ จการอยŠ างใดอยŠ างหนึ่ งที่ มี วั ต ถุ ป ระส งคŤ ใหš ผ ล งาน เปŨ น

ส า ธ า รณ ป ระ โย ช นŤ  ส า ธ า รณ ส ม บั ติ เปŨ น ป ร ะ โย ช นŤ แ กŠ บุ ค ค ล ท่ั ว ไป ห รื อ                    

สรรพสัตวŤ เชŠน กิจการหนŠวยอบรมประชาชนประจำตำบล (หนŠวยอ.ป.ต.) กิจการ

หšองสมุดเพื่อประชาชน การตั้งกองทุนสาธารณสงเคราะหŤ การตั้งมูลนิธิเพื่อคนยากจน

หรือชŠวยคราวประสบภัยพิบัติ การกำหนดเขตอภัยทาน และกิจการอื่น ๆ ที่เปŨนเจšาของ

เองลักษณะนี้ มุŠงเอากิจการที่ทำเองหรือโครงการที่กำหนดขึ้นเอง ทั้งที่เปŨนกิจการ

ประจำหรือกิจการชั่วคราว 

 2. การเกื้อกูลกิจการของผูšอื่น ไดšแกŠการชŠวยเหลือสŠงเสริมกิจการของรัฐ

หรือของเอกชนหรือของผูšใดผูšหนึ่ง ที่ดำเนินการเพ่ือสาธารณประโยชนŤ กลŠาวคือคนอื่น

เปŨนหลัก สŠวนวัดหรือพระสงฆŤเขšาไปชŠวยไมŠนิ่งดูดาย เชŠน การพัฒนาหมูŠบšาน การพัฒนา

ตำบล การจัดหาทุนเพ่ือการสงเคราะหŤและการอ่ืน การนี้มุŠงเอาเฉพาะการสŠงเสริมผูšอ่ืน 



วารสารวิชาการพระพุทธศาสนาเขตลุŠมแมŠน้ำโขง 

 

ปŘที่ 4 ฉบับที ่1 ประจำเดือนมกราคม -  มิถุนายน 2564   71 
 

ทั้งที่เปŨนกิจการประจำหรือกิจการชั่วคราว แมšการชŠวยปŜองกันยาเสพติดใหšโทษ เชŠน 

ยาบšา หรือการชŠวยปŜองกันการติดโรคเอดสŤ ก็นับเขšาในขšอนี้ดšวย 

 3. การเกื้อกูลสาธารณสมบัติ ไดšแกŠการชŠวยเหลือเก้ือกูลสถานที่อันเปŨนสา

ธารณสมบัติ เชŠน การสรšางถนนหนทาง การขุดลอกคูคลอง การสรšางฌาปนสถาน การ

สรšางประปา การสรšางเครื่องกำเนิดไฟฟŜา การชŠวยพิทักษŤรักษาสิ่งที่เปŨนสาธารณสมบัติ

และการอ่ืน ๆ ขšอนี้มุŠงเอาเฉพาะการชŠวยเหลือเก้ือกูลสถานที่อันเปŨนสาธารณสมบัติของ

แผŠนดิน 

 4. การเกื้อกูลประชาชนและสรรพสัตวŤ ไดšแกŠการชŠวยเหลือประชาชนใน

กาลที่ควรชŠวยเหลือ เชŠนกาลประสบภัยพิบัติ กาลประสบอุปŦทวเหตุ กาลประสบภัย

ธรรมชาติ หรือแมšในยามปกติ ก็ใหšการสงเคราะหŤตามโอกาส เชŠน สงเคราะหŤคนชรา 

สงเคราะหŤคนพิการ การจัดเขตอภัยทานในวัด หรือสงเคราะหŤโดยประการอ่ืน ขšอนี้มุŠง

เอาเฉพาะการชŠวยเหลือเกื้อกูลบุคคลหรือสรรพสัตวŤ ทั้งที่เปŨนการประจำหรือเปŨนการ

ชั่วคราว (พระธรรมปริยัติโสภณ (วรวิทยŤ), 2548: 57 - 59) 

 จะเห็นไดšวŠา วิธีการเผยแผŠพระพุทธศาสนาเชิงรุกในสมัยพุทธกาล พบวŠา 

คุณสมบัตินักเผยแผŠ ลีลาการสอน และหลักคำสอนเปŨนสิ่งสำคัญเบื้องตšนที่ดึงดูดผูšฟŦง 

การเผยแผŠพระพุทธศาสนาของพระพุทธเจšาตั้งแตŠเริ่มประกาศพระศาสนาใชšวิธีเผยแผŠ

แบบเชิงรุก คือ การเสด็จเขšาไปหาผูšนำทางศาสนา การเมืองและทางเศรษฐกิจการเสนอ

คำสอนที่เปŨนแกŠนแทšของพระพุทธศาสนา การเย่ียมเยียนตามบšานเรือนตŠาง ๆ การ

บริการชุมชน ใหšคำแนะนำ การดำรงชีวิตอยŠางมีความสุข การปรับพระองคŤใหšเขšากับ

วัฒนธรรมทšองถ่ิน เปŨนตšน จึงทำใหšการเผยแผŠประสบความสำเร็จในยุคสมัยของพระองคŤ 

ในยุคหลังพุทธกาล รูปแบบการเผยแผŠธรรมะที่รุŠงเรืองที่สุด คือ สมัยของพระเจšาอโศก

มหาราช พระองคŤเปŨนพระธรรมราชาทรงใชšหลักพระพุทธศาสนาในการปกครอง

ประชาชน นอกจากนี้ พระองคŤสŠงสมณทูตไปเผยแผŠยังประเทศตŠาง ๆ การเผยแผŠเชิงรุก

ในประเทศไทยที่โดดเดŠนของพระสงฆŤ คือการศึกษาสงเคราะหŤ ไดšแกŠ การชŠวยเหลือ

ประชาชนทางการศึกษา และสาธารณสงเคราะหŤ ไดšแกŠ ทำงานสาธารณประโยชนŤตŠาง ๆ 

แกŠชุมชน รูปแบบการจัดกิจกรรมในสวน คือ การจัดกิจกรรมทางศาสนาโดยการนิมนตŤ



วารสารวิชาการพระพุทธศาสนาเขตลุŠมแมŠน้ำโขง 

 

ปŘที่ 4 ฉบับที ่1 ประจำเดือนมกราคม -  มิถุนายน 2564   72 
 

พระสงฆŤมาแสดงพระธรรมเทศนา ทำบุญตักบาตรถวายสังฆทานเปŨนตšน เปŨนการนำวัด

มาสูŠชุมชนในรูปแบบของคนเมืองหลวงที่มีเวลานšอย เปŨนตšน 

บทสรุป 

 จากการศึกษาแนวคิด ทฤษฎีภาวะผูšนำในการเผยแผŠพระพุทธศาสนาในสังคม

ปŦจจุบัน พบวŠา มีผูšใหšความหมาย คุณลักษณะ ประเภท บทบาทหนšาที่ และทฤษฎี

เก่ียวกับผูšนำและภาวะผูšนำ ในความคิดที่หลากหลายแลšว ทำใหšทราบวŠาทฤษฎีผูšนำเชิง

ปฏิรูป เปŨนทฤษฎีที่มีจุดเดŠนกวŠาทฤษฎีภาวะผูšนำแบบอ่ืน สมควรนำมาใชšกับผูšนำหรือ

องคŤกรในปŦจจุบัน เพราะเปŨนทฤษฎีที่มุŠงเนšน เก่ียวกับการประพฤติตนใหšเปŨนที่นับถือ

ศรัทธา การมีวิสัยทัศนŤกวšางไกล ทำงานเพ่ือประโยชนŤสŠวนรวมมากกวŠาสŠวนตน สรšางแรง

บันดาลใจใหšมีความพยายาม สŠงเสริมใหšมีความคิดริเริ่มสรšางสรรคŤ สามารถมอบหมาย

งาน ใหšรับผิดชอบที่เหมาะสมแตŠละบุคคล และใหšมีความสามารถในการติดตŠอสื่อสาร 

ซึ่งกระบวนการดังกลŠาวนั้น เปŨนตัวผลักดันการขับเคลื่อนไปของหนŠวยงาน องคŤกรตŠาง ๆ ทั้ง

ภาครัฐและเอกชนใหšดำเนินงานดšวยความคลŠองตัว เปŨนการบูรณาการวิถีแหŠงความ

เจริญกšาวหนšาทั้งตŠอตนเองและผูšอ่ืน โดยเฉพาะบทบาทการเผยแผŠพระพุทธศาสนาก็ควร

เปŨ นไปเพ่ื อประโยชนŤ ของคนเปŨ นสŠ วนมาก ดั งที่ ปรากฏในครั้ งสมั ยพุ ทธกาลวŠ า                    

การกระทำสิ่งตŠาง ๆ ก็เพื่อประโยชนŤสุข เพื่อความเก้ือกูลแกŠเพื่อนมนุษยŤ และเทวดาทั้งหลาย

ดังนั้นจะเห็นไดšวŠารูปแบบการเผยแผŠพระพุทธศาสนานั้นมีวิธีการเผยแผŠที่พระพุทธเจšาทรงใชš

บŠอย คือ การสนทนาธรรม บรรยายธรรม และการถามตอบปŦญหาธรรม มีวิธีเผยแผŠหลายวิธี 

ไดšแกŠ การเขšาหาผูšนำทางศาสนา การเมือง เศรษฐกิจ และสังคม การปฏิวัติหลักคำสอนหรือ

ความเชื่อศาสนาดั้งเดิม การปฏิรูป การเสนอหลักคำสอนที่เปŨนแกŠนแทšของพระพุทธศาสนา 

การปฏิบัติเชิงรุกหรือเยี่ยมเยียนตามบšาน การบริการชุมชน การใชšปาฏิหาริยŤตŠาง ๆ การ

ปรับตัวใหšเขšากับวัฒนธรรมทšองถิ่น และการเผยแผŠดšวยบุคลิกภาพ ซึ่งรูปแบบและวิธีการเผย

แผŠพระพุทธศาสนาสมัยพุทธกาลดังกลŠาว  

 สŠวนการเผยแผŠพระพุทธศาสนาสมัยปŦจจุบัน มีวิธีที่ปรับปรุงใหšเหมาะสมกับการ

เปลี่ยนแปลงของโลกในปŦจจุบัน การแสดงธรรม ก็จะผŠานสื่อ เชŠน สถานีวิทยุ สถานีโทรทัศนŤ 

สิ่งพิมพŤหรือหนังสือธรรมะตŠาง ๆ ตลอดทั้งการเปŨนพิธีกร มัคคุเทศกŤ เปŨนตšน ซึ่งผูšนำการเผย



วารสารวิชาการพระพุทธศาสนาเขตลุŠมแมŠน้ำโขง 

 

ปŘที่ 4 ฉบับที ่1 ประจำเดือนมกราคม -  มิถุนายน 2564   73 
 

แผŠพระพุทธศาสนา ก็มีอำนาจหนšาที่ใหšกระทำไดš โดยมีพระราชบัญญัติ ระเบียบ และแผน

แมŠบทรองรบัสนับสนุน ไดšแกŠ พระราชบัญญัติคณะสงฆŤ พ.ศ. 2505 (แกšไขฉบับที่ 2) 

พ.ศ. 2535 ระเบียบมหาเถรสมาคมวŠาดšวยการเผยแผŠพระพุทธศาสนา พ.ศ. 2550 และแผน

แมŠบทการเผยแผŠพระพุทธศาสนาแหŠงชาติ  พ.ศ.2554-2559 ซึ่ งออกโดยสำนักงาน

พระพุทธศาสนาแหŠงชาติ ซึ่งผูšนำทุกองคŤกร ทั้งพระภิกษุและฆราวาส ก็ไดšชŠวยกันเผยแผŠ

ในชŠองทางตŠาง ๆ โดยไดšรับการสนับสนุนเงินทุน สถานที่จากพุทธศาสนิกชนอยŠางเต็มที่ 

เพ่ือใหšพระพุทธศาสนาไดšเผยแผŠกวšางไกลใหšทั่วถึงท้ังในประเทศและอีกหลายประเทศทั่ว

โลก  

เอกสารอšางองิ 

ก. ขšอมูลปฐมภูม ิ

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2535). พระไตรปŗฎกภาษาบาลี ฉบับมหาจุฬาเตปŗฏกํ 

2500. กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพŤมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

________. (2539). พระไตรปŗฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพŤมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

ข. ขšอมูลทุติยภูมิ 

(1) หนังสือ 

กรมการศาสนา. (2540). ปŦจจัยที่สŠงผลตŠอความสำเร็จของเจšาอาวาสในการพัฒนาวัดใหš

เปŨนศูนยŤกลางชุมชน. กรุงเทพมหานคร : โรงพิมพŤการศาสนา.  

กรมการศาสนา. (2535). วินัยบัญญัตินักธรรมชั้นตรี. กรุงเทพมหานคร : โรงพิมพŤการ

ศาสนา.  

ทิ น พันธุŤ  น าคะตะ. (2543 ). พระพุทธศาสนากับสั งคมไทย . พิ มพŤ ครั้ งที่  2 . 

กรุงเทพมหานคร : หจก.สหายบล็อกและการพิมพŤ.  

พระเทพปริยัติสุธี (วรวิทยŤ คงฺคปťฺโญ). (2545). การคณะสงฆŤและการพระศาสนา. 

กรุงเทพมหานคร : มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.  

พระธรรมโกศาจารยŤ (ประยูร ธมฺมจิตฺโต). (2548). การเผยแผŠเชิงรุก. กรุงเทพมหานคร : 

โรงพิมพŤมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.  



วารสารวิชาการพระพุทธศาสนาเขตลุŠมแมŠน้ำโขง 

 

ปŘที่ 4 ฉบับที ่1 ประจำเดือนมกราคม -  มิถุนายน 2564   74 
 

พระธรรมปริยัติ โสภณ (วรวิทยŤ ). (2548). การคณะสงฆŤและการพระศาสนา . 

กรุงเทพมหานคร : โรงพิมพŤมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.  

พระพรหมคุณาภรณŤ (ป.อ.ปยุตฺโต). (2553). หลักสูตรอารยชน. กรุงเทพมหานคร : โรง

พิมพŤธรรมสภา.  

พิสิฐ เจริญสุข. (2539). คูŠมือการเผยแผŠพระพุทธศาสนา. กรุงเทพมหานคร : กลุŠม

วิชาการพระพุทธศาสนาและจริยศึกษา กองศาสนศึกษา กรมการศาสนา 

กระทรวงศึกษาธิการ.  

สำนักงานคณะกรรมการการศึกษาแหŠงชาติ. (2544). การกลับมาของพระพุทธศาสนา 

“พระเอก” ของการศึกษาใหมŠ. กรุงเทพมหานคร : หจก. พิมพŤลายสือ.  

สิทธิ์ บุตรอินทรŤ. (2533). พระพุทธศาสนา. กรุงเทพมหานคร : ไทยวัฒนาพานิช.  

 

 

 


