
หู่ เติ้งโจว:  
ประวัติศาสตร์การสร้างระบบ 
การศึกษาอิสลามในจีน 

Hu Dengzhou: The history of 
the creation of the Islamic education 

system in China 
 

 

ธนโชติ ประหยัดทรัพย1์  

Thanachot Prahyadsap 

อับดุลรอนิง สอืแต2* 

Abdulroning Suetair 
 
 
 

 
 
 

 
1 นิสิตปริญญาเอก (สาขาอิสลามศึกษาและมุสลิมศึกษา) คณะวิทยาการอิสลาม มหาวิทยาลัยสงขลานครินทร์ 
 181 หมู่ที่ 6 ถนนเจริญประดิษฐ์ ตำบลรูสะมิแล อำเภอเมือง จังหวัดปัตตานี 94000 
 Doctoral student (Islamic and Muslim Studies) Faculty of Islamic Sciences, Prince of Songkla University, Pattani campus. 
 181 Charoenpradit Rd, Rusamilae, Muang, Pattani 94000 

2 อาจารย์ที่ปรึกษา ผู้ช่วยศาสตรจารย์ ดร., อาจารย์ คณะวิทยาการอิสลาม มหาวิทยาลัยสงขลานครินทร์ 
 181 หมู่ที่ 6 ถนนเจริญประดิษฐ์ ตำบลรูสะมิแล อำเภอเมือง จังหวัดปัตตานี 94000 
 Assistant Professor Ph.D. (Middle East Studies), Lecture Faculty of Islamic Sciences, Prince of Songkhla University,  
 Pattani Campus. 181 Charoenpradit Rd, Rusamilae, Muang, Pattani 94000 

*Corresponding author, e-mail: suetair@gmail.com 

1 
 

รับบทความ 24 มกราคม 2567 
แก้ไขบทความ 30 พฤษภาคม 2567 
ตอบรับบทความ 4 มิถุนายน 2567 



8 

 

Journal of Integrated Sciences 
College of Interdisciplinary Studies, Thammasat University 
วารสารสหวิทยาการ วิทยาลัยสหวิทยาการ มหาวิทยาลัยธรรมศาสตร์ 
(มกราคม - มถิุนายน 2567) 

บทคัดย่อ 
 ในยุคสมัยของราชวงศ์หมิงมีบุคลากรชาวหุยหรือชาวมุสลิมที่มีชื่อเสียงค่อนข้างน้อย เมื่อเทียบกับ   
ยุคสมัยของราชวงศ์หยวนที่ชาวมุสลิมต่างเข้าไปมีส่วนสำคัญในราชสำนัก ขณะที่ชาวหุยในช่วงราชวงศ์หมิง 
พบว่าเอกสารทางประวัติศาสตร์ส่วนใหญ่ได้มุ่งเน้นในการนำเสนอ เจิ้งเหอ (Zheng He ค.ศ. 1371–1435)  
ชาวมุสลิมหุยที ่ประสบความสำเร็จ อย่างไรก็ตามเอกสารประวัติศาสตร์มุสลิมจีน โดยเฉพาะเอกสารใน
ภาษาไทยยังไมพ่บว่ามีการกล่าวถึง หู่ เติ้งโจว (Hu Dengzhou 胡登洲 ค.ศ. 1522–1597) ซึ่งเป็นนักวิชาการ
ผู้ทรงอิทธิพลทางความคิดของมุสลิมจีนที่มีชีวิตในยุคหลังจากเจิ้งเหอ ดังนั้นบทความฉบับนี้จึงมีวัตถุประสงค์
เพ่ือศึกษาและนำเสนอถึงประวัติของ หู่ เติ้งโจว และผลงานของเขาที่มีต่อชุมชนมุสลิมจีน 

ผลการศึกษาพบว่า หู่ เติ้งโจว เป็นชาวหุยที่มีฐานะค่อนข้างร่ำรวย ผู้ซึ่งได้รับอิทธิพลคำสอนอิสลาม
ศึกษาจากกลุ่มนักวิชาการเปอร์เซียและอาหรับ โดยเฉพาะจากเมืองบุคอรอ หลังจากที่  หู่ เติ้งโจว ได้พบและ
ศึกษาเล่าเรียนกับชีคคนหนึ่งในคณะทูตจากอาณาจักรข่านแห่งบุคอรอที่ปักก่ิงแล้ว เขาจึงได้กลับมายังบ้านเกิด
และฟื้นฟูอิสลามด้วยการสร้างระบบการศึกษาที ่เรียกว่า  จิงถัง เจียวอ้ี (Jingtang Jiaoyu, 經堂教育)        
จนได้รับการสนับสนุนจากชุมชน นำไปสู่การสร้างโรงเรียนสอนอิสลามศึกษาและสร้างบุคลากรรุ่นหลังที่มี
คุณภาพ 
 
คำสำคัญ :  หู่ เติ้งโจว จีน หุย จิงถัง 

Abstract 
 During the Ming Dynasty, the Hui people were relatively less well-known Muslims 
compared to the Yuan Dynasty era where Muslims had a significant presence in the imperial 
court. With regard to the Hui people during the Ming Dynasty, most historical documents focus 
on presenting Zheng He (1371–1435) , a successful Hui Muslim. However, in Chinese Muslim 
historical documents, especially those in the Thai language, there is no mention of Hu 
Dengzhou (胡登洲 1522–1597), an influential scholar of Chinese Muslim thought who lived 
after Zheng He. Therefore, this article aims to study and present the history of Hu Dengzhou 
and his contributions to the Chinese Muslim community. 
 From the research, it was found that Hu Dengzhou was an upper-middle-class Hui 
Muslim who was influenced by the teachings of Islamic studies by Persian and Arab scholars, 
especially those from Bukhara. After Hu Dengzhou met and studied with a Sheikh in the 
diplomatic corps from the Khanate of Bukhara Kingdom in Beijing, he returned to his 
hometown and revived Islam by creating an educational system known as “Jingtang Jiaoyu”  
(經堂教育), which gained the support of the community. This eventually led to the creation 
of Islamic studies schools and the establishment of the subsequent generations of qualified 
personnel. 
 
Keywords: Hu Dengzhou, China, Hui, Jingtang. 



9 

 

ปีที่ 21 ฉบับท่ี 1 

(มกราคม - มิถุนายน 2567) 

บทนำ  
 การตอบสนองต่อวิกฤติการณ์ของชุมชนมุสลิมนั้นมีความหลากหลายและมีกระบวนการที่แตกต่างกัน 
แต่มักถูกตีความให้เกิดความเข้าใจว่า การตอบโต้วิกฤติการณ์ต่าง ๆ จะต้องใช้กระบวนการที่มีความรุนแรงที่
นำไปสู่ความสูญเสีย ซึ่งเป็นความเข้าใจที่บิดเบือนภายในสังคมมุสลิมและเป็นภาพลักษณ์ท่ีถูกนำเสนอออกไปสู่
สาธารณชนอันเนื่องมาจากข้อจำกัดในงานศึกษาเกี่ยวกับมุสลิมศึกษาที่อธิบายถึงกระบวนการในการตอบสนอง
วิกฤติการณ์ต่าง ๆ และกระบวนการสร้างชุมชนมุสลิมในอดีต  
 ในยุคสมัยของท่านศาสนทูตมุหัมมัด ได้มีการสร้างชุมชนมุสลิมในนครมาดีนะฮ์และตอบสนองต่อภัย
คุกคามต่าง ๆ ผ่านกระบวนการที่หลากหลายและมีความยืดหยุ่น เช่น การอพยพ1 การทำสนธิสัญญา2 และ
การให้อภัย3 เป็นต้น รวมไปถึงในด้านการศึกษาก็พบว่า ท่านศาสนทูตมุหัมมัดสนับสนุนให้สาวกรุ่นใหม่ที่
เติบโตมาในนครมาดีนะฮ์ได้ศึกษาถึงศาสตร์ต่าง ๆ นอกเหนือจากอิสลามศึกษา โดยเฉพาะการที่พระองค์ได้สั่ง
ให้ เซด อิบนุษาบิต (Zayd Ibn Thabit, زيد بن ثابت ค.ศ. 611-665) เรียนภาษาของชาวยิว4 ดังนั้น จึงเป็น
ที ่ประจักษ์ว่าศาสนาอิสลามให้ความสำคัญกับการศึกษาและไม่ปิดกั ้นในการเรียนรู ้แบบสหวิทยาการ          
เฉกเช่นเดียวกับชุมชนมุสลิมหุยในประเทศจีนที่ได้สร้างชุมชนมุสลิมภายใต้รัฐที่ไม่ใช่อิสลามควบคู่ไปกับการให้
ความสำคัญด้านการศึกษาแบบสหวิทยาการ นอกจากนี้ยังพบว่า ราชสำนักจีนช่วงราชวงศ์หมิงต้องการฟื้นฟู
วัฒนธรรมของชาวฮั่นและส่งเสริมลัทธิขงจื้ออย่างจริงจัง จึงบังคับให้พลเมืองที่อยู่ในแผ่นดินจีนปรับตัวและ
หลอมรวมสู่สังคมกระแสหลักไม่ว่าจะเป็นในด้านภาษา การแต่งกาย และพิธีกรรมต่าง ๆ  โดยมีจุดมุ่งหมายใน
การกลืนกลายชนกลุ่มน้อยต่าง ๆ ให้กลายเป็นชาวฮั่น เริ่มต้นจากการศึกษา ที่ราชสำนักหมิงได้ก่อตั้งโรงเรยีน
ขึ้นมากมายตั้งแต่ระดับหมู่บ้านไปจนถึงระดับมณฑล ซึ่งหลักสูตรของทุกโรงเรียนจะเน้นใช้ภาษาจีนและเนื้อหา
ของลัทธิขงจื๊อเป็นหลัก โดยที่เยาวชนมุสลิมหุยส่วนใหญ่ต่างก็เข้าศึกษาในโรงเรียนของรัฐเหล่านี้เพื่อโอกาสใน
การเข้าไปรับราชการในราชสำนักหมิง (Liu, 2007) 
 เงื่อนไขดังกล่าวส่งผลให้ชาวมุสลิมหุยละทิ้งอัตลักษณ์ดั้งเดิมของตนเอง โดยเฉพาะในด้านภาษาที่เคย
ใช้ภาษาอาหรับ-เปอร์เซียเพื่อสื่อสารภายในชุมชน ภาษาจีนจึงได้กลายเป็นภาษาที่ชาวมุสลิมหุยนิยมใช้กัน
อย่างแพร่หลาย ทำให้พวกเขาไม่สามารถเข้าใจเนื้อหาคำสอนอิสลามที่เขียนเป็นภาษาอาหรับ ผลสืบเนื่องจาก
เหตุการณ์นี้ชุมชนมุสลิมหุยจึงต้องเผชิญกับสถานการณ์ขาดแคลนหนังสือและนักวิชาการอิสลาม ทั้งการแปลที่
ไม่ชัดเจน และการใช้คำอธิบายก็ไม่มีมูล โดยในภาษาจีนเรียกปรากฏการณ์ครั้งนี้ว่า 經文匱乏,學人寥落 
หมายถึง ภาวะขาดแคลนตำราและนักวิชาการ (Yu and Lei, 2001, p. 513)  

กระทั่งในรัชสมัยสมเด็จพระจักรพรรดิว่านลี่ (Wanli Emperor, 萬歷 ค.ศ. 1572–1620) ณ มณฑล
ส่านซี นักวิชาการมุสลิมหุย ชื่อว่า หู่ เติ้งโจว ได้ตอบสนองวิกฤติการณ์ดังกล่าวด้วยกระบวนการที่ปราศจาก

 
1 ท่านศาสนาทูตมุหัมมัดเคยสั่งให้กลุ่มมสุลิมที่อพยพไปยังหะบะชะฮ์สองครั้ง กลุ่มที่อพยพครั้งแรก นำโดยทา่นอุษมาน อิบนุอัฟฟาน พร้อมกับกลุ่ม
มุสลิมทั้งหมด 15 ท่าน (บุรุษ 11 ทา่น สตรี 4 ท่าน) ส่วนการอพยพครั้งที่สอง นำโดยท่านญะอ์ฟัร อิบน ุอบฏีอลิบ พร้อมกับกลุ่มมุสลิมบุรุษ 82 
ท่าน เพื่อหลกีเล่ียงจากภัยคุกคามที่นครมักกะฮ์ (Al-Sandi, 2008, pp. 214) 
2 ท่านศาสนทูตมุหัมมัดเคยทำสนธิสัญญากับกลุ่มพหุเทวนยิมในนครมักกะฮ์และชนเผ่าชาวยวิรอบนครมาดีนะฮ์ เพือ่หลกีเล่ียงจากการเผชิญหน้า
ทางทหาร 
3 ท่านศาสนทูตมุหัมมัดเคยให้อภัยแก่กลุม่พหุเทวนิยมในนครมักกะฮ์ทั้งหมด ในวันที่สามารถพิชิตนครมักกะฮ์ 
4 ปรากฏในหนังสือบันทึกพระวจนะของท่านศาสนทูตมุหัมมัด ฉบบัของติรมีซีย์ระบุว่า ท่านศาสนทูตมุหัมมัดได้สั่งให้เด็กหนุ่มชื่อ เซด อิบนุษาบิต 
เรียนภาษาของชาวยิว (ตัวบทภาษาอาหรับ:  َنْ كيتَابي يَ هُود ُ عَلَيْهي وَسَلهمَ أَنْ أتََ عَلهمَ لَهُ كَليمَاتٍ مي ซ่ึงในเวลาต่อมาเซด ได้ก้าว (أمََرَنِي رَسُولُ اللَّهي صَلهى اللَّه

ขึ้นมาเป็นราชเลขานุการในพระองค์ ท่านศาสนทูตมุหัมมัด และเป็นผู้ที่ได้รับคำสั่งให้ทำหน้าที่บันทึกคัมภีรอ์ัลกุรอาน (Al-Tirmidhi, 2000) 



10 

 

Journal of Integrated Sciences 
College of Interdisciplinary Studies, Thammasat University 
วารสารสหวิทยาการ วิทยาลัยสหวิทยาการ มหาวิทยาลัยธรรมศาสตร์ 
(มกราคม - มถิุนายน 2567) 

ความรุนแรง โดยได้สร้างระบบการศึกษาที่เรียกว่า จิงถัง เจียวอ้ี (Jingtang Jiaoyu, 經堂教育) ซึ่งระบบ
การศึกษานี้เกิดจากการที่เขาได้พยายามแปลตำราอิสลามศึกษาจากภาษาอาหรับและภาษาเปอร์เซียมาเป็น
ภาษาจีน และพยายามอธิบายคำสอนอิสลามผ่านจริยธรรมของขงจื้อเพื่อให้มุสลิมหุยกลับมาสนใจในคุณค่า
ของคำสอนอิสลาม ตลอดจนเพื่อสร้างความชอบธรรมให้กับศาสนาอิสลามได้ดำรงอยู่ต่อไปในอาณาจักรจีน   
ที่พลเมืองส่วนใหญ่ไม่ใช่มุสลิม ทั้งนี้จะเห็นได้ว่า หู่ เติ ้งโจว เป็นนักวิชาการอิสลามที่มีความสำคัญต่อทั้ง
ประวัติศาสตร์อิสลามในจีน และพัฒนาการเกี ่ยวกับสำนักคิดฮานาฟี5 (The Hanafi school,  ٱلْمَذْهَب

เนื่องจากภูมิหลังของ หู่ เติ้งโจว เขาไดย้ึดถือตามสำนักคิดฮานาฟีอย่างเคร่งครัดและดำเนินการสร้าง (ٱلْحَنَفِيّ 
ระบบการศึกษานี้ขึ้นมาเพื่อเป็นรากฐานให้กับมุสลิมจีนเกิดเป็นอัตลักษณ์ของตนเองผ่านสำนักคิดฮานาฟี (Yu 
and Lei, 2001, p.513) อีกทั ้งคำว่า 阿布·哈尼法 (อบูฮานีฟา) ซึ ่งหมายถึงอิหม่ามอบูฮานีฟะฮ์ (Abu 
Hanifa, ค.ศ. 699- 767) ได้ถูกปรากฏในจารึกบนหลุมฝังศพของเขาถึง 3 ครั้ง การฟ้ืนฟูสำนักคิดฮานาฟีในจีน
ของ หู่ เติ้งโจว จึงกลายเป็นพื้นฐานที่สำคัญของมุสลิมหุยทั้งในจีน พม่า6 และไทย7 แม้ว่าพวกเขาจะย้ายถิ่น
ฐานออกจากต้นทาง ทว่าพวกเขายังคงยึดมั่นในสำนักคิดฮานาฟีมาจนถึงปัจจุบัน 

อย่างไรก็ตาม เมื่อศึกษาถึงมุสลิมหุยที่มีบทบาทในราชวงศ์หมิงส่วนใหญ่จะมุ่งเน้นไปยังมุสลิมหุย เช่น 
ผลงานของสิทธิพล เครือรัฐติกาล ในบทความ “มรดกของเจิ้งเหอในเอเชียตะวันออกเฉียงใต้” ที่ศึกษาบทบาท
ทางทหารของเจิ้งเหอ (Zheng He ค.ศ. 1371–1435) ผลงานของ Kristian Petersen ในบทความ “The 
Heart of Wang Daiyu’s Philosophy: The Seven Subtleties of Islamic Spiritual Physiology”           
ที่ศึกษาถึงปรัชญาของหวัง ไดหยู (Wang Daiyu, 王岱輿 ค.ศ. 1584–1670) และผลงานของ Sachiko 
Murata ในหนังสือ “The Sage Learning of Liu Zhi: Islamic Thought in Confucian Terms” ที่ศึกษา
ถึงมุมมองของชีคศอลิห์ ลิวชี8 (Liu Zhi, 劉智 ค.ศ. 1669–1764) เกี่ยวกับความสัมพันธ์ระหว่างศาสนา
อิสลามและลัทธิขงจื้อ (Li Gang, 2021) ขณะที่งานศึกษาเกี่ยวกับ หู่ เติ้งโจว ทั้งในแวดวงวิชาการตะวันตกและ
ไทยยังมีค่อนข้างน้อย ดังนั้นบทความฉบับนี้จะศึกษาและนำเสนอถึงภูมิหลังของ หู่ เติ้งโจว (Hu Dengzhou, 
胡登洲 ค.ศ. 1522–1597) นักวิชาการผู้ทรงอิทธิพลทางความคิดของมุสลิมหุย และเนื ้อหาของระบบ
การศึกษาจิงถัง ซึ่งใช้วิธีวิจัยทางประวัติศาสตร์ที่มุ ่งเน้นการศึกษาจากเอกสารภาษาจีนและเอกสารภาษา
อาหรับเป็นหลักเพื่อให้ได้ข้อมูลจากมุมมองของนักวิชาการอิสลามและนักวิชาการจีนเป็นสำคัญ ร่วมกับ
การศึกษาเอกสารชั้นรอง เช่น บทความภาษาอังกฤษ มาช่วยเสริมในบางประเด็นผ่านการนำเสนอที่แบ่ง
ออกเป็น 4 ส่วน ได้แก่ 1) วิกฤติการณ์ชุมชนมุสลิมจีนในยุคราชวงศ์หมิง 2) ประวัติของ หู่ เติ้งโจว 3) เนื้อหา
ของระบบการศึกษาจิงถัง เจียวอ้ี และ 4) ผลของการสร้างระบบการศึกษาจิงถัง 

 

 
5 สำนักคิดฮานาฟีเป็นสำนักคิดหนึ่งในสีส่ำนักคิดทางนิติศาสตร์อิสลามของนิกายซุนนี เป็นสำนักคิดที่เก่าที่สุดและมอีิหม่ามอบูฮานีฟะฮ์ เป็นผู้
วางรากฐานทฤษฎีทางนิติศาสตร์อิสลาม ซ่ึงเผยแพรไ่ด้รับการเผยแพร่โดยลกูศิษย์ของเขาสองท่าน คือ อบูยูซุฟ อัลอันศอรีย์ (729–798) และมูฮัม
หมัด อัชชัยบานี (750–805) นอกจากนีส้ำนักคิดฮานาฟีมกัจะเป็นสำนกัคิดที่ได้รับการสนับสนุนจากรัฐอิสลามในอดีตมาตลอด เช่น อาณาจักรอบั
บาซียะฮ์ อาณาจกัรข่านแห่งบุคอรอ และอาณาจกัรออตโตมาน  
6 มุสลิมหุยในพม่า ถูกเรียกวา่ ปันเทย์ มาจากภาษาพมา่คำวา่ ปา-ติ โดยชาวพมา่ใช้เรียกมุสลิมหุยที่มาจากมณฑลยูนนาน (Atwill, 2005) 
7 ชาวมุสลิมหยุที่อพยพมาตั้งถิ่นฐานในภาคเหนือของประเทศไทยถูกเรียกว่า จีนฮ่อ หรือมุสลิมฮ่อ (Suchart Setthamalinee, 2010) 
8 ชื่อมุสลิมคือ ศอลิห์ และชื่อจีนคือ ลิวช ีงานเขียนของเขาสว่นใหญ่เน้นการอภิปรายถึงสถานะของพระเจ้าเทียบเคียงกับลัทธิขงจื้อเพื่อสร้างความ
เข้าใจให้กับผู้สนใจในอิสลามและมุสลิมจีนบางส่วนที่ทอดทิ้งคำสอนอิสลาม โดยเขายึดหลกัในกระบวนการอภิปรายตามสำนักคิดมาตุรีดียะฮ์
(Zhang, Wan Xin & Jan Al Azhari, 2021) 



11 

 

ปีที่ 21 ฉบับท่ี 1 

(มกราคม - มิถุนายน 2567) 

1. วิกฤติการณข์องชุมชนมุสลมิหุยในยุคราชวงศ์หมิง 

อิสลามเป็นศาสนาของชนกลุ่มน้อยในจีนมาโดยตลอด ชาวมุสลิมในจีนเข้ามาตั้งถิ่นฐานและเข้าสู่การ
เป็นประชากรภายใต้ข้อบังคับของราชวงศ์ถัง (Tang, 唐 ค.ศ. 618–907) และราชวงศ์ซ่ง (Song, 宋             

ค.ศ. 960–1279) จนมาสู่การกระจายตัวไปทั่วประเทศจีนในฐานะผู้ช่วยของราชวงศ์หยวน (Yuan, 元朝  
ค.ศ. 1271–1368) และท้ายที่สุดลงเอยด้วยการผสมผสานกับวัฒนธรรมชาวฮ่ันที่เป็นวัฒนธรรมจีนกระแสหลัก 
ซึ่งปรากฏชัดในช่วงราชวงศ์หมิง (Ming, 大明 ค.ศ. 1368–1644) และราชวงศ์ฉิง (Qing, 大清 ค.ศ. 1636–
1912) 

ทั้งนี้เนื่องจากชุมชนมุสลิมหุยที่เก่าแก่ที่สุดมีถิ่นฐานอยู่ในเมืองซีอาน มณฑลส่านซี ดังนั้นการศึกษา
มุสลิมหุยในพื้นท่ีดังกล่าวจะสามารถแสดงให้เห็นถึงกระบวนการทั้งหมดในการสร้างอัตลักษณ์ของมุสลิมหุยทั้ง
ในอดีตจนถึงปัจจุบัน โดยพบว่า บรรพบุรุษของชุมชนมุสลิมหุยในเมืองซีอาน คือชาวมุสลิมอาหรับและ
เปอร์เซียที่เข้ามาตั้งถิ่นฐานเป็นพ่อค้าและทหารในสมัยราชวงศ์ถังและราชวงศ์ซ่ง โดยทางราชสำนักจีนในยุค
ดังกล่าวได้จัดการกับมุสลิมหุยเหมือนกับชาวต่างชาติอื ่น ๆ และจัดให้พวกเขาอยู่ในกลุ่มพ่อค้าต่างชาติ 
(Fanshang/Hushing, 蕃商/胡商) ซ่ึงห้ามไม่ให้พวกเขาหลอมรวมเข้ากับสังคมของจีน แต่สามารถแสดงออก
ทางวัฒนธรรมไดอ้ย่างสมบูรณ์ (Chang, 1987)  

จนกระทั่งในราชวงศ์หยวน ชาวมุสลิมหุยได้ถูกยกระดับจากชาวต่างชาติมาสู่การเป็นพลเมืองของจีน 
ในช่วงแรกชาวมุสลิมหุยทำหน้าที่เป็นจุดเชื่อมต่อระหว่างวัฒนธรรมจีนและอิสลามในแผ่นดินจีน โดยพันธกิจ
หลักของชาวมุสลิมหุยคือการรักษาความสมบูรณ์ทางชาติพันธุ ์และยืนยันสถานะของพวกเขาในฐานะ  
ผู ้อยู ่อาศัยโดยชอบธรรมในแผ่นดินจีน ทั ้งนี้ ผลงานทางวิชาการของชาวมุสลิมหุยในช่วงราชวงศ์หยวน 
ส่วนใหญ่มีเนื้อหาเกี่ยวกับดาราศาสตร์ ปฏิทิน วิทยาศาสตร์ และการแพทย์ โดยเห็นได้จากหลักฐานการก่อตั้ง
ของสถาบันต่าง ๆ ได้แก่ สถาบันดาราศาสตร์อิสลาม (Huihui Sitian Jian, 囘囘司天監) สถาบันทาง
การแพทย์ (Xiyu Yiyao Si, 西域醫藥司) และที ่สำคัญคือสถาบันอิสลามแห่งราชสำนักหยวน (Huihui 
Guozixue, 囘囘國子學) ก่อตั้งขึ้นใน ค.ศ. 1289 เพื่อสอนภาษาอิสติฟี (Yisitifei Wen, 亦思替非文)9 และ
ภาษาเปอร์เซีย เนื่องจากราชสำนักหยวนมองว่าภาษาเหล่านี้เป็นภาษาที่มีความสำคัญในทางการทูตและใช้ใน
การติดต่อราชการ (Qiu, 1996, p. 290) ผลทำให้ในช่วงราชวงศ์หยวน ชาวมุสลิมหุยยังคงสามารถรักษาและ
สืบทอดคำสอนของอิสลามได้อย่างสมบูรณ์ อย่างไรก็ตาม แม้ว่าจะมีการขยับสถานะทางสังคมได้สูงขึ้น        
แต่บริบทโดยรอบของชาวมุสลิมหุยยังคงมีความย้อนแย้งกัน กล่าวคือ แม้ศาสนาอิสลามในจีนจะแผ่ขยายเป็น
วงกว้าง แต่ในขณะเดียวกันก็สร้างความรู้สึกเกลียดชังต่อชนกลุ่มใหญ่ในจีนอย่าง ชาวฮั่น ซึ่งความเกลียดชังนี้
ส่งผลให้เกิดบรรยากาศแห่งความขัดแย้งในช่วงราชวงศ์หมิง สาเหตุเพราะชาวฮั่นส่วนใหญ่ยังคงมองว่ามุสลิม
หุยเป็นผู้ร่วมมือกับพวกมองโกลในการรุกรานจีน หรือเรียกว่า เซมู (Semu, 色目人) และแม้ว่ามุสลิมหุยจะ
ไม่ใช่ศัตรูโดยตรงดังเช่นชาวมองโกล แต่ก็ไม่ได้รับความไว้วางใจจากราชสำนักหมิง จึงทำให้ชุมชนมุสลิมหุย
ได้รับผลกระทบเป็นอย่างมาก ทั้งจากนโยบายของราชสำนักหมิงและปัญหาภายในชุมชนมุสลิมหุยที่ขาดแคลน
ทั้งตำราอิสลามศึกษาและนักวิชาการอิสลาม (Wang, 2022)  ดังนั้นผู้เขียนจึงได้สรุปวิกฤติของมุสลิมหุยในช่วง

 
9 ภาษาอิสติฟ ีหมายถึงภาษาที่ราชสำนักหยวนใช้เรียก ภาษาอาหรับ โดยมาจากภาษาอาหรับ คำวา่ มุสฏอฟา ( مصطفى) ซ่ึงเป็นฉายานามของ 

ศาสนทูตมุหัมมัด 



12 

 

Journal of Integrated Sciences 
College of Interdisciplinary Studies, Thammasat University 
วารสารสหวิทยาการ วิทยาลัยสหวิทยาการ มหาวิทยาลัยธรรมศาสตร์ 
(มกราคม - มถิุนายน 2567) 

ราชวงศ์หมิงที่เป็นผลสืบเนื่องมาจากนโยบายของทางราชสำนัก และวิกฤติที่เกิดขึ้นภายในชุมชนมุสลิมหุยเอง 
โดยมีรายละเอียดดังนี้  

1.1 วิกฤติที่เกิดขึ้นจากนโยบายของราชสำนักหมิง 
จูหยวนจาง หรือสมเด็จพระจักรพรรดิหงอู ่ (Hongwu Emperor, 洪武帝 ค.ศ. 1368–1398)         

ผู้ก่อตั้งราชวงศ์หมิงต้องการทำให้ “มุสลิมในจีน” ปรับตัวมาเป็น “มุสลิมจีน” พระองค์ได้ส่งเสริมนโยบาย 
จีนาภิวัตน์ (Sinicization)10 อย่างจริงจังหลังจากสถาปนาราชวงศ์หมิง เช่น การตั ้งชื ่อจะต้องใช้ชื ่อเป็น
ภาษาจีน สื่อสารกันด้วยภาษาจีน และแต่งกายตามวัฒนธรรมของจีน ทั้งนี้นโยบายจีนาภิวัฒน์ที่กล่าวมา
ข้างต้นถือเป็นการบังคับชนกลุ่มน้อยในรัฐให้ยอมรับในวัฒนธรรมของคนส่วนใหญ่  และเพื่อป้องกันการเพิ่มข้ึน
ของกลุ่มชาติพันธุ์อื่น ๆ จึงได้บังคับใช้ผ่านกฎหมายพิเศษเพื่อการกลืนกลายทางชาติพันธุ์  (Fathil, 2019) 
โดยเฉพาะกับชาวมองโกลและชาวมุสลิมหุย ดังที ่ปรากฏในประมวลกฎหมายราชวงศ์หมิง (Ming Law,       
大明律) ว่า  

ชาวมองโกลหรือเซมู (Semu, 色目人) จะได้รับการอนุญาตแต่งงานกับชาวฮ่ัน
เท่านั้น พวกเขาจะไม่ได้รับอนุญาตให้แต่งงานกันระหว่างพวกเขา ผู้ใดฝ่าฝืนจะถูก
เฆี่ยน 80 ครั้ง ชายและหญิงจะตกเป็นทาสของราชสำนัก (Liu, 1998, p.65) 

นอกจากนี้ กระบวนการจีนาภิวัฒน์ได้ลดบทบาทของมัสยิดเหลือไว้แค่การบริหารจัดการเรื่องพิธีกรรม
ทางศาสนาเท่าน ั ้น และกำหนดให้แต ่ละมัสย ิดมีผ ู ้ด ูแลสามคน (San Zhangjiao Zhi, 三掌教制)11 
ประกอบด้วย ญิมามุ (Yimamu, 伊瑪目) ทำหน้าที ่ เป ็นผู ้นำละหมาด หัยตุยบู (Haituibu, 海推布)         
ทำหน้าที่เทศนาประจำวันศุกร์ และมุอัซซิน (Muanjin, 穆安津) ทำหน้าที่ประกาศเชิญชวนให้มุสลิมปฏิบัติ
ศาสนกิจตามเวลา ทั้งนี้เนื่องมาจากการที่ผู้ดูแลมัสยิดทั้งสามคนเป็นข้าราชการที่สังกัดอยู่ในกระทรวงพิธีกรรม 
(Li bu, 禮部) และต้องสวมเครื่องแบบของทางราชการ รวมถึงการที่พวกเขาได้รับผลประโยชน์จากรัฐโดยตรง 
(Li Gang, 2021, p.49) การสืบทอดตำแหน่งทั้งสามดังกล่าวนี้จะถูกถ่ายโอนผ่านบุตรหลานและเครือญาติ
เท่านั้น ทำให้ผลกระทบจากนโยบายนี้นอกจากผลประโยชน์ที่ถูกจำกัดไว้สำหรับชนชั้นนำของมุสลิมหุย
บางส่วนแล้ว การศึกษาก็ถูกถ่ายทอดภายในครอบครัว ไม่ได้มีสถาบันการศึกษาอิสลามที่เป็นระบบ  (Liu, 
2007) และที่แย่ไปยิ่งกว่านั้น คือ บางมัสยิดมีความขัดแย้งเรื ่องผลประโยชน์ระหว่างผู้ดูแลมัสยิดทั้งสาม
ตำแหน่ง ทำให้พวกเขาไม่ได้พยายามสร้างความก้าวหน้าให้กับชุมชนของตนเอง และบางครั้งก็มีการการฝ่าฝืน
ต่อหลักการศาสนาอิสลามเพ่ือให้ได้มาซึ่งผลประโยชน์ส่วนตัว (Ma, 1988, p. 430) 

นอกจากนี้นโยบายทางด้านเศรษฐกิจของราชสำนักหมิงคือการเข้มงวดต่อการประมงและการขนส่ง
ทางทะเล เช่น ปี ค.ศ. 1394 ห้ามพลเมืองบริโภคและจำหน่ายสินค้าที่มาจากต่างประเทศ ปี ค.ศ. 1404    
ห้ามประชาชนครอบครองหรือสร้างเรือส่วนตัวและห้ามเอกชนส่งออกสินค้าทางทะเลเกือบสองศตวรรษ และที่
ย่ำแย่กว่านั้นคือ การห้ามประกอบอาชีพประมงระหว่างปี ค.ศ. 1384-1437 นอกจากนี้ยังห้ามไม่ให้พลเมือง
ติดต่อกับชาวต่างชาติ หากฝ่าฝืนจะถูกจำคุกเป็นเวลา 17 ปี (Siu, 2022) ซึ่งผลจากนโยบายดังกล่าว ทำให้
มุสลิมหุยถูกจำกัดพื้นที่ไม่สามารถเดินทางไปทำการค้าขายหรือศึกษาคำสอนอิสลามในต่างประเทศได้ รวมถึง

 
10 สมเด็จพระจักรพรรดิหงอู่ใช้คำวา่ 轉 相 化 導 ซ่ึง Yu Zhengui (1996, pp.115) อธิบายว่าคือการใช้ลัทธิขงจื้อเป็นกลไกที่สำคัญในการ
หลอมรวมให้ชนกลุ่มน้อยยอมจำนนตอ่ราชสำนักหมิงและละทิ้งความเชื่อดั้งเดิมของพวกเขา  
11 ระบบผู้ดูแลมัสยิดสามคน (三掌教制) สามารถเทียบได้กับคณะกรรมการอิสลามประจำมัสยิดในประเทศไทยที่มี “อิหม่าม”  ที่ทำหนา้ที่เป็นผู้นำศาสนา
อิสลามประจำมัสยิด “คอเต็บ” ที่ทำหนา้ที่เป็นผู้แสดงธรรมประจำมัสยิด และ “บิหลั่น” ที่ทำหนา้ที่ประกาศเชิญชวนให้มุสลิมปฏิบัติศาสนกจิตามเวลา 



13 

 

ปีที่ 21 ฉบับท่ี 1 

(มกราคม - มิถุนายน 2567) 

กลุ่มพ่อค้าและนักวิชาการจากโลกมุสลิมอ่ืน ๆ ก็ไม่สามารถเดินทางเข้ามาปฏิสัมพันธ์ได้อย่างในอดีตที่ผ่านมา 

1.2 วิกฤติการสืบทอดคำสอนอิสลามภายในชุมชนมุสลิมหุย  
แม้ว ่าชาวมุสล ิมหุยจะเผชิญกับสถานการณ์ที ่ถ ูกกลืนกลายทางชาติพ ันธ ุ ์จากนโยบายของ              

ราชสำนักหมิง แต่เมื่อพิจารณาในด้านประชากรของชาวมุสลิมหุยยังคงเป็นพลเมืองมุสลิมในจีนที่มีจำนวนมาก
และกระจายตัวอยู่ทุกพื้นที่ของแผ่นดินจีน12 ดังที่ปรากฏในงานวิจัยของเหอ เหยียน ที่นำเสนอว่ามีชาวมุสลิม
หุยในยุคราชวงศ์หมิงประมาณ 150,000-160,000 คน ตั้งถิ่นฐานในแผ่นดินจีน อันเป็นผลจากการที่พวกเขา
แต่งงานกับชาวฮั ่นทำให้จำนวนประชากรของชาวมุสลิมหุยเพิ ่มขึ ้นเป็นจำนวนมาก (He, 1992, p. 52) 
สอดคล้องกับงานวิจัยของดิลลอน (Dillon, 1999) ที่ได้กล่าวว่า ชาวมุสลิมหุยกระจัดกระจายไปทั่วประเทศจีน 
ส่วนใหญ่พ้ืนที่ที่พวกเขาตั้งถิ่นฐานจะถูกห้อมล้อมด้วยชาวฮ่ัน แต่พวกเขาตอบโต้ด้วยการสร้างชุมชนขึ้นมาใหม่ 
และสิ่งนี้ยังสะท้อนถึงข้อสังเกตของ มัตเตโอ ริชชี13 ทีว่่า มุสลิมในจีนมีอยู่ทุกหนทุกแห่ง พวกเขามีจำนวนมาก
จนสามารถสร้างครอบครัวได้หลายพันครอบครัว ซึ่งตั้งถิ่นฐานกระจัดกระจายในเกือบทุกมณฑลของประเทศ
จีน (Matteo, 1953, p. 107) 

อย่างไรก็ตาม ในมุมมองของนักวิชาการหลิวได้วิเคราะห์ว่า การกระจายตัวของมุสลิมหุยออกเป็น
ชุมชนเล็ก ๆ ถือเป็นผลกระทบจากนโยบายทางเศรษฐกิจของราชสำนักหมิงที่เข้มงวดโดยเฉพาะบริเวณท่าเรือ
ส่งออกสินค้า ทำให้มุสลิมหุยที่ส่วนใหญ่ประกอบอาชีพเป็นพ่อค้าต้องเปลี่ยนอาชีพไปเป็นเกษตรกรและ
โยกย้ายถิ่นฐานไปยังมณฑลต่าง ๆ ดังนั้นเมื่อพวกเขากลายเป็นชุมชนเล็ก ๆ ที่ถูกห้อมล้อมด้วยชาวฮั่น จึงเป็น
เรื่องยากที่จะสามารถพึ่งพาตนเองได้ ทั้งในด้านสาธารณูปโภค การศึกษา และเศรษฐกิจ โดยเฉพาะในด้าน
การศึกษาคำสอนอิสลามที่แต่ละชุมชนมีบุคลากรไม่เพียงพอ (Liu, 2007) และผลจากการที่ราชสำนักหมิง   
เข้ามาควบคุมผู้ดูแลมัสยิดทั้งสามตำแหน่งให้เข้าสู่ระบบราชการสังกัดอยู่ในกระทรวงพิธีกรรมดังที่ได้กล่าวมา
ข้างต้น ยังเป็นปัจจัยที่มีส่วนผลักดันให้เกิดความขัดแย้ง และฝ่าฝืนต่อหลักการศาสนาอิสลามเพื่อให้ได้มาซึ่ง
ผลประโยชน์ส่วนตัว ดังตัวอย่างของ เจ้าหน้าที่ซาชี (Sachi, 薩奇) หลานชายของนักวิชาการมุสลิมชื ่อดัง  
ซะอ์ดุลลอฮ์ (Sadula, 薩都剌) เขาได้จัดพิธ ีศพแม่ของเขาด้วยธรรมเนียมของลัทธิขงจื ้อ เพื ่อโอ้อวด      
ความมั่งคั่งและสถานะทางสังคมของเขา (Yang and Yang, 2001) นอกจากนี้ การที่คำสอนอิสลามค่อย ๆ 
หายไปยังเป็นผลมาจากวิธีการสืบทอดที่ล้าหลังในช่วงราชวงศ์หมิง  ดังที่ชีคหม่า ซุนยี่ ได้อธิบายวิกฤติ        
การถ่ายทอดคำสอนอิสลามในช่วงราชวงศ์หมิงว่า การสืบทอดคำสอนอิสลามในจีนมีมาตั้งแต่ราชวงศ์ถัง       
ซึ่งเป็นเวลาหลายร้อยปีที่อาศัยเพียงการสืบทอดปากเปล่าและอาศัยการจดจำเป็นหลัก ไม่มีการแปลจากภาษา
อาหรับ-เปอร์เซียเป็นภาษาจีน เนื่องจากผู้รู้ด้านอิสลามศึกษาในยุคสมัยนั้นยังไม่เชี่ยวชาญในภาษาจีน ดังนั้น 
จึงเป็นข้อสังเกตได้ว่าความอยู่รอดของอิสลามศึกษารวมทั้งพัฒนาการของศาสนาอิสลาม คือการที่มุสลิมหุยได้
ปฏิสัมพันธ์กับโลกมุสลิม การที่ชาวมุสลิมหุยสามารถเดินทางไปยังพื้นที่ต่าง ๆ ของโลกมุสลิมได้อย่างเสรี    
อาจทำให้เกิดการเสริมสร้างบุคลากรที่เชี่ยวชาญด้านอิสลามเพิ่มขึ้นได้ง่ายและไม่จำเป็นต้องมีการศึกษาที่เป็น
ระบบภายในพื้นที่ จนกระทั่งช่วงราชวงศ์หมิงที่ต้องเผชิญกับนโยบายที่การเข้มงวดการเดินทางและการขนส่ง
ทางทะเล (Ma Chunyi, 1931) 

 
 

12 ในค.ศ. 2020 ชาวมุสลิมหุยยังคงเป็นมุสลิมที่มีประชากรมากเป็นอันดับหนึ่งในประเทศจีน โดยมีประชากรจำนวน 8 ,291,749 คน เฉลี่ย 46% 
ของมุสลิมในประเทศจีน (Pew Research Center, 2023) 
13 บาทหลวงจากคณะเยซูอิต (Jesuits) ชาวอิตาลี และเป็นหนึ่งในผู้ก่อตั้งคณะเผยแผ่นิกายเยซูอิตในจีนที่ได้เดินทางไปจีนในรัชสมัยของสมเด็จพระ
จักรพรรดิว่านลี่ (Wanli Emperor, 萬歷 ค.ศ. 1572–1620) 



14 

 

Journal of Integrated Sciences 
College of Interdisciplinary Studies, Thammasat University 
วารสารสหวิทยาการ วิทยาลัยสหวิทยาการ มหาวิทยาลัยธรรมศาสตร์ 
(มกราคม - มถิุนายน 2567) 

นอกจากนี้การศึกษายังพบว่านักวิชาการอิสลามในช่วงราชวงศ์หมิงต่างมีข้อบกพร่องในการสื่อสาร
ภาษาจีน ซึ่งกลายเป็นช่องว่างขนาดใหญ่ระหว่างรุ่นที่ไม่สามารถเชื่อมต่อกันได้ เนื่องจากมุสลิมหุยรุ่นใหม่ต่าง
ละทิ้งอัตลักษณ์ดั้งเดิมของตนเอง จากที่เคยใช้ภาษาอาหรับ-เปอร์เซียในการสื่อสารเปลี่ยนมาใช้ภาษาจีนเป็น
หลัก จึงทำให้การถ่ายทอดคำสอนอิสลามแบบที่เคยใช้มาตั้งแต่ราชวงศ์ถังนั้นไม่สามารถสร้างบุคลากรที่
เชี่ยวชาญด้านอิสลามศึกษาได้อย่างเหมาะสมกับยุคสมัยของราชวงศ์หมิง อีกทั้งคุณสมบัติของมุสลิมหุยส่วน
ใหญ่ก็ไม่สามารถตีความหนังสืออิสลามศึกษาในยุคต้นของอิสลามได้ ตลอดจนสถานการณ์ขาดแคลนหนังสือ
และนักวิชาการอิสลามศึกษาเกิดขึ้นอย่างแพร่หลายในสังคมมุสลิมจีน ทั้งการแปลที่ไม่ชัดเจนและการเลือกใช้
คำอธิบายก็ไม่มีมูลอ้างอิง หรือในภาษาจีนได้เรียกปรากฏการณ์ครั้งนี้ว่า 經文匱乏,學人寥落 หมายถึง 
ภาวะขาดแคลนตำราและนักวิชาการ (Yu and Lei, 2001, p.513)  

ข้อสังเกตอีกประการหนึ่ง นั ่นคือความยากของการแปลคำสอนอิสลามที่เป็นภาษาอาหรับมาสู่
ภาษาจีนที่มีความแตกต่างกันอย่างสิ้นเชิง ทั้งในด้านตัวอักษรและรากศัพท์ โดยเมื่อเทียบกับภูมิภาคอ่ืน ๆ เช่น 
เอเชียกลาง14 เอเชียใต้15 รวมทั้งเอเชียตะวันออกเฉียงใต้16 ชาวมุสลิมในพื้นที่เหล่านี้ต่างประยุกต์ใช้ตัวอักษร
และหลักไวยากรณ์ของภาษาอาหรับเข้ามาแทนที่อักษรดั้งเดิมของพวกเขาเพื่อยังคงรักษาความบริสุทธิ์ ของ 
คำสอนอิสลาม ทำให้การถ่ายทอดคำสอนอิสลามในภูมิภาคอ่ืน ๆ ดังกล่าวจึงมีปัญหาและอุปสรรคน้อยกว่าเมื่อ
เทียบกับสถานการณใ์นการแปลคำสอนอิสลามมาสู่ภาษาจีนที่มุสลิมหุยเผชิญในช่วงของราชวงศ์หมิง เนื่องจาก
การแปลจำเป็นต้องตระหนักถึงความบริสุทธิ์ของคำสอนอิสลาม และความสอดคล้องกันในภาษาจีน ผู้ที่แปล
นอกจากจะต้องมีความเชี่ยวชาญในหลักไวยากรณ์ของทั้งภาษาอาหรับและภาษาจีนแล้ว ยังต้องมีความรู้เชิงลึก
เกี่ยวกับวัฒนธรรมต้นทางของทั้งสองภาษาด้วย 

ดังนั้นปรากฏการณ์ “ภาวะขาดแคลนตำราและนักวิชาการ” จึงเป็นผลที่สืบเนื่องมาจากวิกฤติที่
เกิดขึ ้นจากนโยบายของราชสำนักหมิงและวิกฤติของการสืบทอดคำสอนอิสลามภายในชุมชนมุสลิมหุย         
ซึ่งปรากฏการณ์นี้ได้ดำเนินมาจนถึงกระทั่งในรัชสมัยสมเด็จพระจักรพรรดิว่านลี่ (Wanli Emperor, 萬歷  

ค.ศ. 1572–1620) ที่ได้มีชาวมุสลิมหุยผู้คงแก่เรียนท่านหนึ่ง ณ มณฑลส่านซี ชื่อว่า หู่ เติ้งโจว มองว่าวิกฤติที่
ชุมชนมุสลิมในจีนเผชิญอยู่นั้นควรต้องได้รับการแก้ไข  

2. ประวัติของ หู่ เติ้งโจว 

หู่ เติ้งโจว (Hu Dengzhou, 胡登州 ค.ศ. 1522–1597) มีชื่อภาษาจีนอย่างเป็นทางการว่า หมิง ฟู่ 
(Mingpu, 明普) และมีชื่อภาษาอาหรับคือ มุหัมมัด อิลยาส (Muhumad Ilyas, إلياسّ محمد ) ซึ่งเติบโตมา
ในครอบครัวพ่อค้าที่มีฐานะร่ำรวยและค่อนข้างเคร่งศาสนา อาศัยอยู่ในเมืองเสียนหยาง (咸陽市) มณฑล 
ส่านซี ในช่วงวัยเด็กเขาได้รับการศึกษาเกี่ยวกับลัทธิขงจื้อเช่นเดียวกับเด็กชาวมุสลิมหุยคนอื่น ๆ ตามนโยบาย
ของราชสำนักหมิง (Zhang, 2021) 

 
14 การเข้ามาของศาสนาอิสลามช่วงศตวรรษที่ 7-9 ในเอเชียกลางส่งผลให้อักษรปะห์ลาวถีูกแทนที่ดว้ยอกัษรอาหรับ หนังสือของนักวิชาอิสลามเชื้อ
สายเปอร์เซียส่วนใหญ่จะใช้ถ่ายทอดเปน็ภาษาเปอร์เซีย์ผ่านอักษรภาษาอาหรบั (Lapidus, 2012 p. 256) 
15 การเข้ามาของศาสนาอิสลามในเอเชียกลางส่งผลให้อักษรเทวนาครีถูกแทนที่ด้วยอักษรอาหรับ โดยเฉพาะในชว่งของราชวงศ์โมกุลที่อักษรอาหรับ
ถูกนำมาใช้เป็นภาษาของทางราชการ (Rahman, 2011) 
16 ช่วงศตวรรษที่ 19-20 หนังสือยาว ีหรอืกิต๊าบยาวี กลายเป็นกลไกที่สำคัญในเผยแผ่และถา่ยทอดคำสอนอิสลามในเอเชียตะวันออกเฉยีงใต้
(Rozali, 2015) แม้กระทั่งนักวิชาอิสลามในภาคกลางของประเทศไทย สังเกตจากผลงานหนังสือชื่อ “  رسالة السنيين في الرد على المبتدعين الوهابيين
 ทีเ่ขียนโดยต่วนกูรูมุศฏอฟา การิมี (บิดาของจุฬาราชมนตรีแช่ม พรหมยงค์)  ”والمتوهبين



15 

 

ปีที่ 21 ฉบับท่ี 1 

(มกราคม - มิถุนายน 2567) 

เมื่อเติบโตขึ้น หู่ เติ้งโจว ได้ข้ามแม่น้ำเหว่ยทางเรือเพียงลำพังทุกวันเพื่อไปศึกษาอิสลามศึกษาที่บ้าน
ของ เกา ชิซู (Gao Shizu, 高師祖) ปราชญ์มุสลิมประจำท้องถิ่น ทั้งนี้ หู่ เติ้งโจว ได้ประกอบอาชีพค้าขาย
ควบคู่ไปกับการศึกษาอิสลาม และพยายามที่จะสร้างความเปลี่ยนแปลงให้กับวงการวิชาการอิสลามในจีน แต่ก็
ล้มเหลวหลายครั้ง กระทั่งอายุได้ 50 ปี หู่ เติ้งโจว ก็เดินทางไปยังปักกิ่ง และได้พบกับชีคคนหนึ่งที่เดินทางมา
พร้อมกับคณะทูตจากรัฐสุลต่านทางตะวันตก ซึ่งผู้เขียนเข้าใจว่าเป็นอาณาจักรข่านแห่งบุคอรอ (Khanate of 
Bukhara ค.ศ. 1500–1785) หรือ ราชวงศ์ชัยบานีย์ เชื้อสายของเจงกิสข่าน17 โดยพิจารณาจากข้อมูลที่พบใน
เอกสารหมิงสือลู่ (Ming Shi-lu, 明實錄) ที่บันทึกการปฏิสัมพันธ์ระหว่างอาณาจักรข่านแห่งบุคอรอกับ
ราชวงศ์หมิงนั้นได้เกิดขึ้นมาตลอดช่วงต้นศตวรรษที่ 16 สอดคล้องกับข้อมูลทางภูมิศาสตร์ที่ใกล้เคียงกัน
ระหว่างเอเชียกลางกับจีน ที่พบว่าหลุมฝั่งศพของมุสลิมในจีนส่วนใหญ่มีการจารึกชื่อนิสบา18จากเมืองบุคอรอ
และเอเชียกลาง (Masaki Mukai, 2016) 

ชีคในคณะทูตท่านนี้ มีหนังสือมะกอมาต (Mugamate, 母噶麻忒) ติดตัวมาด้วย โดยหนังสือ 
มะกอมาตเป็นหนังสือเกี่ยวกับภาษาศาสตร์และสำนวนโวหาร ซึ่งเป็นหนังสือในรูปแบบวรรณกรรมร้อยกรอง
ภาษาอาหรับที ่มีความซับซ้อนต้องอาศัยผู ้ที ่ม ีความเชี ่ยวชาญภาษาอาหรับเป็นผู ้สอน ต่อมาหนังสือ 
มะกอมาตนี้จึงกลายเป็นแม่แบบสำหรับผู้ที่ต้องการจะเข้าใจภาษาอาหรับในพ้ืนที่เอเชียกลาง19 เมื่อ หู่ เติ้งโจว
ได้เห็นหนังสือเล่มดังกล่าวจึงมีความสนใจและพยายามขอให้ชีคสอนเขาเกี่ยวกับหนังสือนี้ แต่เนื่องจากชีคต้อง
ปฏิบัติภารกิจทางการทูต ณ สถานที่อ่ืน ๆ ในประเทศจีน พวกเขาทั้งสองจึงตกลงกันว่าจะพบกันในอีกครึ่งปีให้
หลัง หู่ เติ้งโจว รีบจัดการเรื่องธุรกิจของเขา และมารอชีคที่ปักกิ่ง โดยในระหว่างที่รอชีคเขาได้เชิญนักวิชาการ
จีนศึกษามาสอนหนังสือซ่ง (Songs, 詩)20 หนังสือซางชู (Shangshu, 尚書)21 และหนังสือเกี่ยวกับลัทธิขงจื้อ
ใหม่ (Xing li zhi xue, 性理之學)22 ทั้งนี้การที่เขามีพื้นฐานเกี่ยวกับลัทธิขงจื้อตั้งแต่เด็ก เขาใช้เวลาเพียง 
100 วันในการศึกษาก็สามารถบรรลุบทเรียนดังกล่าวได้ จากผลการศึกษาจะเห็นได้ว่า หู่ เติ้งโจว ได้ตระหนัก
ถึงวิกฤติที่เกิดขึ ้นจากนโยบายของราชสำนักหมิงและวิกฤติของการสืบทอดคำสอนอิสลามภายในชุมชน   
มุสลิมหุย ซึ่งได้กลายมาเป็นปรากฏการณ์ “ภาวะขาดแคลนตำราและนักวิชาการ” เขาเข้าใจถึงสาเหตุของ
วิกฤตินี้ว่าเป็นผลมาจากช่องว่างระหว่างอิสลามศึกษาและวัฒนธรรมกระแสหลักของสังคมจีน โดยจะสังเกตว่า 
หู่ เติ้งโจว เริ่มต้นจากการศึกษาทั้งตำราที่อธิบายถึงหลักศีลธรรมของลัทธิขงจื้อเพื่อความเข้าใจอย่างถ่องแท้  
ต่อวัฒนธรรมกระแสหลักของสังคมจีน (Zhao, 1989, p. 26)  

ต่อมา หู่ เติ้งโจว บังเอิญได้พบสำเนาหนังสือมะกอมาต และได้เริ่มพยายามทำความเข้าใจเกี่ยวกับ
หนังสือเล่มนี้ด้วยตนเองก่อนที่ชีคจะมาถึงที่ปักกิ่ง เมื่อชีคมาถึงก็ได้เริ่มการสอนอยู่ในปักกิ่งเป็นเวลา 20 วัน 
ต่อมาคณะทูตและชีคต้องกลับไปยังภูมิลำเนาของพวกเขา หู่  เติ้งโจว ได้ติดตามไปด้วยเช่นเดียวกัน และแยก
ทางกันที่เมืองเจียยวี่กวน (Jiayuguan, 嘉峪關) หลังจากที่ได้เรียนกับชีคทำให้ หู่ เติ้งโจวมีความเชี่ยวชาญ

 
17 สืบทอดมาจาก ชิบาน หรือชัยบาน บุตรของโจชิ ซ่ึงเป็นบุตรคนโตของเจงกิสข่าน 
18 นิสบา หรือ นิสบะฮ ์(Nisba) ในภาษาอาหรับเขียนว่า نسبة เป็นชื่อประเภทหนึ่งที่ถูกใช้ในวัฒนธรรมมุสลิม ซ่ึงจะตั้งขึ้นมาเพื่อระบุถึงถิ่นฐานเดิม หรือตระกูล 

19 ระบบการศึกษาปอเนาะในพื้นที่จังหวัดปัตตานีได้ใช้วรรณกรรมร้อยกรองอย่างเช่น หนังสืออัลฟิยะฮ์ (Al-Fiyya, ألفية ابن مالك) หรือในภาษามลายู
ถิ่นเรียกว่า มะตันอัลฟิเยาะ เป็นตำราหลักในการศึกษาภาษาอาหรับเช่นเดียวกนั (Madmarn, 2002) 
20 บทกวีเก่าแก่ที่มีเน้ือหาทั้งบทสวดและเนื้อหาที่เกีย่วขอ้งกับศีลธรรม ชาวฮั่นเชื่อว่าประพันธ์ขึ้นโดยขงจือ้ 
21 ซางซู 尚書 "เอกสารโบราณ" หรือ "เอกสารถวายพระพร" เป็นหนึ่งในห้าเอกสารโบราณที่ล้ำค่า (Wujing 五經) โดยเนื้อหาเป็นการรวบรวมคำ
ปราศรัยของผู้ปกครองและชนชั้นนำคนสำคัญในอดีต 
22 บทสรุปเกี่ยวกับคำสอนของขงจื๊อ ฉบับปรับปรุงและฟื้นฟูใหม่ ซ่ึงได้รวบรวมตามคำสั่งของราชสำนักหมิง ภายใต้การนำของกวาง หู (Guang Hu, 
胡廣 1369-1418) จากมณฑลเจียงซี 



16 

 

Journal of Integrated Sciences 
College of Interdisciplinary Studies, Thammasat University 
วารสารสหวิทยาการ วิทยาลัยสหวิทยาการ มหาวิทยาลัยธรรมศาสตร์ 
(มกราคม - มถิุนายน 2567) 

ด้านภาษาอาหรับและทฤษฎีทางอิสลามศึกษามากขึ้น (Wang, 2022) เขาได้เดินทางไปยังตะวันออกกลาง  
เพื่อทำการค้าขาย ในโอกาสนี้เขาได้พยายามศึกษาจากผู้รู้ต่าง ๆ และได้ซื ้อหนังสืออิสลามศึกษาที่มีราคา
ค่อนข้างสูง โดยใช้เวลาว่างจากการค้าขายเพื่ออ่านและศึกษาใคร่ครวญอยู่กับหนังสือที่เขาได้สะสมไว้ (Zhao, 
1989,  pp. 1–2) จนตกผลึกและสร้างชุดการอธิบายอิสลามผ่านภาษาจีนเพื่อสร้างเป็นเอกสารการสอน
นอกจากนี้ หู่ เติ้งโจว ได้เริ่มนำรูปแบบมัดรอซะฮ์ของอิสลาม23 ผสมผสานกับรูปแบบโรงเรียนเอกชนของจีน 
โดยเริ่มต้นจากการใช้บ้านของเขาเป็นสถานที่ทำการสอนอิสลามศึกษาผ่านภาษาจีน และไม่ได้เก็บค่าตอบแทน
จากนักเรียนที่มาศึกษากับเขา จนทำให้บ้านของ หู่ เติ้งโจว เป็นสถานศึกษาคำสอนอิสลามของชาวมุสลิมหุย
ในช่วงเริ่มต้น 

3. เนื้อหาของระบบการศึกษาจิงถัง เจียวอี้ (Jingtang Jiaoyu, 經堂教育) 

ภายหลังจากท่ี หู่ เติ้งโจว ได้ใช้บ้านของเขาเป็นสถานทีท่ำการสอนอิสลามศึกษา ชาวมุสลิมหุยก็เริ่มให้
ความสนใจมากขึ้น จนกระทั่งบ้านของ หู่ เติ้งโจว เล็กเกินไปสำหรับการรองรับนักเรียนที่เข้ามาเรียนกับเขา  
จึงจำเป็นต้องย้ายสถานที่สอนไปที่มัสยิด โดยใช้หอเก็บพระคัมภีร์ของมัสยิด ซึ่งเรียกว่า “จิงถัง (Jingtang,   
經堂)24 เป็นสถานศึกษา ดังนั้น ระบบการศึกษาท่ี หู่ เติ้งโจววางรากฐานไว้ จึงเรียกว่า “จิงถัง เจียวอ้ี” ซ่ึงเป็น
การเรียกตามสถานที่ที่ หู่ เติ้งโจว ใช้สอนอิสลามศึกษา (Han, 1998) โดยนักวิชาการบางท่านให้ความเห็นว่า
การเกิดขึ้นของระบบการศึกษาจิงถัง เจียวอี้ นอกจากจะมาจากความทุ่มเทของ หู่ เติ ้งโจว แล้ว ยังได้รับ     
การสนับสนุนของชาวบ้านผ่านการบริจาคเพื่อการกุศลในอิสลาม หรือเรียกว่าระบบวากัฟ (Waqf System)25 
ด้วยเช่นเดียวกัน (Tsai, 1999, pp. 268–274) 

จิงถัง เจียวอี้ หรือระบบการศึกษาจิงถัง ในยุคเริ่มต้น หู่ เติ้งโจว ได้แปลหนังสือที่มีต้นฉบับภาษา
อาหรับเป็นหลัก และพยายามนำเสนออิสลามศึกษาภาคฟัรฎูอัยน์ (Fardhu Ain, فرضّ عين)26 ที่เป็น
สาขาวิชาขั้นพื้นฐานสำหรับมุสลิมทั่วไป ได้แก่ สาขาวิชาเทววิทยา สาขาวิชานิติศาสตร์อิสลาม และจริยธรรม
อิสลาม ซึ ่งสามารถเทียบได้กับการศึกษาภาคฟัรฎูอัยน์ของสมาคมคุรุสัมพันธ์อิสลามแห่งประเทศไทย           
ในพระบรมราชูปถัมภ์ที่มุ่งเน้นไปยัง 3 สาขาวิชาและใช้ภาษาไทยเป็นหลัก ขณะทีร่ะบบการศึกษาจิงถัง จะยึด
โยงอยู่กับผลงานของนักวิชาการสำนักคิดฮานาฟีเป็นหลัก โดยผู้วิจัยจะนำเสนอรายละเอียดผ่านตารางที่ 1 

 
 
 
 

 
23 มัดรอซะฮ์ เป็นคำที่มุสลิมภูมิภาคตะวนัออกกลางใช้เรียกสถาบันการศึกษาระดับสูงที่ใช้หลักสูตรอิสลามศึกษาที่เป็นการศึกษาภาคบังคับ 
24 จิงถัง (Jingtang , 經堂) แปลตามอักษรคือ “หอพระคัมภีร์” หมายถึงห้องเก็บพระคัมภีร์ที่ตั้งอยู่ทางทิศตะวันออกภายในมัสยิด และต่อมา
กลายเป็นหอ้งที่ใช้สำหรับการเทศนา โดยสามารถพบได้ในชุมชนมุสลิมหุย (Ding 1995, p.47) 
25 ระบบวากัฟ หมายถึง การอุทิศทรัพย์สนิที่ให้ประโยชน์ในรูปแบบการคงไว้ซ่ึงสภาพดั้งเดิมของทรัพย์สินนั้น เพือ่ใช้ประโยชน์จากผลผลิตหรือ
รายได้จากทรัพย์สินดังกล่าว ในความเชือ่ของมุสลิมถือเป็นการประกอบคุณงามความดีอยา่งหนึ่งในศาสนาอิสลามเพื่อแสวงหาความใกล้ชิดกับพระ
ผู้เป็นเจ้า 
26 การศึกษาภาคฟัรฎูอยัน์ หมายถึง การศึกษาภาคบังคับสำหรับมุสลิมทุกคน โดยจะเป็นการศึกษาเกีย่วกับเนื้อหาที่เป็นพันธกิจรายบุคคล หากละ
ทิ้งจะมีความผิด เช่น การศึกษาเพือ่รู้จักพระเจ้า หรอืการศึกษาเกี่ยวกบัวธิีการละหมาดประจาํวันทั้ง 5 เวลา โดยจะแตกต่างจากการศึกษาภาคฟัรฎุ
กิฟายะฮ์ที่ไม่ได้เป็นการศึกษาภาคบังคับ 



17 

 

ปีที่ 21 ฉบับท่ี 1 

(มกราคม - มิถุนายน 2567) 

ตารางที่ 1 ตำราอิสลามศึกษาในระบบการศึกษาจิงถัง 

ชื่อหนังสือด้ังเดิม ชื่อที่เรียกในภาษาจีน ผู้แต่ง ภาษา สาขาวิชา 
الّْ مَقَامَاتّ   حَرِيرِيِّ  

(มะกอมาต อัลหะรีรยี์) 

母噶麻忒 
(Mugamate) 

อัลหะรรีีย์ อัลบัศร ี
(Al-Hariri Al-Basry, الحريری 

 (البصری

อาหรับ ภาษาศาสตร์และ
สำนวนโวหาร 

فقراء أربعون  
(อัรบาอูน อัลฟุเกาะรอ) 

 艾爾白歐 
(Aierbaiou) 

หุซามุดดีน อิบนุ อะลาอุดดีน 
(Husam Al-Din Ibn Ala Al-Din 
Al-Nugabadi, بن الدين حسام 

الدين علاء ) 

เปอร์เซีย อัลหะดีษ 

النسفيةّ العقائدّ شرح  
(ชัรห์ อัลอะกออิด อัลนะ

ซาฟี) 

 阿噶依杜 伊斯 倆目 

(Agayidu Yisiliamu) 
อัตตัฟตาสาน ี

(At-Taftazani, تفتازانی) 
อาหรับ เทววิทยาและ

หลักการศรัทธา 

الوقايةّ شرح  
(ชัรห์ อัลวกิอยะฮ์) 

舍 來 哈•偉 噶 業 
(Shelaiha Weigaye) 

อุบัยดิลละฮ์ อิบนุ มัซอูด 
(Ubayd Allah Ibn Masud, 

مسعود بن الله ع بيد ) 

อาหรับ นิติศาสตร์อิสลาม 

العبادّ مرصادّ  
(มิรศอด อัลอิบาด) 

 米爾薩德 
(Mierrsade) 

นัจมุดดีน รอซ ี
(Najmuddin Razi, الديننجم 

 (رازی

เปอร์เซีย จริยธรรมอิสลาม 

  
ในการนี้จะสังเกตได้ว่า หนังสือที่ใช้ในการสอนเบื้องต้นจะเป็นหนังสือจากกลุ่มนักวิชาการในเอเชีย

กลาง โดยเฉพาะเมืองบุคอรอ และตามที่ผู้เขียนได้กล่าวมาแล้วข้างต้นว่าระบบการศึกษาจิงถังจะยึดโยงอยู่กับ
ผลงานของนักวิชาการสำนักคิดฮานาฟีเป็นหลัก เว้นแต่ท่านอัลหะรีรีย์ อัลบัศรี ผู้แต่งหนังสือมะกอมาตที่ ได้
ยึดถือตามสำนักคิดชาฟิอี27 (The Shafi'i school,  ّعِي อย่างไรก็ตาม สาขาวิชาที่ (ٱلْمَذْهَب ٱلشَّافِ เป็น
การศึกษาภาคบังคับสำหรับมุสลิมที่ถือเป็นเอกลักษณ์เด่นชัดของระบบการศึกษาจิงถังในยุคของ หู่ เติ้งโจว 
ต่างแปลและถอดความมาจากนักวิชาการสำนักคิดฮานาฟีเป็นหลัก 3 สาขาวิชา ได้แก่ 

1) สาขาวิชานิติศาสตร์อิสลาม ยึดตามสำนักคิดฮานาฟี28 พิจารณาจากหนังสือชัรห์ อัลวิกอยะฮ์ ที่
อ้างอิงถึงทัศนะของนักวิชาการสำนักคิดฮานาฟีและมีแนวทางการอธิบายหลักนิติศาสตร์ตามทฤษฎีของสำนัก
คิดฮานาฟี อันเนื่องจากอิหม่ามอบูฮานีฟะฮ์ ผู้วางรากฐานของสำนักคิดฮานาฟีและและสานุศิษย์ของท่านเป็น
นักวิชาการอิสลามกลุ่มแรก ๆ ที่เข้ามาวางรากฐานให้ชุมชนมุสลิมที่กำลังเติบโตอย่างรวดเร็วและมีบริบท       
ที่แตกต่างออกไปจากอาระเบีย เช่นพื้นที่ของอิรักและเอเชียกลางในปัจจุบัน โดยที่พ้ืนฐานของสำนักคิดฮานาฟี
จะมีหลักเหตุและผลเข้ามาอธิบายตัวบทพระคัมภีร์ให้มีความเหมาะสมกับบริบท เช่น หลักดุลยพินิจ (Juristic 
Discretion, ّاِسْتِحْسَان) และหลักประเพณี (Custom,  العرف) นอกจากนี้สำนักคิดฮานาฟีถือเป็นสำนักคิด

 
27 สำนักคิดชาฟอิีเป็นสำนักคิดหนึ่งในสี่สำนักคิดทางนิติศาสตร์อิสลามของนิกายซุนนี เป็นสำนักคิดอับดับที่สามและมีอหิม่ามชาฟอิี (Al-Shafi’I, 
ค.ศ. 767–820) เป็นผู้วางรากฐานทฤษฎีทางนิติศาสตร์อิสลาม โดยปฏิเสธการใช้หลักเหตุและผลบางส่วนในสำนกัคิดฮานาฟี เช่น หลักดุลยพินิจ 
 (juristic discretion ,ايسْتيحْسَان )
28 จากการสำรวจของนิตยสาร Royal Al-Bayt For Islamic Thought Jordan (2023: 28) พบว่าใน 90% ของมุสลิมนิกายสุหนีป่ฏิบัติตามสำนัก
คิดฮานาฟีย์สูงถึง 45% โดยมีสำนกัคิดชาฟิอีย์ที่นยิมในประเทศไทยตามหลังมาที่ 28%  สำนักคิดมาลิกยี์ 15% และสำนักหัมบาลยี์ 2% ตามลำดับ 
ดังนั้นสำนักคิดฮานาฟี ถอืเป็นสำนักคิดที่ได้รับความนิยมมากที่สุดจากทั้งสี่สำนกัคิดของนิกายสหุนี่ 



18 

 

Journal of Integrated Sciences 
College of Interdisciplinary Studies, Thammasat University 
วารสารสหวิทยาการ วิทยาลัยสหวิทยาการ มหาวิทยาลัยธรรมศาสตร์ 
(มกราคม - มถิุนายน 2567) 

เดียวที่แผ่ขยายอยู่ในเอเชียกลางจนถึงพื้นที่ของจีน เนื่องจากเป็นสำนักคิดที่ได้รับการสนับสนุนจากรัฐอิสลาม
ในอดีตมาโดยตลอด (Al-Zarqa, Mustafa, 2004; Al-Ayasrah, Rami Nasser, 2017) 
 2) สาขาวิชาเทววิทยา ยึดถือตามสำนักคิดมาตุรีดียะฮ์ (Maturidi theology, ّ المَات ريدِيَّة) เนื่องจาก
หนังสือชัรห์ อัลอะกออิด อัลนะซาฟี เป็นหนังสือที่อธิบายถึงเทววิทยาของอัลนะซาฟี (An-Nasafi ค.ศ. 1067-
1142) ปราชญ์ชาวเปอร์เซีย ซึ่งเป็นผู้สืบทอดและถ่ายทอดเทววิทยาตามสำนักคิดมาตุรีดียะฮ์ โดยผู้ปฏิรูปและ
วางรากฐานหลักเทววิทยาของสำนักคิดมาตุรีดียะฮ์ คืออบูมันโซร อัลมาตุรีดีย์  (Abu Mansur Al-Maturidi, 

الماتريديّ منصورّ أبوّ  ค.ศ. 853–944) นอกจากจะเป็นผู้เชี่ยวชาญด้านหลักเทววิทยาอิสลามแล้ว ท่านยัง
เป็นนักวิชาการนิติศาสตร์อิสลามที่เจริญรอยตามสำนักคิดฮานาฟีด้วยเช่นกัน ทั้งนี้จุดเด่นของการ อธิบาย    
เทววิทยาตามสำนักคิดมาตุรีดียะฮ์คือการใช้ปรัชญาของอิสลามหรืออิลมุลกาลาม (Philosophical study of 
Islamic theology, 29(علم  الكلامّ  الإسلامي เข้ามาอธิบายตัวบทในด้านเทววิทยา เช่น เจตจำนงเสรีของ
มนุษย์ และการยอมรับ 8 คุณลักษณะของพระเจ้า ได้แก่ คุณลักษณะเกี ่ยวกับความรู ้ของพระเจ้า  
(Knowledge, العلم) คุณลักษณะเกี ่ยวกับการดำรงอยู ่ของพระเจ้า (Life, ّالحياة) คุณลักษณะเกี ่ยวกับ      
พระราชอำนาจของพระเจ้า (Power, ّالقدرة) คุณลักษณะเกี่ยวกับพระประสงค์ของพระเจ้า (Will, ّالإرادة) 
คุณลักษณะเกี่ยวกับการทรงได้ยินของพระเจ้า (Hearing, السمع) คุณลักษณะเกี ่ยวกับการทรงเห็นของ     
พระเจ้า (Sight, البصر) คุณลักษณะเกี่ยวกับการทรงพูดของพระเจ้า (Speech, ّالكلام) และคุณลักษณะ
เกี่ยวกับการทรงสร้างของพระเจ้า (Creation, التكوين) (Ibn Qutlubgha, 2006) เป็นต้น โดยสำนักคิด   
มาตุรีดียะฮ์นั้นมีพ้ืนฐานและกระบวนการเช่นเดียวกับสำนักคิดฮานาฟีที่ใช้หลักเหตุและผลเข้ามาอธิบายตัวบท
ในด้านนิติศาสตร์อิสลาม ดังนั้นจึงเป็นลักษณะเฉพาะและเกิดขึ้นอย่างแพร่หลายสำหรับผู้เจริญรอยตาม   
สำนักคิดฮานาฟี ที่จะยึดเทววิทยาตามคำอธิบายของสำนักคิดมาตุรีดียะฮ์ นอกจากนี้  สำนักคิดมาตุรีดียะฮ์ยัง
เป็นสำนักคิดทางเทววิทยาที่ได้รับการสนับสนุนจากอาณาจักรออตโตมานด้วยเช่นเดียวกัน  (Haidar, 2016; 
Punar, 2015) 
 3) จริยธรรมอิสลาม ยึดถือตามแนวทางของศูฟีย์เฏาะรีเกาะฮ์กุบรอวียะฮ์ (Kubrawiya Order)30 
เนื่องจากท่านนัจมุดดีน รอซี ผู้แต่งหนังสือมิรศอด อัลอิบาด เป็นสาวกโดยตรงของนัจมุดดีน กุบรอ (Najm Al-
Din Kubra ค.ศ. 1145- 1221) มาร์ธา บิล ออลคอต (Martha Brill Olcott, 2022)31 ระบุว่า ในช่วงศตวรรษท่ี 
13-14 อาณาจักรอิสลามเริ่มอ่อนแอได้มีกลุ่มศูฟีย์ 4 เฏาะรีเกาะฮ์ คือ กุบรอวียะฮ์ (Kubrawiya) ยาซาวี

 
29 ปรัชญาของอิสลามหรืออิลมุลกาลาม เป็นศาสตร์ที่เกิดขึ้นในศตวรรษที่ 8-9 ยคุทองของโลกวิชาการอิสลาม (Golden Age ค.ศ. 775–861) เพื่อ
สร้างหลักฐานยืนยันความถกูต้องทางความเชื่อของศาสนาอิสลาม ทั้งในส่วนที่เกีย่วข้องกบัพระเจ้า ศาสนทูต และสิ่งเร้นลับต่าง ๆ โดยนักวิชาการ
อิสลามได้กลั่นกรองมาจากอัลกุรอาน และอัลหะดีษ (Ibn Qutlubgha, 2006) 
30 กลุ่มศูฟีย ์เฏาะรีเกาะฮ์กุบรอวยีะฮ์ สืบทอดมาจากนัจมุดดีน กุบรอ (ค.ศ. 1145- 1221) ได้รับความนิยมในช่วงเวลาทีช่าวมองโกลเรืองอำนาจใน
เอเชียกลาง 
31 Martha Brill Olcott, “Sufism in Central Asia: A Force for Moderation or a Cause of Politicization?”, Carnegie Endowment for 
International Peace Publications Department, (Website), https://carnegieendowment.org/files/cp84_olcott_final2.pdf 
(accessed 30 October 2022). 



19 

 

ปีที่ 21 ฉบับท่ี 1 

(มกราคม - มิถุนายน 2567) 

(Yasawiya)32 กอดิรียะฮ์ (Qadiriyya)33 และนัคชาบันดีย์ (Naqshbandiya)34 ก่อตัวขึ้นมาเป็นขบวนการทาง
สังคมที่ฟื ้นฟูและเผยแผ่ศาสนาอิสลามในเอเชียกลาง โดยเฉพาะเฏาะรีเกาะฮ์กุบรอวียะฮ์ที่สามารถสร้าง   
ความเปลี่ยนแปลงทำให้กลุ่มรัชทายาทของเจงกิสข่านและชนชั้นนำในราชวงศ์หยวนเข้ารับอิสลาม (Ibn 
Khaldun, 2001; Liu Haiwei, 2021) ทั ้งนี้ จุดเด่นของศูฟีย์คือการผสมผสานระหว่างเฏาะรีเกาะฮ์และ     
การแยกตัวออกมาเป็นเฏาะรีเกาะฮ์ใหม่สำหรับพื ้นที ่ ซึ ่งหลังจากการเกิดขึ ้นของระบบการศึกษาจิงถัง       
เฏาะรีเกาะฮ์ของมุสลิมหุยได้วิวัฒนาการจาก 4 เฏาะรีเกาะฮ์ที่กล่าวมาข้างต้นมาสู่ 2 เฏาะรีเกาะฮ์ขนาดใหญ่ 
คือ คูฟียะฮ์ (Khufiyya, 虎夫耶)35 และญะฮ์รียะฮ์ (Jahriyya, 哲赫林耶)36 ซึ ่งทั ้งสองมีบทสวดหลัง
ละหมาดคล้ายกัน แต่เฏาะรีเกาะฮ์คูฟียะฮ์จะสวดมนต์ด้วยเสียงที่แผ่วเบาและท่าทีที่สงบ ส่วนเฏาะรีเกาะฮ์
ญะฮ์รียะฮ์จะเปล่งเสียงดังในเวลาบทสวดมนต์พร้อมกับเคลื่อนไหวร่างกาย 
 ระบบการศึกษาจิงถังในยุคของ หู่ เติ้งโจว จะเป็นการแปลและถอดความมาจากนักวิชาการสำนักคิด
ฮานาฟีเป็นหลัก 3 สาขาวิชาขั้นพื้นฐาน และในขณะเดียวกันก็มีการสอนเกี่ยวกับลัทธิขงจื้อควบคู่ด้วย โดยใน
ยุคของ หู่ เติ้งโจว ยังคงยึดตามคำอธิบายนิติศาสตร์อิสลาม เทววิทยา และจริยธรรมในหนังสือที่เขาแปลดัง
แสดงในตารางที่ 1 เนื้อหาระบบการศึกษาจิงถังในยุคของ หู่ เติ้งโจว จะประกอบด้วย 1) หนังสือภาษาอาหรับ
ที่ถูกแปลเป็นภาษาจีน และ 2) เนื้อหาภาคฟัรฎูอัยน์ หรือการศึกษาภาคพื้นฐานของศาสนาอิสลาม โดย หู่   
เติ ้งโจว ได้ใช้หอพระคัมภีร ์ หรือ จิงถัง เป็นสถานที ่ในการสอน ซึ ่งต่อมาได้กลายเป็นจุดเริ ่มต้นของ             
การเปลี่ยนแปลงจากการสอนเรียนที่สืบทอดในลักษณะส่วนตัวเป็นการศึกษาคำสอนอิสลามโดยมีศูนย์กลางที่
มัสยิด ดังนั้น แม้ว่าในยุคของ หู่ เติ้งโจว ระบบการศึกษาจิงถังยังไม่ประสบความสำเร็จเป็นวงกว้างเมื่อเทียบ
กับความสำเร็จที่เกิดขึ้นหลังจากที่เขาเสียชีวิต แต่รากฐานที่ หู่ เติ้งโจว ได้วางไว้ให้กับสาวกมุสลิมหุย ถือเป็น
ช่วงเวลาที่สำคัญของประวัติศาสตร์อิสลามในจีน 

4. ผลของการสร้างระบบการศึกษาจิงถัง (Jingtang Jiaoyu, 經堂教育) 

เดิมทีก่อนที ่หู่ เติ้งโจว จะก่อตั้งระบบการศึกษาอิสลาม การศึกษาอิสลามในจีนมีสองรูปแบบหลัก คือ 
โรงเรียนในระบบราชการและโรงเรียนเอกชน สำหรับโรงเรียนในระบบราชการจะขึ้นอยู่กับมัสยิดโดยที่มีผู้ดูแล
มัสยิดสามคน ซึ่งในแต่ละมัสยิดมีข้อเสีย เช่น ข้อเสียที่เกิดจากการบริหารที่ผิดพลาดของผู้ดูแลมัสยิดทั้งสามคน 
จึงส่งผลให้การศึกษาไม่มีประสิทธิภาพ ขณะทีบ่างมัสยิดก็ไม่มีศักยภาพมากพอ ในการก่อตั้งโรงเรียน ดังนั้นจึง
เริ่มเกิดการก่อต้ังขึ้นของโรงเรียนเอกชนอิสลามที่นำโดยกลุ่มปราชญ์มุสลิมประจำท้องถิ่น อย่างเช่นในกรณีของ 
เกา ชิซู (Gao Shizu, 高師祖) แตโ่รงเรียนยังคงมีขนาดเล็กและขาดความสม่ำเสมอในการสอนเรียน  

 
32 กลุ่มศูฟีย์ เฏาะรีเกาะฮ์ยาซาวยีะฮ์ หรือเยอเซวิเย สืบทอดมาจากอะหมัด อิบนอุิบรอฮีม อัลยาซาวยี์ (ค.ศ. 1093–1166) มุสลิมชาวเติร์กที่บุกเบกิ
สร้างเกาะรีเกาะฮ์สำหรับชาวเติร์ก และได้รับความนิยมในช่วงเวลาที่ชาวเติร์กเรืองอำนาจในเอเชียกลาง บทสวดที่สำคัญของเฏาะรีเกาะฮ์นี้คือ บท
สวดดิวาน อัลหิกมะฮ์ (Diwan Al-Hikmat) 
33 กลุ่มศูฟีย ์เฏาะรีเกาะฮ์กอดิรียะฮ์ สืบทอดมาจากอับดุลกอดีร อัลญยัลานีย ์(ค.ศ. 1078-1166) ซ่ึงมีต้นกำเนิดในกรุงแบกแดด เป็นเฏาะรีเกาะฮ์ที่
ได้รับความนิยมในหมู่ชนเผ่าเร่รอนในเอเชียกลาง 
34 กลุ่มศูฟีย ์เฏาะรีเกาะฮ์นัคชาบันดยี์ สืบทอดมาจากบาฮานุดดีน อัลนัคชาบันดยี ์(ค.ศ. 1318–1389) เป็นกลุ่มที่แพร่หลายและมอีิทธิพลมากที่สุด 
ในเอเชียกลางช่วงปลายศตวรรษที ่16 และต้นศตวรรษที่ 17 
35 กลุ่มศูฟีย ์เฏาะรีเกาะฮ์คูฟียะฮ์ สืบทอดมาจากอบู ฟุตูห์ หมา่ ลายฉ ี(ค.ศ. 1681–1766) เป็นเฏาะรีเกาะฮ์แรกที่กอ่ตั้งขึ้นในประเทศจีน โดยชาว
มุสลิมหุย มีฐานที่ตั้งสำคัญอยู่ในมณฑลกานซู่ 
36 กลุ่มศูฟีย ์เฏาะรีเกาะฮ์ญะฮ์รียะฮ์ สืบทอดมาจากมุหัมมัด อามีน หม่า มิงซ่ิน (ค.ศ. 1719–1781) เป็นเฏาะรีเกาะฮ์ที่ได้รับอิทธิพลจากกระแสการ
ฟื้นฟูอิสลามในตะวันออกกลาง โดยมีความขัดแย้งกับเฏาะรีเกาะฮ์ท้องถิ่นอย่างเฏาะรีเกาะฮ์คูฟียะฮ ์และมีการลุกฮือต่อสู้กับราชวงศ์ฉิง 



20 

 

Journal of Integrated Sciences 
College of Interdisciplinary Studies, Thammasat University 
วารสารสหวิทยาการ วิทยาลัยสหวิทยาการ มหาวิทยาลัยธรรมศาสตร์ 
(มกราคม - มถิุนายน 2567) 

ภายหลัง หู่ เติ ้งโจว ได้ก่อตั้งระบบการศึกษาจิงถัง ซึ่งได้ปฏิรูปและพัฒนาโรงเรียนเอกชนให้เป็น
ต้นแบบตัวอย่าง จนกระทั่งสานุศิษย์ของเขาได้ทำให้ระบบการศึกษาใหม่นี ้ค่อย ๆ กระจายตัวสู ่มัสยิด           
ทั่วประเทศจีน เช่น โรงเรียนจิน หลิง (Jinling School) โรงเรียนซานตง (Shandong School) โรงเรียนส่านซี 
(Shaanxi School) และโรงเรียนยูนนาน (Yunnan School) ระบบการศึกษาจิงถังได้กลายเป็นต้นแบบ     
มากขึ้นในช่วงกลางและช่วงปลายราชวงศ์ฉิง แพร่หลายในทางตอนเหนือของจีนและเจียงหนาน โดยเฉพาะ   
ในโรงเรียนซานตงและโรงเรียนจินหลิงที่มีนักวิชาการมุสลิมเข้าไปมีบทบาทที่สำคัญในการจัดการการเรียน   
การสอนและกิจกรรมทางวิชาการของโรงเรียน ทั้งนี้มีการกำหนดระดับชั้นของการศึกษาออกเป็นสองระดับ 
คือ 1) ระดับประถม (小學) ซึ่งรับนักเรียนอายุ 6-7 ขวบ แต่ในทางปฏิบัติสามารถรับนักเรียนตั้งแต่อายุ      
5-17 ปี และ 2) ระดับสูง (大學) ซึ่งจะคัดมาจากนักเรียนที่ผ่านระดับประถม (Li Gang, 2021, p. 158)  

Wang (2022) ได ้สร ุปความสำค ัญของระบบการศ ึกษาจ ิงถ ัง ( Jingtang Jiaoyu, 經堂教育)          
ไว้ 3 ประการ ได้แก่ 1) ฟื้นฟูให้สำนักคิดฮานาฟีให้เป็นรากฐานของมุสลิมจีน 2) สร้างความภาคภูมิใจใน      
อัตลักษณ์ของตนเองและยกระดับวัฒนธรรมเพื่อให้มีการแลกเปลี่ยนกับชาวฮั่นที่เป็นพลเมืองส่วนใหญ่ใน
ประเทศจีนได้ และ 3) สร้างบรรทัดฐานทางวิชาการในด้านการสอนและการตีความ ซึ่งยังผลไปสู่การสร้าง    
ชุดหนังสือฮานกิต๊าบ (Han Kitab, 汉克塔布) ที่เป็นมรดกชิ้นสำคัญของมุสลิมหุย ส่งผลให้เกิดนักวิชาการ    
ชาวหุยที่ต่างก็มีศักยภาพมากขึ้นอย่างเห็นได้ชัด สังเกตได้จากการที่พวกเขายกระดับมาตรฐานทางวิชาการ
อิสลามศึกษาจากในยุคสมัยของ หู่ เติ้งโจว ที่เริ่มต้นจากการแปลหนังสือต้นฉบับภาษาอาหรับ และเน้นไปที่
การจัดการพื้นฐานอิสลามศึกษาที่เป็นการศึกษาภาคพื้นฐาน มาสู่การวิเคราะห์และสังเคราะห์อิสลามศึกษา
ใหม่ในบริบทของสังคมจีน 

นักวิชาการอิสลามศึกษาที ่มีบทบาทสำคัญหลังยุค  หู่ เติ ้งโจว ได้แก่ หวัง ไดหยู (Wang Daiyu,       
王岱輿 ค.ศ. 1584–1670) หม่า จู (Ma Zhu, 馬注 ค.ศ. 1640–1710) และชีคศอลิห์ ลิวชี (Saleh Liu Zhi, 
劉智 ค.ศ. 1669–1764) ซึ่งนักวิชาการทั้งสาม ถือได้ว่าเป็นผู้วิเคราะห์และสังเคราะห์อิสลามศึกษาใหม่       
ในบริบทของสังคมจีน37 และมีบทบาทในการผลิตตำราอิสลามศึกษาท่ีสำคัญ ดังแสดงในตารางที่ 2 

ตารางท่ี 2 หนังสือจากชุดหนังสือฮานกิต๊าบบางส่วน 

ผู้แต่ง ชื่อหนังสือ ปีที่พิมพ์คร้ังแรก (ค.ศ.) 
หวัง ไดหย ู

  (Wang Daiyu, 王岱輿) 
การตีความที่แท้จริงแห่งอิสลามดั้งเดิม  

(正教真诠) 
1642 

หม่า จ ู
 (Ma Zhu, 馬注)  

ข้อกำหนดเกี่ยวกับฮาลาล 
(清真指南) 

1683 

ศอลิห์ ลิวชี 
 (Saleh Liu Zhi, 劉智) 

บรรทัดฐานและพิธีกรรมของศาสนาอิสลาม 
(天方性理) 

1704 

 
ข้อสังเกตที่เห็นได้ชัด คือ ความเปลี่ยนแปลงของระบบการศึกษาจิงถังในยุคหลังของ หู่ เติ ้งโจว     

โดยพบว่า 1) หนังสือที่ใช้สอนเปลี่ยนจากหนังสือแปลมาสู่หนังสืออิสลามศึกษาที่ถูกเขียนขึ้นมาใหม่เป็น
ภาษาจีน 2) เนื้อหาจากท่ีเคยเป็นเพียงการศึกษาภาคพ้ืนฐานมาสู่เนื้อหาทางวิชาการระดับสูงและมีการอธิบาย

 
37 ในหนังสือฮานกิต๊าบมกีารอธิบายคำวา่ ซ่ิวเฉิง (修身) แปลวา่ การปรับปรุงทั้งร่างกายและจิตใจเทียบเคียงกับหลกัคำสอนอิสลามที่กล่าวถึง
มนุษย์ที่สมบูรณ์ (Al-Insan Al-Kamil,  الكامل الإنسان ) ที่จะตอ้งควบคุมตนเอง (Nafs, النفس) และความปรารถนาในโลกนี้ (Ceylan, 2020) 



21 

 

ปีที่ 21 ฉบับท่ี 1 

(มกราคม - มิถุนายน 2567) 

เทียบเคียงกับลัทธิขงจื้อมากขึ้น และ 3) สถานศึกษาจากเดิมอยู่ที ่หอพระคัมภีร์ภายในมัสยิดมาสู่การเป็น
โรงเรียนเอกชนอิสลามศึกษาที่เป็นทางการ 

ดังนั้น การตอบสนองวิกฤติและการฟื้นฟูอิสลามของ หู่ เติ้งโจว จึงถือเป็นกระบวนการที่มุ่งเน้นไปยัง
ส่วนของการพัฒนาการศึกษา โดยเกิดจากการที ่เขาตระหนักถึงสาเหตุของปรากฏการณ์ “ยุคสมัยแห่ง       
การขาดแคลนตำราและนักวิชาการอิสลาม” ว่าเป็นผลมาจากช่องว่างระหว่างอิสลามศึกษาและวัฒนธรรม
กระแสหลักของสังคมจีน หู่ เติ้งโจว จึงพยายามสร้างอิสลามศึกษาขึ้นมาใหม่ในบริบทสังคมจีน ผลที่ได้รับ
นอกจากจะธำรงอัตลักษณ์อิสลามไว้ได้แล้ว ยังสามารถเป็นต้นแบบให้กับมุสลิมหุยในพื้นที่อื ่น ๆ นำระบบ
การศึกษาจิงถังไปประยุกต์ใช้ รวมทั้งยังเป็นผู้จุดประกายให้กับนักวิชาการอิสลามแก่คนจีนรุ่นหลังได้เริ่มต้น
สังเคราะห์อิสลามศึกษาใหม่ในบริบทของสังคมจีน 

สรุปผลการศึกษา  

 การศึกษาถึงประวัติศาสตร์การสร้างระบบการศึกษาอิสลามในจีนของ หู่ เติ ้งโจว โดยศึกษาและ
นำเสนอถึงประวัติ และผลงานของเขาที่มีต่อชุมชนมุสลิมจีน ผ่านเอกสารภาษาจีนและเอกสารภาษาอาหรับ
เป็นหลักเพื่อให้ได้ข้อมูลจากมุมมองของนักวิชาการอิสลามและนักวิชาการจีนเป็นสำคัญ ตลอดจนการศึกษา
จากเอกสารชั้นรอง เช่น บทความภาษาอังกฤษ มาช่วยเสริมในบางประเด็น ซึ่งผู้เขียนพบว่า วิกฤติทั้งภายนอก
และภายในที่เกิดขึ้นกับชุมชนมุสลิมหุยในช่วงราชวงศ์หมิง ส่งผลให้เกิดปรากฏการณ์ที่เรียกว่า “ยุคสมัยแห่ง
การขาดแคลนตำราและนักวิชาการอิสลาม” ซึ่งเป็นยุคสมัยที่มุสลิมหุยเริ ่มห่างเหินและละทิ้งหลักคำสอน
อิสลาม กระทั่งทำให้มุสลิมหุยส่วนใหญ่ไม่สามารถเข้าใจหนังสือภาษาอาหรับ และไม่มีความรู้ความเข้าใจที่ 
มากพอในการตีความคำสอนอิสลามให้ถูกต้องหรือสอดคล้องกับยุคสมัยได้ ส่งผลให้เกิดสถานการณ์ขาดแคลน
หนังสือและขาดแคลนนักวิชาการ ทั้งการแปลไม่ถูกต้องและการใช้คำอธิบายที่ไม่สอดคล้องกับเจตนารมณ์ของ
คำสอนอิสลาม  

ดังนั้น ด้วยปณิธานของ หู่ เติ้งโจว ในการฟื้นฟูอิสลามและธำรงไว้ซึ่งมรดกทางวิชาการของอบูฮานี -
ฟะฮ์ จึงได้สร้างระบบการศึกษาจิงถังผ่านเนื้อหาใน 3 สาขาวิชา นั่นคือ สาขาวิชานิติศาสตร์อิสลาม ยึดตาม
สำนักคิดฮานาฟี สาขาวิชาเทววิทยา ยึดถือตามสำนักคิดมาตุรีดียะฮ์ และหลักจริยธรรมอิสลาม ยึดถือตาม
แนวทางศูฟีย์ เฏาะรีเกาะฮ์กุบรอวียะฮ์ อย่างไรก็ตาม แม้ว่าเนื้อหาระบบการศึกษาจิงถังในยุคของ หู่ เติ้งโจว 
จะเป็นเพียงการศึกษาภาคพื้นฐาน โดยที่อาศัยการแปล ถอดความ และยึดตามคำอธิบายที่ปรากฏในหนังสือ
เป็นหลัก แต่การที่ หู่ เติ้งโจว ได้ริเริ่มสร้างระบบการศึกษาจิงถัง จึงถือเป็นการตอบสนองวิกฤติที่เกิดขึ้นผ่าน
กระบวนการการศึกษา และเป็นการฟื้นฟูอิสลามโดยปราศจากความรุนแรง ทั้งนี้ผลจากการสร้างระบบ
การศึกษาจิงถัง สามารถสร้างโรงเรียนและบุคลากรที่มีคุณภาพให้แก่มุสลิมจีน อีกทั้งยังเป็นการถ่ายทอดและ
อธิบายคำสอนอิสลามผ่านภาษาจีน ตลอดจนถือเป็นแนวทางที่ประสบความสำเร็จในการยกระดับโรงเรียน
เอกชนให้มีคุณภาพเทียบเท่ากับโรงเรียนในระบบราชการของราชวงศ์หมิงอีกด้วย 

 
 
 
 



22 

 

Journal of Integrated Sciences 
College of Interdisciplinary Studies, Thammasat University 
วารสารสหวิทยาการ วิทยาลัยสหวิทยาการ มหาวิทยาลัยธรรมศาสตร์ 
(มกราคม - มถิุนายน 2567) 

เอกสารอ้างอิง 

สิทธิพล เครือรัฐติกาล. (2562). มรดกของเจิ้งเหอในเอเชียตะวันออกเฉียงใต.้ วารสารสหวิทยาการ, 16(1), 9–24. 
Abdallah Schleifer, Tarek Elgawhary & Aftab Ahmed (Eds.). (2023). The Muslim 500: The World’s 

500 Most Influential Muslims 2023. Amman: The Royal Islamic Strategic Studies Centre. 
Al-Ayasrah, Rami Nasser. (2017) . Factors for the emergence of two schools, the people of 

hadith and the people of opinion ( الرأيّ وأهل الحديث أهل مدرستي نشوءّ عوامل ). 
Journal of the College of Fundamentals of Religion and Da’wah in Assiut (  کلية مجلة

بأسيوط والدعوة الدين أصول ), 35(2), 1622-1665. 
Al-Sandi, Nuruddin. (2008) . Hashiyah Musnad Al-Imam Ahmad Ibnu Hanbal ( اشية سند ح  م

حنبل بن أحمد الإمام ). Qatar: Wazarat Al-Awqaf wa Shu’un Al-Islamiyah.  
Al-Tirmidhi, Muhammad Ibu Issa. (2000). Sunan al-Tirmidhi الترمذيّ سنن . . Riyadh: Ministry Of 

Islamic Affairs, Dawah and Guidance. 
Al-Zarqa, Mustafa. (2004). Al-Madkhal Al-Fiqh Al-Amu ( العام الفقهي المدخل ). Damascus: Dar Al-Qalam. 
Atwill, David G. (2005). The Chinese sultanate: Islam, ethnicity, and the Panthay Rebellion in 

southwest China (pp. 1856-1873). Stanford: Stanford University Press. 
Ceylan, E. (2020). A Review on the Huiru Movement and Key Terms of Traditional Chinese Thought 

Used in Wang Daiyu's Work. International Journal of China Studies, 11(2), 371-391 
Chang, H. Y. (1987). The Hui (Muslim) minority in China: an historical overview. Institute of 

Muslim Minority Affairs. Journal, 8(1), 62–78. 
Dillon, Michael. (1999) . China’s Muslim Hui Community: Migration, Settlement and Sects. UK: 

Quadrant Press. 
Ding, Hongtao. (1995) . Shilun Ming-Qing shiqi Huizu Yisilan jingtang jiaoyu 試論明清時期囘族

伊斯蘭經堂教育 On the Hui Islamic mosque-based education in the Ming and Qing 
periods. Qinghai minzu yanjiu 青海民族研究, 29(4), 45–48. 

Fathil, Fauziah. (2019) . Islam in Imperial China: sinicization of minority Muslims and synthesis 
of Chinese philosophy and Islamic tradition. KEMANUSIAAN: The Asian Journal of 
Humanities, 26(2), 167-187. 

Ibn Khaldun, Wali Al-Din Abdu Al-Rahman Ibn Muhammad ibn Muhammad ibn Abi Bakr 
Muhammad Ibn Al-Hasan. (2001). Tatikh Ibn Khaldun... خلدون ابن تاريخ , Vol. 5. Beirut: 
Dar al-Fikri. 

Ibn Qutlubgha, Qasim. (2006). Al-Musamarat fi Sharh Al-Musayarat fi ilm Al-Kalam, المسامرة 
الكلام علم في المسايرة شرح في . Cairo: Dar Basaeir. 

Haidar, Yahya. (2016) . The Debates between Ash'arism and Maturidism in Ottoman Religious 
Scholarship: a Historical and Bibliographical Study (Doctoral dissertation). The 
Australian National University. Australia. 



23 

 

ปีที่ 21 ฉบับท่ี 1 

(มกราคม - มิถุนายน 2567) 

Han, Da. (1998). Zhongguo shaoshu minzu jiaoyu shi: diyi juan 中國少數民族教育史. 第一卷

. Kunming: Yunnan Educational Press. 
He Yan. (1992) . Guanyu Mingdai Huihui de yixiang wenti 關於明代囘囘的移向問題. In Lin 

Song and He Yan (Eds.), Huihui lishi yu Yisilan wenhua 囘囘歷史與伊斯蘭文化. Beijing: 
Jinri zhongguo chubanshe. 

Lapidus, Ira M. (2012). Islamic Societies to the Nineteenth Century: A Global History. 
Cambridge: Cambridge University Press. 

Li, G. ( 2 0 21) .  The Hui Muslims’ Identity Negotiations: A Socio-Legal Investigation into the 
Relations between the Shariʿa and the Chinese Legal Systems (Doctoral dissertation).  
University of Groningen. Netherland. 

Liu Haiwei. (2021) Rulership and Representations: Reconsidering the Religious Identity of Prince 
Ananda. Central Asiatic Journal, 64(1-2), 165-181. 

Liu, Weiqian. (1998). 大明律 (Law of Ming Dynasty). Beijing: Law Press. 
Liu, liting. (2007) . Ming-Qing Musalima Hanwen Zhushu zhong di Xingbie Guan, 明清穆斯林

漢文著述中的性別觀. Taipei: National Chengchi University. 
Ma Chunyi 馬淳夷 (1931) “翻譯古蘭之理論與實例” (The theory of and actual examples 

from Qur’an translations). 月華 3, no. 9 (Mar. 25): 1–17.  
Madmarn, Hasan. (2002) . The Pondok and the Madrasah in Patani. Bangi: Penerbit Universiti 

Kebangsaan Malaysia. 
Masaki Mukai. (2016). Muslim Diaspora' in Yuan China: A Comparative Analysis of Islamic 

Tombstones from the Southeast Coast. Asian Review of World Histories, 4(2), 231-256. 
Ma, Zhu. ( 1988) . 清真指南 [The Guide to the Sciences of Islam] (Zhengui Yu, Collator). 

Yinchuan: Ningxia People’s Publishing House. 
Matteo, Ricci. (1953). China in the Sixteenth Century: The Journal of Matthew Ricci, 1583–1610 

(L. J Gallagher, Translator). New York: Random House. 
Martha Brill Olcott. ( 2007)  Sufism in Central Asia: A Force for Moderation or a Cause of 

Politicization?. Carnegie Endowment for International Peace Publications Department. 
Retrieved from https://carnegieendowment.org/files/cp84_olcott_final2.pdf (accessed 
30 October 2023). 

Ming shilu 明實錄. (1967). Taipei: Zhongyang yanjiuyuan lishi yuyan yanjiusuo. 
Petersen, K. (2013) . The Heart of Wang Daiyu’s Philosophy: The Seven Subtleties of Islamic 

Spiritual Physiology. Journal of Sufi Studies, 2(2), 177–201. 
Pew Research Center. (2023). Measuring Religion in China, Many Chinese adults practice religion 

or hold religious beliefs, but only 1 in 10 formally identify with a religion. Retrieved 
from https://www.pewresearch.org/religion/2023/08/30/measuring-religion-in-china/ 

 
 



24 

 

Journal of Integrated Sciences 
College of Interdisciplinary Studies, Thammasat University 
วารสารสหวิทยาการ วิทยาลัยสหวิทยาการ มหาวิทยาลัยธรรมศาสตร์ 
(มกราคม - มถิุนายน 2567) 

Punar, Bünyamin. (2015). Kanun and sharia: Ottoman land law in Şeyhülislam fatwas from 
kanunname of budin the Kanunname-i Cedid (Master Thesis). Istanbul Şehir University. 
Turkey. 

Qiu Shusen. (1996). Zhongguo Huizu shi 中國囘族史. Yinchuan: Ningxia People's Press. 
Rahman, Tariq. (2011) . From Hindi to Urdu. A Social and Political History. Karachi: Oxford 

University Press. 
Rozali, Ermy Azziaty. (2015). Sheikh Wan Ahmad al-Fatani and the Malay Publications in the 

Middle East. Asian Social Science, 11(24), 90-94. 
Sachiko Murata, William C. Chittick, and Tu Weiming. (2009) . The Sage Learning of Liu Zhi: 

Islamic Thought in Confucian Terms. Cambridge, MA: Harvard University Press. 
Setthamalinee, Suchart. (2010). The Transformation of Chinese Muslims Identities in Northern 

Thailand. Ph.D. Dissertation, University of Hawai’I. 
Siu, Y. (2022). Maritime Exclusion Policy in Ming China and Choson Korea, 1368-1450: Dynastic 

Authority, National Security, and Trade (Doctoral dissertation). Faculty of Oriental 
Studies, University of Oxford. UK. 

Tsai, Yuanlin, (1999). Zhonggui Huizu jingtang jiaoyu zai Ming-Qing zhiji de qiyuan yu fazhan 中
國囘族經堂教育在明清之際的起源與 發展 (The formation and development of the 
jingtang education of the Hui ethnicity in Ming and Qing periods China). Foguang xuekan 

佛光學刊, 2, 265–283. 
Wang, Wei. (2022) . The Evolution of Chinese Muslim’s Classical Learning and Schools in the 

Ming and Qing Dynasties. Religions, 13(6), 553. 
Yang Hua, and Yang Qichen. ( 2 0 01 ) .  囘族文化新論 (New thesis on the culture of the Hui 

nationality). Yinchuan: Ningxia People’s Press. 
Yu, Zhenggui. ( 1 9 9 6 ) .  中國歷代政權與伊斯蘭教 ( Political Power and Islam in Chinese 

Dynasties). Yinchuan: Ningxia People’s Publishing House. 
Yu, Zhenggui, and Xiaojing Lei. ( 2 0 01 ) .  中國回族金石錄 ( Chinese Hui People’s Records on 

Metal and Stone). Yinchuan: Ningxia People’s Publishing House. 
Zhang, S. (2021). Muslim Printing in Late Imperial China: Woodblocks, Networks, and Creation 

of Chinese Islamic Knowledge. Journal of Muslim Minority Affairs, 3(1), 473-490. 
Zhang, Wan Xin & Jan, Al Azhari, (2021) . Ilahiyat in the thoughts of Sheikh Salih Chinese Liu 

Zhi ( تشي ليوّ الصيني صالح الشيخ عند الإلهيات ). Journal of Islamic & Religious Studies, 
6(2), 51-72. 

Zhao, Can. ( 1 9 89 ) .  經學系傳譜 [Register of the Lineage and Transmission of the Classical 
Learning] (Yongchang Yang and Jizu Ma. Xining, Collator). Qinghai: Qinghai People’s 
Publishing House. 

 


