
 
 

อาหารสามัญ : วัฒนธรรมอาหาร  
และการกิน ของชาวไทยเชื้อสายเวียดนาม 
อำเภอท่าบ่อ จังหวัดหนองคาย 
 

Regular Meals: Food Culture 
and Eating Habits of Vietnamese Thais 
in Tha Bo District, Nong Khai Province 
 
 

 
ทุติยาภรณ์ ภูมิดอนมิ่ง  

Tutiyaphorn Poomdonming  

 
 

 
 

 
 
 
 
 

 

 4 

อาจารย์ประจำมหาวิทยาลยัราชภัฎอุดรธาน ี
64 ถนนทหาร ตำบลหมากแข้ง อำเภอเมือง จังหวัดอุดรธานี 41000 
 

Corresponding author, e-mail: tutiyapoom@gmail.com 
* บทสังเคราะห์จากงานวิจัยในโครงการ “นัยลักษณ์ชาติพันธุ์ของสำรับอาหารเวียดนาม ในเขตเทศบาลท่าบ่อ อำเภอท่าบ่อ จังหวัดหนองคาย” 
มหาวิทยาลัยราชภัฏอุดรธานี 

รับบทความ 30 เมษายน 2566 
แก้ไขบทความ 25 ธันวาคม 2566 
ตอบรับบทความ 26 ธันวาคม 2566 

mailto:tutiyapoom@gmail.com


62 
 

 
บทความนี้มีวัตถุประสงค์เพื่อศึกษาวัฒนธรรมอาหารการกินของชาวไทยเชื้อสายเวียดนามในพื้นที่

ตลาดสดเทศบาลเมืองท่าบ่อ อำเภอท่าบ่อ จังหวัดหนองคาย โดยเป็นการศึกษาเชิงชาติพันธุ์วรรณาด้วยวิธีการ
สำรวจ สังเกตวัฒนธรรมอาหารและวิถีการบริโภคอาหารสามัญในชีวิตประจำวัน ร่วมกับการสัมภาษณ์เชิงลึก
และสนทนาอย่างไม่เป็นทางการกับชาวไทยเชื้อสายเวียดนามในพื้นที่ศึกษา ผลการศึกษาพบว่า “อาหาร
สามัญ”ในชีวิตประจำวัน ทั้งในแง่ของรสชาติ วัตถุดิบ การปรุง การบริโภค และการจัดวางพ้ืนที่ของโต๊ะอาหาร 
สะท้อนให้เห็นถึงการผลิตซ้ำทางวัฒนธรรมของชาวไทยเชื้อสายเวียดนาม อาหารสามัญ จึงมี “นัยลักษณ์ทาง
ชาติพันธุ์” ที่สะท้อนให้เห็นถึงพัฒนาการทางความคิด วิถีชีวิต และ “ความเป็นเวียต” ที่ปรากฎในชุมชน     
พหุวัฒนธรรม 

คำสำคัญ: อาหารสามัญ นัยลักษณ์ชาติพันธุ์ คลังอาหาร 
 
 

 
This article aims to investigate the food and eating culture of a Vietnamese-Thai 

community in the fresh market area of Tha Bo Municipality, Tha Bo District, Nong Khai Province. 
The research applies an ethnographic approach, utilizing methods that include participant 
observation, in-depth interviews and group discussion with the Vietnamese – Thais in the Tha 
Bo market. The study reveals that regular meals which are consumed in daily life, illustrate 
the cultural reproduction of the Thai-Vietnamese community. The study included aspects 
such as taste, ingredients, preparation, consumption, and table arrangements. The regular 
meals serve as a reflection of the development of their cultural attitudes, lifestyle, and the 
manifestation of "Vietnamese-ness” existing within the multicultural community. 

Keywords: Regular meals, ethnic traits, food depository 
 
 
 
 
 
 



63 
 

 บทนำ  
บทความนี้นำเสนอประเด็นวัฒนธรรมอาหารการกินอาหารชาติพันธุ์ในพื้นที่อำเภอท่าบ่อ จังหวัด

หนองคาย โดยมุ่งใช้ ตลาดสดเทศบาลเมืองท่าบ่อ เป็นกรณีศึกษาเพื่อการสำรวจพื้นที่ทางอาหารด้วยวิธีการ
ทางชาติพันธุ์วรรณา (Ethnography) โดยการมีประสบการณ์ร่วมกับผู้คนในพื้นที่ เพื่อสังเกตการณ์อย่างมี 
ส่วนร่วม (Participant observation) ในชีวิตประจำวันของชาวไทยเชื้อสายเวียดนามด้วยการฟัง ดู อยู่ และ
นั่งชิมรสชาติที่โต๊ะอาหารของชาวไทยเชื้อสายเวียดนาม และร่วมกิจกรรมสัมพันธ์ทางสังคมที่เกี่ยวข้องกับ
อาหาร 

ผู้เขียนเริ่มต้นการศึกษาด้วยการเข้าร่วมในการทำความสะอาดสุสานธาตุรวมบ้านเทวี 1  และได้ตั้ง
ข้อสังเกตถึงการแสดงตัวตนของชาวไทยเชื้อสายเวียดนามผ่านอาหารและการบริโภคอาหารเวียดนามที่
ผู้เข้าร่วมกิจกรรมต่างนำมารับประทานร่วมกันระหว่างวันทำงานนั้น การเข้าไปมีส่วนร่วมในกิจกรรมวันนั้น
ผู้เขียนเห็นว่าตัวตนของคนกลุ่มนี้มี “อาหารสามัญ” 2 (Regular meals) ได้แก่ ข้าวต้มเวียดนาม ข้าวโซย    
ข้าวเหนียวหมูยอ ข้าวเหนียวกุนเชียง ข้าวเกรียบ และข้าวเกรียบปากหม้อ ซึ่งเป็นตัวแทนการแสดงออกและ
สืบต่อเรื่องราวที่มีมากกว่าการกินเพียงเพ่ือสัมผัสกับรสชาติ หรือเพ่ือบรรเทาความหิวเท่านั้น หากแต่อาหารยัง
คอยสื่อสารระหว่างกลุ่มตนกับกลุ่มชนอ่ืนด้วยความหมายสำคัญของการเป็นภาพตัวแทนที่บรรจุ รวบรวม กลุ่ม 
ชุมนุม และสังคมด้วยความรู้สึกเพ่ือการแสดงออกซึ่งอัตลักษณ์และพ้ืนที่ เพ่ือถักทอผ่านโครงร่างเครือข่ายของ
การกิน (Appadurai, 1981) 

ความสำคัญของอาหารข้างต้นจึงมีไม่น้อยไปกว่าคุณค่าทางความเชื่อ ประเพณี และมรดกที่เป็น
เครื่องมือในการสื่อสารระหว่างคนในสังคมที่อาหารเป็นวัตถุทางวัฒนธรรมสำคัญที่คอยสำแดงตัวตนถ่ายทอด
ความรู้ทั้งที่เป็นสูตรการแบ่งปันเรื่องเล่า เรื่องราวชีวิตอย่างเป็นทางการและไม่เป็นทางการจนกลายเป็นส่วน
หนึ่งในการพัฒนาอัตลักษณ์ (Identity development) ดังนั้นการทำงานภาคสนามในชุมชนชาติพันธุ์นี้ผู้เขียน
มุ่งศึกษาอาหาร และวิถีอาหารของชาวไทยเชื้อสายเวียดนาม ขึ้นมาท่ามกลางความหลากหลายทางชาติพันธุ์
คือ ไทย ลาว จีน และเวียดนาม” แล้วจึงนำไปสู่ข้อค้นพบในพ้ืนที่ศึกษาที่โยงไปถึงวัฒนธรมอาหาร และการกิน
ทีส่ะท้อนให้เห็นซึ่งความหมายและการอยู่ร่วมกันจนก่อรูปให้เห็นภาพตัวแทนของกลุ่มชาติพันธุ์นั้น ๆ ได้อย่าง
เป็นรูปธรรม (Scholliers 2001)  

ดังนั้น วัฒนธรรมอาหารของชาวไทยเชื้อสายเวียดนามคือ กระบวนการสร้างความเข้าใจต่อการดำรง
อยู่ที่ไม่หยุดนิ่งภายใต้วิถีวัฒนธรรม โครงสร้าง ระบบ หรือลักษณะทั่วไปของสังคม โดยบทความนี้ผู้เขียนมุ่ง
วิเคราะห์เฉพาะการแสดงออกของอาหารสามัญอันเป็นวิถีวัฒนธรรมอาหารที่ปรากฏในตลาดสดอำเภอท่าบ่อ 

 
1 สุสานธาตุรวมบ้านเทวี หรือ “เหงียจางเหวียดเกี่ยวท่าบ่อ หนองคาย” (Nghĩa trang Việt kiều Thà Bò Noỏng Khai) หรือ “สุสาน

สีขาว” สถานที่ประกอบพิธีกรรมทางความเชื่อและศาสนาของชาวไทยเชื้อสายเวียดนาม อำเภอท่าบ่อ จังหวัดหนองคาย  จัดตั้งขึ้นโดยเหวียดเกี่ยว
รุ่นอาวุโสใช้เป็นที่เก็บรวบรวมอัฐิและร่างไร้วิญญาณของผู้วายชนม์ตามคติความเช่ือของลัทธิบูชาบรรพบุรุษ (ancestor worship) หรือ “เถ่อกุ๋งโต่
เตียน” (Thờ cúng tổ tiên) ของชาวไทยเช้ือสายเวียดนาม  นอกจากนั้น พื้นที่แห่งนี้ยังอนุญาตให้มีการบรรจุศพของกลุ่มคนที่นับถือศาสนาอื่น ๆ 
เช่น ศาสนาพุทธ และ ศาสนาคริสต์  สุสานแห่งนี้ยังมีความโดดเด่นทางด้านจัดระเบียบของพื้นที่และรูปแบบทางสถาปัตยกรรม โดยอนุญาตให้
ก่อสร้างฮวงซุ้ยบรรจุศพ หรือ โหมะ (mộ) ให้เป็นรูปแบบเดียวกันเท่านั้น  อีกทั้งยังไม่อนุญาตให้มีการจับจองหลุมฝังศพล่วงหน้าเพื่อสะท้อนถึง
ความเท่าเทียมกันระหว่างผู้วายชนม์ 

2 อาหารสามัญ (regular meals) “ประเภทของอาหารในชีวิตประจำวัน” อาหารของคนห่างบ้านเกิด (ชาวไทยเช้ือสายเวียดนาม) ชาว
ไทยเชื้อสายเวียดนามอำเภอท่าบ่อ จังหวัดหนองคาย ที่เกิดขึ้นมาจากประสบการณ์การกินร่วมกับความทรงจำอันเป็นรสนิยมการกินอันคุ้นเคย  
ที่ปรากฏให้เห็นในตลาดสด บ้านหรือพื้นที่อื่น ๆ ซ่ึงผูกพันกับชีวิต และการเป็นอยู่มาตั้งแต่อดีตจนถึงปัจจุบัน ทั้งนี้ด้วยวิธีการสืบต่อตำรับอาหาร วิถี
การกินอาหารจากรุ่นสู่รุ่นผ่านรสชาติ และการเป็นอาหารที่ปรุงจากทักษะมือของชาวไทยเช้ือสายเวียดนาม เป็นอาหารที่บรรจุซึ่งความหมาย ตัวตน 
และลักษณะเฉพาะ เพื่อชูความเป็นกลุ่มคน/ชาติพันธุ์ให้ผู้อื่นรับรู้ซ่ึงวัฒนธรรมอาหาร และการกินของตนเองอันเป็นการแสดงออกจากลักษณะ และ
ขอบเขตทางชาติพันธุ์แห่งถิ่นที่นั้น  



64 
 

จังหวัดหนองคาย อาหารสามัญดำรงอยู่ท่ามกลางการเปลี่ยนแปลงตามความทันสมัยในพื้นที่ทางอาหาร 3 
(Food space) ที่ถูกจัดเป็นสัดส่วนทั้งพ้ืนที่เปียก พ้ืนที่แห้ง และพ้ืนที่ขายอาหารมีทั้งนั่งกิน และซื้อกลับรวมทั้ง
รอบบริเวณของตลาดยังถูกจัดวางให้ขายสินค้าท้องถิ่น/พื้นบ้านที่มีผลผลิตทางอาหาร ทั้งที่เป็นอาหารสด 
อาหารที่ทำสุกแล้วพร้อมทานเดินหิ้วขาย วางขายบนแผง และปรุงอาหารขายบนแผงตามสั่งจากลูกค้า  

สำหรับผู้เขียน การแสดงออกข้างต้นคือวิถีทางอาหาร/พื้นที่ทางอาหารดังที่  นิติ  ภวัครพันธุ์ (2558) 
นักวิชาการทางด้านมานุษยวิทยาได้ให้รายละเอียดในประเด็นตลาดสดว่า 

 
“ตลาดสดจะมีการค้าขายที่คึกคักเต็มไปด้วยร้านค้าต่างๆ ที่มีชาวเมือง และคนนอกเมืองเข้ามาซื้อขาย
สินค้าในเช้าตรู่ราวตีห้าครึ่งพ่อค้าแม่ค้ากลุ่มแรกจะเริ่มตั้งแผงขายสินค้า สินค้าอาหารบางชนิดจะถูก
นำเข้ามาจากท่ีอ่ืน เช่น เนื้อวัว ไก่ ไข่ หรือผักบางชนิด แต่สินค้าอาหารอีกหลายชนิดล้วนเป็นผลผลิต
ที่มาจากท้องถิ่น เช่น เนื้อหมู ผัก และดอกไม้ รวมทั้งอาหารที่ปรุงและทำสุกแล้ว เช่น ข้าวเส้น  
ข้าวซอย และขนมหวาน นอกจากนั้นก็จะมีสินค้าอื่น ๆ ของใช้ในครัวเรือน ของจิปาถะ และเป็นเรื่อง
ปรกติที่แม่ค้าจำนวนหนึ่งซึ่งเป็นชาวเมืองหรือคนท้องถิ่นนำผลผลิตจากไร่นามาวางขาย และราว 
แปดโมงเช้าก็จะวาย” 

 
รายละเอียดที่เสนอนี้มีความสำคัญที่ทำให้เห็นพ้ืนที่ทางอาหารอย่าง “ตลาดสด” ที่ไม่ได้มีบทบาทเพียงแค่

เป็นแหล่งรวมวัตถุดิบเท่านั้น หากแต่พื้นสำคัญนี้ได้นำไปสู่การปะทะสังสรรค์ การสร้างความสัมพันธ์ของผู้คน
ด้วยประเภทของสินค้าที่เป็นองค์ประกอบเพื่อการสื่อสาร และระบุตัวตนในมิติทางสังคม ดังนั้น สินค้า พื้นที่ 
และผู้คนจึงเป็นองค์ประกอบที่นิติ ภวัครพันธุ์ (2558) ได้พยายามนำเสนอถึงความหมาย และความสำคัญของ
ตลาดอันเป็นจุดรวมของสรรพสินค้าที่หมุนเวียนจำหน่ายอยู่ในชีวิตประจำวันภายใต้ความหมายของการเป็น  
“คลังอาหาร”   

กล่าวได้ว่า คลังอาหารข้างต้นมีอยู่เพื่อเก็บกัก รักษา ขนส่ง พร้อมส่งมอบแก่ผู้ที่มาเยือนให้ชิมรสใน
อาหาร และวิถีอาหารที่มาจากการใช้ชีวิตก็ได้กลายเป็นอัตลักษณ์ และตัวแทนแห่งปัจเจกบุคคล หรือกลุ่มคน
นั้น ๆ (Abarca and Colby, 2016) โดยที่อาหาร อัตลักษณ์ และการมีอยู่ของวิถีอาหารจะคอยเชื่อมโยง  
ตอกย้ำ และยืนยันเป็นความสัมพันธ์ของความรู้สึกที่เสริมความแข็งแกร่งต่อการแสดงออกด้วยการเตรียม  
การกิน ความรู้รส และความเข้าใจ (Scholliers, 2001) ซึ่งเป็นตัวตน และการมีอยู่ของกลุ่มในพื้นท่ี 

การเชื่อมร้อยความสัมพันธ์ด้วยอาหารในลักษณะดังกล่าวจึงแทรกซึมอยู่กับ “การกิน และวิถีการกิน” 
ที่สามารถระบุตัวตนอันเกิดจากประสบการณ์สัมผัส ส่งต่อ ถ่ายทอดออกไปในรูปแบบของการเล่าเรื่องด้วยวถิี
อาหารในตลาดสดเทศบาล อำเภอท่าบ่อ จังหวัดหนองคายของกลุ่มชาวไทยเชื้อสายเวียดนาม เกิดการหล่อหลอม
กลายเป็นอัตลักษณ์ของกลุ่มคนในพื้นที่อย่างเด่นชัด การศึกษานี้จึงมีจุดประสงค์เพื่อศึกษาวัฒนธรรมอาหาร 
และการกินอาหารของชาวไทยเชื้อสายเวียดนาม อำเภอท่าบ่อ จังหวัดหนองคาย 4 โดยบทความวิจัยนี้จะ
นำเสนอประเด็นต่าง ๆ ตามลำดับดังนี ้ กรอบแนวคิด วิธีการศึกษา และผลการศึกษาซึ ่งประกอบด้วย          

 
3 เรื่องของอาหาร/พื้นที่แห่งอาหาร จึงไม่ใช่เป็นเพียงเรื่องของการกินเท่านั้น อาหารเป็นเรื่องที่ปรากฏให้เห็นในอีกหลายมิติ อาทิ 

มุมมองของนักมานุษยวิทยาที่กล่าวถึงความคิดเรื่อง “Food space” ว่าเป็นการศึกษาปรากฏการณ์ทางสังคม และปรากฏการณ์ของมนุษย์ (Human 
phenomenon) ซึ่งเกี่ยวข้องกับปรากฏการณ์ทางชีววิทยา และนิเวศวิทยา รวมถึงด้านปัจจัยทางโครงสร้างของการจัดระบบทางสังคม เช่นเดียวกับ 
ด้านเพศวิถีหรือเครือญาติ ทั้งหมดนี้ล้วนมีความสำคัญ (นิติ  ภวัครพันธุ์, 2565) 

4 ทั้งนี้เพื่อเป็นการปกป้องอัตลักษณ์ของผู้ถูกศึกษาชื่อผู้ให้ข้อมูลล้วนเป็นนามสมมติ โดยผู้ให้ข้อมูลหลัก หรือผู้เล่าเรื่อง คือ กลุ่ มพ่อค้า
แม่ค้าชาวไทยเช้ือสายเวียดนามที่ขายอาหารในตลาดสดเทศบาลอำเภอท่าบ่อ 

 



65 
 

(1) ชุมชนบ้านท่าบ่อเกลือ พื้นที่แห่งชีวิตและการมีอยู่ (2) ตลาดสดเทศบาลเมืองท่าบ่อ: คลังแห่งอาหารของ
ชาวไทยเชื้อสายเวียดนาม และ (3) อาหารสามัญ : นัยลักษณ์ชาติพันธุ์กับความระเกะระกะสัมพันธ์บนโต๊ะ
อาหารท้องถิ่น 

 

กรอบแนวคิด: วิถีอาหาร อาหารสามัญ 
นัยลักษณ์ทางชาติพันธุ์ 

บทความนี้เป็นการศึกษาเพื่อแสดงให้เห็นถึงวัฒนธรรมของชาวไทยเชื้อสายเวียดผ่านอาหารและ   
การกินด้วยผ่านการศึกษาวิถีอาหาร ที่สะท้อนสัญลักษณ์ทางชาติพันธุ์ ประเพณี ประวัติศาสตร์อันเป็น
ตัวกำหนดรูปร่าง วิถีวัฒนธรรมการกิน ที ่เป็นกระบวนการเกี ่ยวข้องกับการผลิต การกินอาหารภายใต้
วัฒนธรรม สังคม และเศรษฐกิจ ตลอดจนครอบคลุมไปถึงกระบวนการทางความคิดในการประเมินคุณค่าของ
อาหาร การตระเตรียม การจัดการ และการเก็บรักษา  

Food and Foodways in Asia: Resource, Tradition and Cooking  เป็นงานทางมานุษยวิทยาที่
เสนอให้เห็นความหลากหลายของอาหารและการวิเคราะห์การผลิตอาหารที่มีปฏิสัมพันธ์กับความหลากหลาย
ทางสังคม วัฒนธรรม และการเมืองในเอเชียที่เกิดขึ้นจากอัตลักษณ์ทางชาติพันธุ์ การสร้างขอบเขตการบริโภค 
การกระจายของอาหาร การประดิษฐ์อาหารท้องถิ่นเพ่ือการท่องเที่ยวจนถึงการมีส่วนร่วมของเอเชียต่ออาหาร
โลก ด้วยการใช้กรอบคิดของวิถีอาหารเพื ่อมองวัฒนธรรมของอาหารในประเด็นอัตลักษณ์ที่สัมพันธ์กับ
ครอบครัว เครือญาติ และอุดมการณ์ทางเพศ รวมถึงที่มาที่ไปของกระบวนการผลิตอาหาร (Cheung, 2007) 

งานเขียนของบุศรินทร์ เลิศชวลิตสกุล (2555) ว่าด้วยการศึกษาเรื่องการเมืองเชิงวัฒนธรรมของ
รสชาติ : วิถีอาหารของแรงงานไทใหญ่ในเมืองเชียงใหม่ เป็นชิ้นงานที่ มีความเด่นชัดในการนำกรอบของวิถี
อาหารมาศึกษาเพื่ออัตลักษณ์กลุ่ม (Group identity) ของแรงงานไทใหญ่ที่อพยพจากประเทศพม่าผ่านการ
บริโภคอาหารวิถีปฏิบัติในด้านการกินที่บ่งบอกอัตลักษณ์ชาติพันธุ์ (Ethnic identity marker) และพัฒนาไปสู่
ความรู้สึกว่าอาหารรสชาติลักษณะนี้คือ “อาหารไทใหญ่ของเรา” และความรู้สึกนี้จะเกิดขึ้นอีกเมื่อชาวไทใหญ่
กินอาหารที่ตนทำเอง ซึ่งเป็นอาหารในชีวิตประจำวัน จนนำไปสู่การรักษาความเป็นอัตลักษณ์กลุ่ม ถือเป็น
กระบวนการในการสร้างหรือพัฒนาอัตลักษณ์ตัวตนขึ้นมาภายใต้ความผูกพันในอาหารและการโหยหารสชาติ
ของอาหารบ้านเกิด  

 “วิถีอาหาร” นั้นได้ถูกใช้เป็นกรอบในการอธิบายของ Simoons (1961) และ Brown and Kay (1984) 
โดยงานเขียนของนักวิชาการเหล่านี้มองอาหารเป็นสิ่งสร้างความหมายที่หลากหลายกับรูปแบบความสัมพันธ์
ทางสังคม  ดังนั้นงานศึกษานี้เสมือนการเปิดประเด็นการศึกษาด้วยวิถีอาหารที่ไม่ได้ดูแค่เพียงว่าคนกลุ่มนั้นมี
นิสัยและลักษณะการกินอย่างไร แต่สนใจความคิดและการรับรู้ที่มีต่ออาหารรวมถึงการสร้างความแตกต่าง 
(Differentiation) ระหว่างวัฒนธรรมอาหารของตนเองและของผู้อื่น วิถีอาหารจึงเป็นรหัสที่หลากหลายใน
สถานการณ์ท่ีแตกต่างกันออกไป (บุศรินทร์ เลิศชวลิตกุล, 2555)  

ขณะเดียวกัน อาหารปกติ และอาหารพิเศษคืออาหารในที่มีอยู่ในภาวะสำคัญของแต่ละห้วงเวลาเช่น 
เทศกาล หรือพิธีกรรมดังงานเขียนของ ทุติยาภรณ์ ภูมิดอนมิ่ง (2563) ที่ใช้วิถีอาหารอธิบายบทบาทหน้าที่ของ
อาหารซึ่งมิได้ผูกติดอยู่เพียงความรู้สึกอร่อย และมีความสุขในมิติทางโลกเท่านั้น หากยังเป็นสื่อผ่านทาง
ความรู้สึกระหว่างโลกของคนเป็นถึงโลกของคนตายในพิธีกรรมการรวมกลุ่มกินอาหารหน้าหลุมฝังศพ อาหาร
พิธีกรรมจึงเป็นวิถีอาหารของกลุ่มชาติพันธุ์ที่บ่งบอกตัวตนภายใต้พันธะทางอารมณ์การรวมหมู่เหล่าด้วย

https://www.taylorfrancis.com/search?contributorName=Sidney%20Cheung&contributorRole=editor&redirectFromPDP=true&context=ubx


66 
 

ศรัทธาและบ่งบอกถึงอัตลักษณ์ของกลุ่มชาติพันธุ ์อย่างเด่นชัดท่ามกลางสังคมที่มีความหลากหลายทาง       
ชาติพันธุ์ ดังนั้น อาหารจึงไม่ได้เพียงสนองความหิวให้อิ่มท้องในด้านชีวภาพหรือตอบสนองต่อความพึงพอใจ
ทางอารมณ์ ความรู้สึกนึกคิดของมนุษย์เท่านั้น แต่ยังสะท้อนให้เห็นถึงความหมายเชิงวัฒนธรรมในการสร้าง
เส้นแบ่งพรมแดนระหว่างชนชั้นต่าง ๆ ทางสังคม พื้นที่ทางภูมิศาสตร์ ความแตกต่างระหว่างกลุ่มชาติพันธุ์  
(Judith Goode, 1992) เกิดเป็นสำนึกและตัวตน เช่นเดียวกับการมีอยู่ของอัตลักษณ์ทางวัฒนธรรมชาวไทย
เชื้อสายเวียดนามในจังหวัดนครพนม ที่ประกอบร่างขึ้นด้วยวิถีอาหารในชีวิตประจำวันเป็นตัวชูโรงสัญลักษณ์
ทางวัฒนธรรมแห่งตน โดยใน “สุนทรียาหารริมโขง: สำรับเวียด” เรียกชื่ออาหารลักษณะนี้ว่า “อาหารผู้
อพยพ” (นิติ  ภวัครพันธุ์, 2565) อาหารเหล่านี้ ได้แก่ ก๋วยเตี๋ยว และก๋วยจั๊บญวณ บุ๋นหม็อก เฝอ ก๋วยเตี๋ยว
เนื้อ ไส้กรอกเลือด เลือดแปลง แบ๋งหมี่ ขนมเบื้องญวณ ปากหม้อ ถือเป็นอาหารชาติพันธุ์นิยมในชีวิตประจำวัน
ของกลุ่มชาวไทยเชื้อสายเวียดนาม (นุชนงค์  อุเทศพรรัตติ์นกุล, 2544; อุบลวรรณ  รัตนวีรเมธีกุล, 2550) 

อาหารวัฒนธรรมจึงคล้ายกับการนำเสนอความเป็นอัตลักษณ์และเป็นองค์ประกอบที่ถูกใช้ในการสร้าง
ความแตกต่างของสิ่งหนึ ่งออกจากอีกสิ่งหนึ่ง (Scholliers 2001) และเป็นเครื่องมือในการประกอบสร้าง
ความหมายใหม่ๆ และวิเคราะห์ได้ซึ่งวิถีแห่งอาหารอันเป็นแก่นแกนจนกระทั่งคลี่คลายมาสู่การสร้างอัตลักษณ์
ทางวัฒนธรรมของกลุ่มสังคมหนึ่งๆ ตามภูมิความรู้ของคนในท้องถิ่น ถือเป็นความซับซ้อนของความสัมพันธ์ใน
การเปลี่ยนผ่านวัตถุดิบจากธรรมชาติให้กลายเป็นวัฒนธรรม (Lévi-Strauss, 1983) “อาหารและวิถีทาง
อาหาร” จึงเป็นวิธีที่มนุษย์นั้นเข้าสู่การบริโภค ผลิต และสัมผัสกับอาหารผ่านปฏิบัติการในชีวิตประจำวัน   
เป็นความสําคัญเชิงสัญลักษณ์ที่ช่วยอธิบายและกําหนดสถานะความเป็น “คนใน”และ “คนนอก” ที่เกี่ยวกับ
กลุ่มซึ่งเป็นตัวตนของคนในวัฒนธรรมนั้น (Highfield, 2017)  

บทความนี้ไม่ได้มุ่งศึกษาวัฒนธรรมทั้งมวล หากแต่เพียงเลือกนำแง่มุมบางส่วนมาศึกษา เนื่องจากการ
มองอาหารก็เสมือนการมองวัฒนธรรมด้านอื่น ๆ ดังนั้นการกินอาหารจึงถือเป็นกิจกรรมที่สามารถสร้างความ
หลากหลาย เป็นกิจกรรมที่พร้อมจะเปิดโอกาสให้รูปแบบในการปรุงอาหารที่แตกต่างในแต่ละพื้นที่ได้มี
ปฏิสัมพันธ์กัน สามารถส่งไปสู่การรับรู้ข้อมูลที่ทวีขึ้น เกี่ยวโน้มถึงเรื่องของการสร้างอัตลักษณ์ ทำให้ “การกิน
อาหาร” เป็นสิ่งที่แสดงออกได้ถึงอัตลักษณ์ของบุคคล กลุ่มบุคคล และการสร้างตัวตนให้ผู้อื่นรับรู้ (ชญาน์ทัต 
ศุภชลาศัย, 2556) อันเป็นผลมาจากนัยลักษณ์ชาติพันธุ์ ข้อค้นพบที่ครอบคลุมถึงการรับรู้ความหมายที่สัมพันธ์
กับความรู้สึกที่สั่งสมจากประสบการณ์ชีวิต แล้วจึงแสดงตัวตน และลักษณะเฉพาะของกลุ่มผ่านอาหารสามัญ
อาหารในชีวิตประจำวัน ที ่เกิดมาจากรูปแบบลักษณะนิสัยการกินของคนห่างบ้านของชาวไทยเชื ้อสาย
เวียดนาม เกิดการสร้างการรับรู้ร่วมกันเพื่อบ่งบอกตัวตน ความเป็นวัฒนธรรม และความเป็นอันหนึ่งอัน
เดียวกัน  ทั้งนี้เพื่อชูความเป็นกลุ่ม/ความเป็นชาติพันธุ์ โดยให้ความสำคัญแก่อาหาร และการกินของตนเองอัน
เป็นการแสดงออกถึงลักษณะ และขอบเขตทางชาติพันธุ์แห่งถิ่นที่นั้น 

การศึกษานีไ้ด้มุ่งเน้นการใช้กรอบแนวคิดวิถีอาหาร อาหารสามัญ นัยลักษณ์ทางชาติพันธุ์เพ่ือแสดงให้
เห็นถึงการให้ความหมายของอาหาร และการกินอาหารในพื้นที่ทางอาหารของกลุ่มชาวไทยเชื้อสายเวียดนาม
ในพ้ืนที่เขตเทศบาลเมืองท่าบ่อที่ให้ความสำคัญกับ “ตัวตน” ผ่านอาหารสามัญอันเป็นอาหารในชีวิตประจำวัน
เท่านั้น 
 
 
 
 
 
 



67 
 

 

วิธีการดำเนินการวิจัย 
 การศึกษานี้เก็บรวบรวมข้อมูลตามแนวทางชาติพันธุ์วรรณนา (Ethnography) เพื่อแสวงหา

ข้อค้นพบในสนาม โดยดำเนินการเก็บข้อมูลภาคสนามระหว่างวันที่ 20 เมษายน พ.ศ. 2565 ถึง 1 พฤษภาคม 
2566 ในพื ้นที ่อำเภอท่าบ่อ จังหวัดหนองคาย  โดยที่ผู ้เขียนได้เข้าไปทำความคุ ้นเคยกับพื ้นที่เมื ่อวันที่          
24 เมษายน พ.ศ. 2565 ผ่านการสังเกตการณ์แบบมีส ่วนร่วม (Participant observation) โดยการทำ     
ความสะอาดสุสานธาตุรวมบ้านเทวี อำเภอท่าบ่อกับกลุ่มชาวไทยเชื้อสายเวียดนาม และการเดินสำรวจบริเวณ
สุสานพร้อมทำความรู้จักกับ คุณเกรียง (นามสมมติ) ข้าราชการครูเกษียณอายุวัย 70 ปี ซึ ่งเป็นผู้นำทาง
วัฒนธรรมของชาวไทยเชื้อสายเวียดนามที่มักถูกเรียกจากขานจากคนชุมชนว่า “ผู้บอกเล่าวิถีวัฒนธรรม      
ชาวเวียดในท่าบ่อ”  

การเก็บข้อมูลหลักจะดำเนินการโดย การสัมภาษณ์ การสังเกต และมีส่วนร่วมในกิจกรรมและ
ชีวิตประจำวันของผู้คนในพื้นที่ศึกษา โดยมีรายละเอียดดังนี้ (1) การสัมภาษณ์ ประกอบด้วย ผู้ให้ข้อมูลหลัก 
ได้แก่ ผู้อาวุโสในพื้นที่ เจ้าของร้านอาหาร ที่เป็นชาวไทยเชื้อสายเวียดนาม และผู้ให้ข้อมูลรอง ได้แก่ กลุ่ม
ลูกค้า และคนทั่วไปที่มีส่วนเกี่ยวข้อง (2) การสังเกตและมีส่วนร่วมในกิจกรรมต่าง ๆ ได้แก่ การเตรียมวัตถุดิบ 
ทำอาหาร ชิมอาหารกับพ่อค้าแม่ค้าในตลาดสดเทศบาลเมืองท่าบ่อที่มีแผงขายอาหารประจำที่ขายอาหารอยู่
ในตลาดสดมาไม่น้อยกว่า 10 ปี และขายอาหารสามัญอาหารในชีวิตประจำวันของชาวไทยเชื้อสายเวียดนาม 
ทั้งนี้ในการทำงานภาคสนามนั้น ได้รับการสนับสนุนจากคุณเกรียงในการทำความคุ้นเคยกับพื้นที่และการ
พิจารณาคัดเลือกกลุ่มผู้ให้สัมภาษณ์ เพื่อให้ได้มาซึ่งข้อมูลที่เฉพาะเจาะจง ซึ่งเป็นข้อมูลหลักที่สอดคล้องกับ
วัตถุประสงค์ของการศึกษา รวมทั้งการเข้าร่วมกิจกรรมต่าง ๆ กับกลุ่มชาวไทยเชื้อสายเวียดนามทั้งกิจกรรม
ส่วนตัว ไม่ว่าจะเป็นการรับประทานอาหารร่วมกันในบ้าน และกิจกรรมส่วนรวมร่วมกับชุมชนในช่วงเทศกาล
ต่าง ๆ 

ผลจากการสำรวจรวบรวมข้อมูลที่เกี่ยวข้องในอำเภอท่าบ่อ และการเข้าร่วมกิจกรรมต่าง ๆ รวมทั้ง
การได้ร่วมรับประทานอาหารที่ทำกินเองที่บ้าน ถือเป็นส่วนสำคัญที่ทำให้ผู้เขียนได้เดินทางเข้าสู่ “คลังอาหาร” 
ใน “พื้นที่ทางอาหาร” อันหมายถึง ตลาดสดเทศบาลของอำเภอท่าบ่อ ซึ่งทำให้เห็นว่า คลังอาหาร และ พื้นที่
ทางอาหาร คือจุดรวมของสรรพสินค้าที่จำหน่ายหมุนเวียนอยู่ในชีวิตประจำวันสร้างความสัมพันธ์เชื่อมโยง
ระหว่างผู้เขียนกับคนในตลาดนำไปสู่การเข้าร่วมกิจกรรมต่าง ๆ ของชาวเวียดนาม ในวันที่ 14 มกราคม 2566 
ซึ่งเป็นวันฉลองปีใหม่ ซึ่งผู้เขียนถูกเชื้อเชิญโดยคนในพ้ืนที่ศึกษาและแม่ค้าชาวไทยเชื้อสายเวียดนาม (แม่หมวย, 
สัมภาษณ์ 14 มกราคม 2566; พี่บิ๊ก, สัมภาษณ์ 22 มกราคม 2566) ซึ่งขณะที่ดำเนินการศึกษาเก็บข้อมูลใน
ภาคสนาม กลุ่มคนเหล่านี้ได้นำพาผู้เขียนเข้าสู่พื้นที่ทางสังคม (Social space) ของชาวไทยเชื้อสายเวียดนาม 
รวมทั้ง “สมาคมสภากาแฟตลาดเทศบาล” และได้สังเกตการณ์ รับฟังเรื่องราวจากคนเล่าเรื่อง (Storyteller) 
ไม่ว่าจะเป็นคนทำอาหาร คนปรุงอาหาร คนจัดวางพ้ืนที่บนโต๊ะอาหาร ซึ่งอาหารเหล่านั้นมีอยู่ในชีวิตประจำวัน
เป็น “อาหารสามัญ” ที่ตลาดสด จนกระทั่งเกิดความคุ้นเคยกับตลาดสดเทศบาลเมืองท่าบ่อ รวมทั้งซึมทราบ
เรื่องราว ชวนชิม ลิ้มรสชาติ เรียนรู้สิ่งที่อยู่ในพื้นที่ทางอาหารในฐานะแขกผู้มาเยือนและเป็นลูกค้าในนามว่า 
“ครูมด” ผลจากความคุ้นเคยและสนิทสนมกับกลุ่มแม่ค้าในตลาดทำให้สามารถทำงานภาคสนามได้อย่างถี่ถ้วน 
รอบคอบ และรอบด้านมากข้ึน ซ่ึงช่วยให้การสัมภาษณ์เชิงสนทนา (Conversation interview) ในระหว่างการ
ทำงานภาคสนามนี้เป็นไปได้อย่างราบรื่นได้ในทุกพ้ืนที่ 

 



68 
 

ชุมชนบ้านท่าบ่อเกลือ: พื้นที่แห่งชีวิตและการมีอยู่ของผู้คน 
“ข้าวเปียกเส้นหนึ่งชามค่ะ”5  เมนูอาหารมื้อเช้าที่ผู้เขียนเอ่ยกับแม่ค้าร้านเล็ก ๆ ที่ตั้งอยู่ สามแยกมุม

เมือง ถนนผดุงสามัคคีในเขตเทศบาลเมืองท่าบ่อ ตรงข้ามตึกแถว 2 ชั้นนี้ด้านหน้าของตึกมีป้ายชื่อเขียนไว้ว่า 
“ลิ้มชุนหมง”6 และบนระเบียงชั้นสองของบ้านมีไหขนาดใหญ่ที่คนในพื้นที่ลุ่มน้ำโขงแห่งนี้เรียกว่า “ไหแสน”7 
ซึ่งมีอายุราว 100 ปีวางเรียงรายที่คว่ำและหงายอยู่เป็นจำนวนมาก กล่าวได้ว่า การมีอยู่ของไห/ไหแสนตาม
แถบเมืองลุ่มน้ำนี้ ถือได้ว่าเป็นสัญลักษณ์ทางการค้าระบบเศรษฐกิจเป็นตัวชี้วัดที่บอกถึงความกินดีอยู่ดีของ
ผู้คนในชุมชนแถบนั้น เช่นเดียวกับชุมชนนี้  

ขณะที่บ้านท่าบ่อเกลือซึ่งเป็นชื่อเดิมของอำเภอท่าบ่อ จังหวัดหนองคาย ในอดีต ราวปี พ.ศ. 2438 
ทรัพยากรธรรมชาติที่มีอยู่อย่างมหาศาลในพ้ืนที่ คือ เกลือสินเธาว์ ที่สามารถพบได้ทั่วไปในบ่อดินละแวกชุมชน 
ชาวบ้านผู้หนึ่ง (แม่ดา, สัมภาษณ์ 9 มีนาคม 2565) ได้กล่าวว่าอาชีพดั้งเดิมของชาวบ้าน คือ การรับจ้างต้ม
เกลือ และค้าเกลือโดยใช้บริเวณท่าน้ำริมโขงเป็นพ้ืนที่ตลาดที่มีชาวบ้านเป็นผู้ผลิตสินค้าและส่งขายให้กับพ่อค้า
แม่ค้า หรือนายฮ้อย (บุคคลหรือกลุ่มบุคคลที่มีบทบาทในการค้าขาย) ผู้ค้าเกลือจากภายนอกชุมชน โดยคน
นอกเหล่านั้นได้ล่องแพไม้ไผ่แล้วจอดเทียบท่าเพื่อรอรับ-ซื้อ และแลกเปลี่ยนสินค้าท้องถิ่นริมตลิ่งหน้าคุ้งของ
แม่น้ำโขงที่มีลักษณะเว้าโค้งลึกเข้าไปถึงหน้าวัด ลักษณะทางกายภาพเช่นนี้จึงเหมาะอย่างยิ่งแก่การจอดพักเรือ
ริมฝั่งเพื่อเทียบท่าค้าขาย โดยวัดท่าคกเรือ ปัจจุบันตั้งอยู่ภายในตัวอำเภอท่าบ่อในเขตเทศบาลเมืองท่าบ่อ ริม
ถนนแก้ววรวุฒิ ใกล้กันกับที่ทำการเทศบาลเมืองท่าบ่อและพิพิธภัณฑ์เทศบาลเมืองท่าบ่อ  
 
 

 
 
 
 
 
 

 
5 ข้าวเปียกเส้น หรือก๋วยจั๊บญวน เส้นแป้งต้มจนนิ่ม เสิร์ฟมาในน้ำซุปเนื้อหนาด้วยแป้งที่ละลายลงไปจากเส้น เดิมทีในภาษาเวียดนาม

เรียกว่าจ๋าว แต่เมื่อเมนูนี้เดินทางเข้ามาในไทย การเสิร์ฟพร้อมน้ำซุปร้อน ๆ ทำให้คนท้องที่นำมาเปรียบเทียบกับข้าวเปียก ซ่ึงหมายถึงข้าวต้ม แต่
เป็นข้าวเปียกที่เป็นเส้น ๆ นั่นเอง เครื่องเคราของข้าวเปียกเส้นเองก็ยากจะหากินได้ในเวียดนามเพราะถูกเติมแต่งให้เหมาะกับรสนิยมการกินของ
คนไทย ไม่ว่าจะเป็นไข่ต้ม ไข่พะโล้ หรือเลือดหมู พร้อมด้วยหมูยอตำรับเวียด หรือ จ๋าหลั่ว (chả lụa) ที่ภายหลังได้กลายมาเป็นของฝากขึ้นชื่อของ
อุบลราชธานีและอุดรธานี เอกลักษณ์คือการใส่หนังหมูนุ่มหนึบและกลิ่นพริกไทยร้อนแรงเสา (เสาลักษณ์ เชื้อคำ, ม.ป.ป.) 

6 คุณเอก ณ ท่าบอ่ ชายวยักลางคนอายุ 45 ปี เป็นชาวทา่บ่อโดยกำเนิด เล่าวา่ “ลิ้มชุนหมง” เป็นร้านขายของชำ โดยเจ้าของร้านเป็น
ชาวจีนที่เข้ามาตั้งถิ่นฐานที่อำเภอท่าบอ่ ถือเป็นร้านขายของที่มีขนาดใหญ่และเปรียบเปรายว่า “ขายตั้งแต่สากกะเบือยนัเรือรบ” ซ่ึงในปัจจุบันก็
ยังคงเปิดขายในวันจันทร์-ศุกร์ สินค้าทีจ่ำหน่ายในร้านเป็นเครื่องมือช่างหลายรปูแบบ ราคาถูกที่สามารถเลือกตามความต้องการและลักษณะงาน

อย่างเหมาะสมอยา่งหลากหลาย (สัมภาษณ์, 5 ธันวาคม 2565) และเขียนตามปา้ยด้วยตัวอกัษรภาษาจีนวา่ 茂春林 (คัดตัวอักษรโดย ลลิตา 

พลวิเศษ นักศึกษาปริญญาโท Guangdong University of Foreign Studies 广东外语外贸大学 , 28 เมษายน 2566) 
7 ไหหิน หรือไหแสนทรงสูงขนาดใหญ่เป็นวัตถุทางวัฒนธรรม (material culture) ที่ชาวลุ่มน้ำแถบอีสานตอนบนใช้ในการบรรจุปลา

แดกหรือปลาร้าในปริมาณมาก มีอยู่คู ่ครัวแทบทุกบ้านสะท้อนต่อความอุดมสมบูรณ์ และวิถีวัฒนธรรม โดย “ไหแสน”สามารถบรรจุได้ 120 
กิโลกรัม ทั้งนี้ หมายถึง 1 หมื่น จะเท่ากับ 12 กิโลกรัม ฉะนั้นไหแสนจึงมีความหมายในเชิงปริมาณของความสามารถในการบรรจุ คือ 10 หมื่น 
หมายถึง 1 แสน ที่เท่ากับ 120 กิโลกรัม (ทุติยาภรณ์ ภูมิดอนมิ่ง, 2564) 



69 
 

 
 

ภาพที่ 1 ภาพจำลองวัดท่าคกเรือ  
ที่มา : บทสัมภาษณ์จากการเก็บข้อมูลภาคสนาม เมื่อวันที่ 26 พฤศจิกายน พ.ศ. 2565  

 
แต่เดิมท่าน้ำที่อยู่ตรงหน้าวัดท่าคกเรือ ซึ่งปัจจุบันเป็นบริเวณที่ตั้งของศาลเจ้าบูชาเจิ่นฮึงด่าว (Trần Hưng )8 
เป็นตลาดที่คับคั่งไปด้วยผู้คนที่เข้ามาแลกเปลี่ยนค้าขายเกลือสินเธาว์จากบ้านท่าบ่อและมีสินค้าท้องถิ่นแปรรูป
ของชาวบ้านมารอวางขาย แม่รัตติ์ ข้าราชการบำนาญวัย 70 ปี ซึ่งเป็นคนพื้นเพดั้งเดิมในพื้นที่ท่าบ่อ ได้ให้
ข้อมูลว่าเมื่อ 60 กว่าปีที่ผ่านมา พ้ืนที่แถบนี้อุดมสมบูรณ์ ทำให้ชาวบ้านสมัยก่อนจะอิงวิถีทางการเกษตรในการ
ดำรงชีพ ปลูกข้าว เลี้ยงเป็ด อีกท้ังในนาข้าว ปลาก็มี เกลือก็มาก (แม่รัตติ์, สัมภาษณ์ 2 พฤศจิกายน 2565) 

แม่ร ัตติ ์ซ ึ ่งเป็นลูกผู ้หญิงของบ้านจำเป็นต้องทำงานครัว และฝึกงานบ้านด้วยการใช้ทักษะ
ประสบการณ์ในชีวิตประจำวันแทบทุกกิจกรรม และการทำปลาก็เป็นทักษะหนึ่งที่ลูกทุกคนในบ้านไม่ว่าจะเป็น
หญิงหรือชายต่างต้องช่วยกันชะล้างทำความสะอาด หรือเปลี่ยนวัตถุดิบให้เป็นอาหารปรุงสุกด้วยกระบวนการ
ผ่านความร้อนเพ่ือเตรียมพร้อมกับการเป็นอาหารและเครื่องปรุงรสชาติทางอาหาร ทั้งแบบรมควัน ย่าง ตาก และ
หมักลงไปในไหหลักของบ้าน ทั้งนี้ การแปรสภาพของวัตถุทางธรรมชาติให้กลายเป็นวัฒนธรรมถือเป็นสิ่งที่
มนุษย์พยายามควบคุม และจัดการกับธรรมชาติด้วยวิธีการแปลง/การปรุงจนกลายเป็นวัฒนธรรมอาหาร  
(Lévi-Strauss, 1988) ซึ่งปรากฏในเรื่องเล่าตามความทรงจำของแม่รัตติ์ที่สะท้อนผ่านลักษณะทางกายภาพ 
“ชุมชนบ้านท่าบ่อเกลือ” ของกลุ่มคนพื้นเพดั้งเดิมที่ใช้ชีวิตในสังคมแบบจารีตอิงอยู่กับทรัพยากรในพื้นที่      
มีอาหาร และการปรุงอาหารตามประสบการณ์ชีวิต กระทั่งเข้าสู่ห้วงเวลาของการอพยพและการเดินทางมา
ของคนกลุ่มใหม่ คือ กลุ่มชาวไทยเชื้อสายเวียดนามที่โยกย้ายเข้ามายังพื้นที่อำเภอท่าบ่อ จังหวัดหนองคายที่  
ลี้ภัยสงครามในช่วงปีปลายทศวรรษ 2480 เมื่อได้รับสัญชาติไทยจึงเรียกว่า “ชาวไทยเชื้อสายเวียดนาม” 9    
ซึ่งในเขตเทศบาลตำบลท่าบ่อ อำเภอท่าบ่อนี้ เป็นอาณาบริเวณท่ีมีคนกลุ่มดังกล่าวตั้งถิ่นฐานอยู่อาศัยมากที่สุด  
แห่งหนึ่งของไทยด้วยเป้าหมายในการแสวงหาบ้านใหม่ ณ พ้ืนที่ใหม่และแสวงหาการสร้างโอกาสการมีชีวิตใหม่
หลังพ้นภาวะสงคราม (ณรงค์ศักดิ์ บุญญอารักษ์ และคณะ, 2561) 

 
8“ศาลเจ้าบูชาเตริ่นฮึงด้าว เป็น ศูนย์รวมจิตใจของคนไทยเช้ือสายเวยีดนาม อำเภอท่าบ่อ จังหวัดหนองคาย เป็นพื้นที่ในการทำกจิกรรม 

ทำพิธีไหว้ และพิธีสำคัญตามความเชื่อของชาวไทยเช้ือสายเวียดนาม”  โปรดดู ภาพถา่ย : เวยีต https://www.sac.or.th/databases/ethnic-
groups/gallery/30 เข้าถึงเมื่อวันที่ 1 เมษายน พ.ศ. 2566  

9 ชุมชนชาติพันธุ ์: เวยีต (อ.ทา่บ่อ จ.หนองคาย) https://www.sac.or.th/databases/ethnic-groups/ethnicGroups/42 

 

https://www.sac.or.th/databases/ethnic-groups/gallery/30
https://www.sac.or.th/databases/ethnic-groups/gallery/30


70 
 

การเดินทางเข้ามายังพ้ืนที่ทางวัฒนธรรมใหม่ของกลุ่มเวียดนามอพยพทำให้ “ชุมชนบ้านท่าบ่อเกลือ” 
เป็นสถานที่ผลิตซ้ำวัฒนธรรมข้ามพรมแดน (Transnational cultural reproduction) ชาวเวียดนามอพยพ
และลูกหลานได้ผลิตซ้ำสัญลักษณ์และวัฒนธรรมในความทรงจำจากบ้านเกิด   ในพื้นที่ชุมชนบ้านท่าบ่อเกลือ
เป็นพื้นที่ซึ่ง “ความเป็นวัฒนธรรมเวียต” ได้ปรากฏให้เห็นผ่าน สถาปัตยกรรม สัญลักษณ์ทางวัตถุต่าง ๆ ได้แก่  

วัด  ศาลเจ้า ศาลหลักเมือง ศาลปู่ตา และบ้านเรือนอันเป็นสถาปัตยกรรมที่อยู่ท่ามกลางคนพื้นเพ
ท้องถิ่นดั้งเดิม สัญลักษณ์ทางวัฒนธรรมที่บ่งบอกความเป็นมาได้กระจัดกระจายไปตามการถือครองที่ดินและ
สัมมาชีพของแต่ละบุคคล อาชีพของชาวเวียดนามอพยพนิยมทำมากที่สุด คือ การค้าขาย โดยเฉพาะการขาย
ของในตลาดสด การเลี้ยงสัตว์เชิงพาณิชย์ ผู้รับเหมาก่อสร้าง ช่างตัดเย็บเสื้อผ้า  ช่างซ่อมรถ การเปิดร้าน   
เสริมสวย การเปิดร้านอาหาร เป็นต้น กล่าวได้ว่า การมี/สร้าง/สะสมเงินทุนด้วยด้วยอาชีพข้างต้นกลับเป็น
ความเด่นชัดในการสร้างรายได้ และการพัฒนาฝีมือจนเป็นความเฉพาะหรือความชำนาญในงานฝีมือนั้น ๆ  

นอกจากร่องรอยของความทรงจำดังเช่นสิ่งปลูกสร้าง สถาปัตยกรรม อาคารพาณิชย์ ต่าง ๆ แล้ว
ลูกหลานชาวเวียดนามอพยพยังสืบทอด “อาหารชาติพันธุ์”  ซึ่งเป็นอาหารที่บริโภคในชีวิตประจำวัน มีความ 
“สามัญ” และดำรงอยู่ในชุมชมบ้านท่าบ่อเกลือ ในพื้นที่ตลาดสดของชุมชนนั้น อาหารสามัญที่พบเห็นได้แก่ 
ปอเปี๊ยะสด ปอเปี๊ยะทอด ขนมจีนหมูยอ หรือ ข้าวปุ้นน้ำหมู น้ำปุ้นน้ำปู ข้าวปุ้นน้ำไส้ ขนมเบื้องญวน ปาก
หม้อญวน ขนมถ้วยเวียดนาม ขนมเหนียว ข้าวโซย ไข่กระทะ แป้งจี่ ไส้กรอกเลือด เลือดแปลง เป็นต้น ผลจาก
การสัมภาษณ์แม่ค้า ลูกค้า และผู้มาเยือนในฐานะนักท่องเที่ยว ได้กล่าวว่าอาหารสามัญบางเมนู ได้แก่ ข้าว
เปียกเส้น และบั๋นแบ๋วซึ่งเป็นทั้งอาหารนั่งทานที่ร้านและอาหารที่ซื้อกลับไปกินบ้านนั้นได้รับความนิยมเป็น
อย่างมาก เสมือนเป็นอาหารจานหลักในมื้อเช้า หรือมื้ออ่ืน ๆ ในระหว่างวัน  

ขณะที่ได้ดำเนินการสำรวจวัฒนธรรมอาหารเวียดนามในอีสานพบว่าอาหารจานโปรดที่ เป็นที่นิยมกัน
มากในพ้ืนที ่คือ เฝอ หรือก๋วยเตี๋ยวเวียดนาม ข้าวเปียก หรือก๋วยจั๊บเวียดนาม (วรรณธวัช  พูนพาณิชย์, 2553) 
อาหารชนิดนี้เป็นอาหารเหมาะสม (Proper meal) ที่โดดเด่นเป็นเอกลักษณ์ของวัฒนธรรมอาหารชาวเวียดอัน
เป็นส่วนสำคัญท่ีเกี่ยวโยงเป็นเรื่องราวในชีวิต ครอบครัว บ้าน และการมีอยู่ของผู้คน (Charles & Kerr, 1988) 
อาหาร และการดำรงอยู่ของผู้คน จึงถือเป็นทุนทางสังคม เป็นวัฒนธรรมในการปรับตัว และชูความเป็นอาหาร
ชาติพันธุ์ของตนในทางธุรกิจในพื้นที่ซึ่งเป็นการขายอาหารที่ตนเองกินอยู่ในชีวิตประจำวัน (เสาวลักษณ์      
เชื้อคำ, 2565)  

ดังนั้น อาหารสามัญจึงกลายเป็นสัญลักษณ์ทางวัฒนธรรมที่มีอยู่และไม่เคยหยุดนิ่งเมื่อเทียบกับ
สัญลักษณ์แห่งพลังศรัทธาและที่อยู่อาศัย เนื่องจากอาหารเปรียบเสมือนเป็นการผนึกรวมและผสมผสาน
องค์ประกอบของวัตถุดิบตามรอยรสมาตั้งแต่อดีตที่ไม่มีเพียงเป็นความทรงจำแห่งรสชาติเท่านั้น หากยัง
สะท้อนให้เห็นถึงวิถีอาหารซึ่งเป็นที่มาของ “ตัวตน วิถีชีวิต และความเป็นอยู่” อันเป็นวิถีอาหาร “พื้นที่
วัฒนธรรมใหม่” ของเหล่าผู้เดินทางข้ามพรมแดนมาอาศัยในชุมชนบ้านท่าบ่อเกลือ ผ่านคลังแห่งอาหาร       
ที่แสดงออกในเชิงรูปธรรมทีม่องเห็น จับต้อง และสัมผัสได้ด้วยเรื่องราว เรื่องเล่าของอาหาร และร้านอาหารใน
ตลาดสดเทศบาลเมืองท่าบ่อ  

 
 
 
 
 
 

 



71 
 

ตลาดสดเทศบาลเมืองท่าบ่อ: 
คลังแห่งอาหารของชาวไทยเชื้อสายเวียดนาม 

ตลาดสดเทศบาลเมืองท่าบ่อ คือ พื้นที่ในการแสดงออกถึงวิถีวัฒนธรรมอาหารท้องถิ่น ตลาดแห่งนี้
ตั้งอยู่หน้าสี่แยกหอกระจายเสียงตามสาย ทางเข้าตลาดมีทั้งหมด 3 เส้นทาง เส้นทางแรกเป็นทางหลักเส้น
หนองคาย-ท่าบ่อ เส้นทางท่ี 2 เป็นทางเข้าจากถนนอำเภอบ้านผือ-อำเภอท่าบ่อ และเส้นทางที่ 3 เป็นทางเข้า
มาจากถนนในตัวเมืองท่าบ่อที่ชาวบ้านแถบนั้นเรียกตามกันว่า ถนนหน้าโรงเรียนโกมล ในหัวข้อนี้ผู้เขียน ได้
ระบุให้เส้นทางในการเข้าตลาดทั้ง 3 เส้นดังกล่าวได้นำไปสู่การจำแนกให้เห็นถึงอาหาร วิถีอาหาร และความ
เป็นอยู่ที่เป็นเครื่องหมายทางวัฒนธรรมในการสำแดงตัวตนของชาวไทยเชื้อสายเวียดนามเพื่อรู้ และเข้าใจใน
ชีวิต วิถีอาหารและการกินผ่านการ สำรวจ มองดู และรับรู้รสชาติ จากพื้นที่ทางอาหารในตลาดสดที่ชื่อว่า 
“ตลาดสดเทศบาลเมืองท่าบ่อ ตลาดสะอาด ปราศจากโรค”  

 

      
 

ภาพที่ 2 ภาพแผนผัง และคำอธิบาย “หนทาง” ตลาดสดเทศบาลเมืองท่าบ่อ 
ที่มา : ผลจากการเก็บข้อมูลภาคสนาม เมื่อวันที่ 11 มีนาคม พ.ศ. 2566 

 
การสัมภาษณ์แม่ค้าร้านขายชากาแฟเชื้อสายเวียดนาม (พี่หมวย, สัมภาษณ์ 14 มกราคม 2566) 

พบว่า ตลาดเช้าเริ่มคึกคักตั้งแต่ราว 03.00 น. พ่อค้าแม่ค้าจะทยอยกันเข้ามาตั้งแผงขายสินค้า โดยประเภท
ของสินค้านั้นจะจำแนกออกเป็นโซน ได้แก่ อาหารประเภทเนื้อสด เช่น วัว หมู ไก่ ไข่ จะถูกนำมาวางขายใน
ตรอกแรกซีกซ้ายของตลาดซึ่งเป็นอาหารสดที่รับซื้อมาจากคนฆ่า หรือโรงฆ่าสัตว์ซึ่งเรียกกันว่า “โรงเนื้อ” 
ถัดไปด้านหน้าที่ห่างออกไปไม่มากนักจะเป็นพื้นที่ขายอาหารท้องถิ่นที่บริโภคกันในชีวิตประจำวันซึ่งเป็น
อาหารที่ปรุงด้วยวัตถุดิบหรือเครื่องปรุงพื้นบ้าน และทำสุกแล้วจำหน่ายอยู่เป็นประจำทุกวัน และลึกเข้าไป
บริเวณด้านหลังสุดของตลาดเป็นพื ้นที ่ของการขายอาหารสด ปรุงสุก หรือปรุงแล้วพร้อมรับประทาน         
และวัตถุดิบพ้ืนบ้านเป็นส่วนใหญ่  

สินค้า และอาหารที่กล่าวมาข้างต้นจะถูกนำมาวางจำหน่ายในช่วงเวลาที่ต่างกันถึงแม้ว่าความคึกคัก
และความมีชีวิตชีวาของตลาดจะเริ่มต้นขึ้นตั้งแต่  03.00 น. ก็ตาม โดยผู้ให้สัมภาษณ์ (พี่บิ ๊ก, สัมภาษณ์        
22 มกราคม 2566) กล่าวว่า ช่วงเช้าของโซนอาหารท้องถิ่น อาหารที่ปรุง และทำสุกแล้วมักจะเริ่มขาย
ประมาณ 06.00 น. ซึ่งอาหารที่ถูกจำหน่ายนั้นสามารถจำแนกออกเป็น 3 ประเภทตามวิถีของอาหาร ได้แก่  
(1) อาหารบรรจุถุงปรุงสำเร็จรูปแล้ว ซ่ึงมักจะเจออาหารกลุ่มนี้เวลาราว 06.00 น. ในทุกเช้าซึ่งแม่ค้าแต่ละร้าน



72 
 

จะหอบหิ้วสินค้าของตัวเองมาตังร้าน จัดวางสิ่งของโดยอาหารที่มักพบเจออยู่ประจำ  เช่น ข้าวปุ้นน้ำปู ขนม
ป่าน พันหอม เปอะเปี๊ยะสด เปอะเปี๊ยะทอด เป็นต้น (2) อาหารแพ็คหรือบรรจุหีบห่อ ณ จุดขาย เพ่ือนำกลับไป
รับประทาน (ไม่สามารถนั่งรับประทานได้ที่ร้าน) และ (3) อาหารที่สามารถรับประทานได้ที่นั่นหรือพร้อมใส่ห่อไป
รับประทานได้ที่บ้าน ดังเช่นอาหารจากร้านข้าวเปียกเส้น ร้านบั๋นแบ๋ว และร้านข้าวปุ้นน้ำไส้ โดยอาหารทั้ง    
3 ลักษณะจะกระจายอยู่ และสามารถพบเห็นได้โดยทั่วไปบนถนนทั้ง 3 เส้นทาง 

ผลจากการศึกษาเก็บข้อมูลในพื้นที่ ทำให้ผู้เขียนได้สัมผัสกับรสชาติ และวิถีของอาหารในทุกเช้ากับ
อาหารทั้ง 3 รูปแบบ และได้พบว่าอาหารอย่าง “ข้าวปุ้นน้ำไส้” เป็นจุดเริ่มต้นสำคัญที่นำผู้เขียนไปสู่การทำ
ความรู้จักวิถีอาหารในตลาดแทบทุกซอกมุมผ่านส่วนผสม ( Ingredient) ในการประกอบอาหาร และวิธีการ 
ปรุงรสที่ไม่ได้เรียนรู้สูตร หรือไม่มีสูตรที่มาตรฐานตามอัตราส่วนของตัวเลข หากแต่เป็นการเรียนรู้อาหารที่เกิด
มาจากประสบการณ์ชีวิตครอบครัวของตนเอง ขณะที่ผู้ให้สัมภาษณ์ซึ่งเป็นเจ้าของร้านข้าวปุ้นน้ำไส้และเป็น
ทายาทรุ่นที่ 2 ของร้าน (เจ๊จู, สัมภาษณ์ 26 มกราคม 2566) ที่ประกอบอาหารด้วยการใช้สูตรทักษะและสูตร
การปรุงรสที่ได้จากการสั่งสมประสบการณ์การทำครัวจากท่ีบ้าน รวมทั้งการทำอาหารในร้านตนเองตลอดเวลา 
20 ปีที่ผ่านมา ได้กล่าวว่าส่วนประกอบของอาหารอันโอชะของตนมีหัวใจสำคัญ คือ เครื่องในหมู ซึ่งเป็น
ส่วนประกอบหลักสำคัญของข้าวปุ้นน้ำไส้ที่วัตถุดิบได้มาจากโรงเนื้อมีขายอยู่ภายในโซนแผงหมูด้านซ้ายมือซึ่ง
เป็นโซนขายอาหารสด โดยทางร้านได้รับเนื้อหมูมาจากร้านค้าเจ้าประจำที่ขายอยู่ในตลาดเวลาราวเที่ยงคืน  
ที่จะนำส่งวัตถุดิบให้ถึงที่บ้าน หลังจากนั้นจะนำเครื่องในสดมาล้างทำความสะอาดแล้วจัดการตามกรรมวิธีการ
ปรุงตามแบบตำรับของร้าน โดยในส่วนของเนื้อหมูที่พบขายที่โรงเนื้อจะตั้งแผงขายอยู่ภายในโซนขายอาหาร
สดนี้จะเริ่มคึกคักราว 20.00 น. ของทุกวัน ซึ่งสามารถพบเห็นรถสามล้อเครื่องที่มีบรรทุกหมูเต็มคันรถมาส่งที่
ตลาด แล้วทยอยขนหมูครึ่งซีกวางลงบนแผงขายเพ่ือรอการหั่นแยกส่วนให้เรียบร้อย แม่ค้าเขียงหมูชาวไทยเชื้อ
สายเวียดนามผู้หนึ่งได้ให้ข้อมูลว่า ตนเองนั้นจะรับหมูมาในราคาหลายหมื่นบาท แล้วนำมาชำแหละและแยก
ส่วนวางขาย เนื่องจากเนื้อหมูแต่ละส่วนจะมีราคาแตกต่างกัน และจะขายหมดในช่วงเวลาประมาณ 03.00 น. 
โดยแต่ละแผงมักจะมีลูกค้าประจำมารับไปขายต่อเป็นรายย่อยตามแผงขายในตลาดสด หรือพ้ืนที่อ่ืน ๆ ต่อไป  

นอกจากนี้ อำเภอท่าบ่อยังถือได้ว่าเป็นพ้ืนที่ที่ขึ้นชื่อในเรื่องของการทำผลิตภัณฑ์ท่ีแปรรูปเนื้อหมูมาก
แห่งหนึ่ง เช่น กุนเชียง หมูยอ แหนมเนือง แหนมหมู เป็นต้น  ช่วยเพ่ิมมูลค่าต่อการมีผลิตภัณฑ์แปรรูปในพ้ืนที่ 
ทั้งที่เป็นของฝาก และวัตถุดิบหลักหลายประเภทสำหรับอาหารของชาวไทยเชื้อสายเวียดนาม เช่นเดียวกับ 
ปลานิล” ที่คนในท้องถิ่นเรียกตามๆ กันว่า “ปลาน้ำโขง” ก็เป็นสินค้าสำคัญในตลาดไม่น้อยไปกว่าแผงเขียง
เนื้อหมูหรืออาหารสดชนิดอื่น แต่ปลานิลน้ำโขงนี้ไม่ได้ถูกจัดวางขายไว้ในพื้นที่เฉพาะหากแต่มีให้เห็นกระจาย
อยู่ทั่วไปในหลายบริเวณท้ังในโซนของสดยามเช้า และโซนท้ายตลาดที่เป็นพ้ืนที่ในการขายสินค้าท้องถิ่น ซึ่งคน
ในพ้ืนที่หรือที่เรียกกันว่า “ตลาดหน้าโรงเรียนโกมล” โดยตำแหน่งตลาดหน้าโรงเรียนนี้จะอยู่ระหว่างถนนเส้น
ที่ 2 และ 3 ด้านหลังของตลาด ทั้งนี้ ปลาน้ำโขง หรือปลานิลกระชังที่เลี้ยงในแม่น้ำโขงในอำเภอท่าบ่อจะมีผู้
เลี ้ยงรายใหญ่เจ้าหนึ่งและขายส่งให้กับร้านค้าปลีกในตลาดสดหลายแห่งในจังหวัดหนองคายรวมทั้งพื้นที่
ใกล้เคียง โดยที่อาหารของฝั่งท้ายตลาดหน้าโรงเรียนโกมลมักจะเป็นสินค้า/ผลิตภัณฑ์ของชาวบ้านที่วางขายใน
ลักษณะแบกับดิน หรือวางกับพ้ืน ซึ่งแม่ค้าขายผักในพ้ืนที่ให้ข้อมูลว่า สินค้าท่ีขายเป็นกองใหญ่เหล่านี้โดยมาก
จะรับมาจากชาวบ้านแทบทั้งสิ้น ยกเว้นบางชนิดที่เป็นสินค้าที่ชาวบ้านหามาได้เองในบางวัน เช่น นกเป็ดน้ำ 
หนูนาที่ถูกชำแหละแล้ววางเรียงเป็นระเบียบ ปลาอีก่ำตัวโต เป็นต้น 

บริเวณท้ายตลาดยามเช้าและเย็นบริเวณฝั่งเมืองนี้มักเป็นสินค้าที่มีอยู่ในท้องถิ่นของไทลาวอีสาน     
ที่ไม่ปรากฏให้เห็นถึงเมนูอาหารของชาวไทยเชื้อสายเวียดนาม และไม่ปรากฏให้เห็นเมนูอาหารสำเร็จที่ปรุงสุก
พร้อมรับประทาน แต่มักเป็นวัตถุดิบที่จะนำไปประกอบการปรุงอาหารเสียเป็นส่วนใหญ่ ซึ่งต่างไปกับตลาดมื้อ



73 
 

บ่าย ณ บริเวณเดียวกันนี้ที่เรียกว่า “ตลาดแลง” สินค้าที่พบจะเป็นอาหารของชาวลาวอีสานผ่านการปรุงสุก
สำเร็จจากแม่ค้าที ่เป็นคนท้องถิ ่นโดยใช้ดิบเป็นพืชผักพื ้นบ้าน นอกจากพื ้นที ่ทางอาหารข้างต้นแล้ว        
“ตลาดโต้รุ่ง” ถนนฝั่งตรงข้ามกับตลาดสดเทศบาลก็ยังเป็นพ้ืนที่สำคัญอีกแห่งหนึ่งที่สะท้อนให้เห็นถึงการมีอยู่
ของวัฒนธรรมทางอาหารไทยกลาง อาหารอีสาน ซึ่งอาหารเวียดนามก็เป็นหนึ่งในอาหารที่ถูกรายล้อมด้วย
อาหารหลักที่ดำรงตัวตนในพื้นที่ดังกล่าวนั้นได้อย่างสำคัญ โดยการขายอาหารชาติพันธุ์/อาหารเวียดนาม      
ณ ตลาดโต้รุ่งจะเริ่มตั้งแผงเวลาประมาณ 15.30-21.00 น. วางขายอยู่บริเวณสองข้างทางบนถนนหน้าตลาด
สดเทศบาลเมืองท่าบ่อทุกวัน ตลาดแห่งนี้มักจะเริ่มคักคักในช่วง 18.00-20.00 น. ซึ่งเป็นช่วงเวลาที่ผู ้คน
ออกมาใช้ชีวิตซื้ออาหารการกินสำหรับมื้อเย็น โดยภาพรวมแล้วตลาดนี้ จึงคล้ายเป็นคลังอาหารนานาชาติที่
สามารถจะพบกับชนิดและรสชาติอาหารที่มีความหลากหลายวัฒนธรรม ทั้งท่ีเป็นอาหารไทยกลาง อาหารลาว
อีสาน อาหารเวียดนาม โดยที่อาหารแต่ละชนิด เช่น ข้าวเกรียบปากหม้อ หูแมว ข้าวเปียกเส้น ไส้เลือด    
เลือดแปง จัดเป็นอาหารในชีวิตประจำวันที่พ่อค้าแม่ค้าชาวไทยเชื้อสายเวียดนามต่างแสดงตัวตน และบ่งชี้ถึง
ความมีอยู่ในชีวิต และวัฒนธรรมของตนเอง ได้นำมาเสนอขายให้ชวนลิ้มรสภายในบริเวณตลาดโต้รุ่งยามเย็น
ท่ามกลางอาหารของกลุ่มวัฒนธรรมหลักต่าง ๆ 

กล่าวได้ว่า มิติทางอาหารที ่ปรากฏในตลาดเป็นสิ ่งสะท้อนให้เห็นถึงการมีตัวตนการสร้างตรา
สัญลักษณ์ผ่านอาหาร วิถีอาหาร และความสัมพันธ์ทางอาหารของแต่ละกลุ่มชาติพันธุ์ ดังเช่นการจัดสรรพื้นที่
ทางอาหาร การกินอาหาร ด้วยรสชาติและรสมือของชาวไทยเชื้อสายเวียดนาม อันเป็นอาหารสามัญที่พบได้ใน
ชีวิตประจำวัน ซึ่งไม่ได้เป็นเพียงเรื่องการจัดการพ้ืนที่ทางอาหารในตลาดเท่านั้น หากแต่ยังมีและปรากฏให้เห็น
การจัดวางพื้นที่บนโต๊ะที่ผู้ปรุง แม่ค้าที่ได้ยกครัวจากหลังบ้านนำมาประกอบอาหารให้ลูกค้านั่งดู นั่งชิม และ
รับรู้กรรมวิธีในการรังสรรค์อาหารพร้อมสนทนาเรื่องเล่าต่าง ๆ ระหว่างผู้ปรุง คนชิม และผู้อื่นบนโต๊ะอาหาร
ท้องถิ่นภายใต้ความระเกะระกะสัมพันธ์ที่ปรากฏให้เห็นในตลาดสดแห่งนี้ที่เป็นนัยลักษณ์ชาติพันธุ์ (Ethno- 
insinuatory traits) ดังจะอภิปรายในหัวข้อต่อไป 
 

อาหารสามัญ: นัยลักษณ์ทางชาติพันธุ์ 
กับความระเกะระกะสัมพันธ์บนโต๊ะอาหารท้องถิ่น 

อาหาร ความสัมพันธ์ระหว่างอาหาร พื้นที่ และวิธีการกิน มีความหมายและลักษณะเฉพาะ แล้วจึง
นำเสนอเป็นภาพแสดงแทนที่ถูกใช้ในการสร้างความแตกต่างของกลุ่มคนหรือกลุ่มชาติพันธุ์ กรณีของชาวไทย
เชื้อสายเวียดนามนั้น อาหารสามัญถือเป็นสัญลักษณ์แห่งท้องที่อันสำคัญ ในการสร้างพ้ืนที่ของตนเองเชื่อมโยง
กับวัฒนธรรมอาหารอื่น และคนอื่น ดังนั้น อาหารสามัญจึงกลายเป็นการให้ความหมาย ลักษณะเฉพาะของ
กลุ่มชาติพันธุ์ของชาวไทยเชื้อสายเวียดนามที่ปรากฏให้เห็นพื้นที่ทางอาหารด้วยการกินอาหาร ทั้งในบ้าน  
นอกบ้าน อาหารริมทาง หรืออาหารที่ซื้อกลับไปกินที่บ้านซึ่งเป็นวัฒนธรรมการกินรูปแบบหนึ่งในภูมิภาคเอเชีย
ตะวันออกเฉียงใต้ ดังที ่Van Esterik (2008) ได้ระบใุน Food Culture in Southeast Asia ว่า 

 
“เราจะพบรสชาติของ “อาหารท้องถิ่น/อาหารพื้นบ้าน” ก็เฉพาะพ้ืนที่ในครัวของบ้านซึ่งไม่มีทางที่ 
รสชาติของอาหารพ้ืนบ้าน หรืออาหารวัฒนธรรมท้องถิ่นจะปรากฏให้เห็น และก่อรูปขึ้นในร้านอาหาร
อย่างแน่นอน แต่รสชาติความเป็นอาหารท้องถิ่นจะถูกนำเสนอผ่านการกินอาหารนอกบ้าน “การกิน
อาหารริมทาง และอาหารที่ซื้อกลับไปกินที่บ้าน”     



74 
 

 
ประเด็นข้างต้นเป็นข้อเสนอที่เป็นสาระสำคัญที่ผู้เขียนมุ่งใช้เป็นกรอบเพ่ือคลี่ให้เห็นวัฒนธรรมการกิน

อาหารนอกบ้านและอาหารในตลาด โดยอาหารเหล่านี้เกิดขึ้นจากพื้นที่ในครัวของบ้านที่มิได้มีตำรับหากแต่
เป็นอาหารในชีวิตประจำวันที่เกิดจากการกิน การทำครัวในบ้าน และความผูกพันกับคนในบ้านก่อรูปเป็น
สัญลักษณแ์ห่งตัวตนที่ปรากฏให้เห็นระหว่างการเก็บข้อมูลภาคสนาม 

ผลจากการสังเกตการณ์ ได้มีส่วนร่วมในการทำงานบนโต๊ะอาหารและได้รับรู้ถึงเรื่องเล่าของอาหาร  
วิถีอาหาร และโต๊ะอาหารในตลาดสด พบว่า โต๊ะอาหารท้องถิ่นมีการจัดวางไว้ในสิ่งของต่าง ๆ ในตำแหน่งที่มี
ความสัมพันธ์ระหว่างกัน เป็น 5 จุดสำคัญ ได้แก่ 

1) วัตถุดิบที่เป็นส่วนประกอบหลัก และอุปกรณ์เครื่องครัวจะอยู่ด้านขวามือ เช่น มีด เขียงเพื่อใช้ใน
การหั่นซอย  

2) เครื่องปรุงรสชาติในจานอาหารมักจะอยู่ด้านหน้า  
3) ส่วนด้านซ้ายเป็นเนื้อท่ีของอุปกรณ์บนโต๊ะอาหาร เช่น จาน ถ้วย ช้อน ส้อม-ซ้อม และตะเกียบ 
4) บริเวณใกล้เคียงกันกับโต๊ะอาหารจะมีพ้ืนที่เผื่อตั้งเตาไฟ (แก๊ส) และหม้อต้มร้อนขนาดใหญ่เพ่ือการ

ปรุงจะเป็นด้านซ้ายหรือขวาของแม่ค้าก็ตามความสะดวก 
5) พื้นที่ส่วนที่เหลือบนโต๊ะปรุงอาหารของแม่ค้า และพื้นที่ในการกินอาหารของลูกค้าที่มีเครื่อง         

ชูรสชาติอาหารวางรวมกันอยู่เป็นชุด โดยแต่ละชุดจะขึ้นอยู่กับชนิดของอาหาร เช่น เครื่องชูรสของข้าวเปียก
เส้นจะประกอบไปด้วย พริกป่น น้ำส้มสายชู น้ำปลา น้ำตาล พริกไทย ซอสปรุงรส และกะปิซึ่งถูกจัดไว้เรียง
รวมกันเป็นกลุ่มที่โต๊ะประมาณ 3-4 จุดเพื่ออำนวยความสะดวกแก่ลูกค้าในการชงอาหาร เป็นต้น 

โต๊ะอาหารในตลาดหรือโต๊ะอาหารท้องถิ่นที่ในพื้นที่ศึกษามักตั้งวางอาหาร 3 ชนิด คือ บั๋นแบ๋ว –  
ข้าวเปียกเส้น – ข้าวปุ้นน้ำไส้ ในบทความนี้เรียกว่า “อาหารท้องถิ่นนั่งกินที่โต๊ะในตลาด” อีกท้ังบนโต๊ะอาหาร
นั้นจะถูกจัดสรรพื้นที่เพื่อการปรุง วาง และกินอาหารที่โต๊ะของร้าน ถึงแม้ว่าบางร้านจะมีพื้นที่เล็กและแลดู       
คับแคบ หากแต่ในพื้นที่ท่ีมีอย่างจำกัดนั้นก็ยังถูกแบ่งสัดส่วนให้สะดวกและเพียงพอกับการจัดวางต่าง ๆ และมี
ด้านหน้าที่พร้อมใช้ประโยชน์ตั้งวางเก้าอี้ม้านั่งยาวตามแนวของโต๊ะเพียงพอให้ลูกค้าสามารถนั่งกินอาหาร
ร่วมกันได้คราละหลายคน อันเป็นลักษณะของการจัดวางความสัมพันธ์บนโต๊ะอาหารระหว่างผู้ขายที่เป็นแม่ค้า
ผู้ประกอบอาหารอยู่ที่บริเวณโต๊ะ และผู้ซื้อที่เป็นลูกค้าที่เฝ้ามองดูการปรุงอาหารเพื่อชิมรสชาติอยู่อย่างจดจ่อ
ระหว่างรอรับสินค้า 

โต๊ะปรุงอาหาร/โต๊ะอาหาร คือ พ้ืนที่เล็ก ๆ ที่ผู้ขายเป็นผู้จัดวางพ้ืนที่คอยสร้างความสัมพันธ์ระหว่างผู้
ปรุง และคนนั่งกินโดยมีอาหารเป็นสื่อกลาง จากการสัมภาษณ์แม่ค้าขายข้าวเปียกเส้นชาวไทยเชื ้อสาย
เวียดนามรุ่นที่ 2 วัย 54 ปี 10 (แม่เทิม, สัมภาษณ์ 10 ธันวาคม 2565) ได้กล่าวว่าทางร้านได้จัดและวางโต๊ะใน
ลักษณะนี้เนื่องจากคำนึงถึงการใช้พื้นที่ที่มีอยู่ให้น้อยให้คุ้มค่ามากที่สุด ช่วยให้ลูกค้าสามารถนั่งทานร่วมกนัได้
โดยไม่กระอักกระอ่วนใจ การใช้โต๊ะอาหารร่วมกันระหว่างแม่ค้าผู้ประกอบอาหารและลูกค้าที่เป็นผู้ซื้อ/ผู้กิน
อาหาร ในลักษณะนี้ปรากฏให้เห็นในการออกแบบและใช้พื้นที่ในการรับประทานอาหารของชาวเวียดนาม
นับตั้งแต่สถาปัตยกรรมทำมืออย่างโต๊ะ อาหารข้างทางไปจนถึงห้องรับประทานอาหารในบ้านหรูหราที่มักมีการ
จัดโต๊ะเก้าอ้ี ให้วางชิดติดกัน โดยเฉพาะในร้านอาหารข้างทางมักจะเป็นเก้าอ้ีพลาสติกตัวเล็กท่ีสูงประมาณ 30 

 
10 แม่เทิม มี รูปร่างหน้าตามีเอกลักษณ์อยู่ที่รูปหน้าเรียวขาวนวลรอยยิ้มบนใบหน้าและน้ำเสียงหวานใสราวกับว่ายังอยู่ในวัยแรกรุ่น เธอ

คอยเปล่งถามลูกค้าด้วยเสียงที่ละมุนและอ่อนโยนเมื่อมีลูกค้ามายืนรออยู่ตรงหน้าโต๊ะอาหารด้วยวลีที่ว่า ̀ กินอะไรจ๊ะ́ และในหลายครั้งก็กล่าวเป็น

ภาษาเวียดนามว่า ̀ăn gì́ แล้วคุยต่อเรื่องราว/เรื่องเล่ากับลูกค้าชาวไทยเชื้อสายเวียดนามอีกหลายวินาทีอยู่เช่นนั้นในทุกเช้าซ่ึงเป็นภาพที่ผู้เขียนเห็น
ตลอดการทำงานภาคสนามในร้านแผงขายข้าวเปียกเส้นที่จ่ายค่าเช่าพื้นที่กับเทศบาลเมืองท่าบ่อราคาวันละ 10 บาท 

 



75 
 

เซนติเมตร วางเรียงเพื่อรอรับลูกค้านั่งรับประทานอาหารหน้าร้าน/หน้าโต๊ะทำอาหาร (Design Makes A 
Better Life, 2019) ดังเช่นร้านข้าวเปียกเส้น และบั๋นแบ๋ว (แม่เทิม. สัมภาษณ์ 10 ธันวาคม 2565; แม่ทิม, 
สัมภาษณ์ 14 ธันวาคม 2565)  

จากการเก็บข้อมูล พบว่า สนามแห่งอาหารชาติพันธุ์แห่งนี้มีข้าวเปียกเส้น และบั๋นแบ๋ว โดยที่บั๋นแบ๋ว
นั้น คือ ขนมถ้วยทรงเครื่องของชาวเวียดนามใต้ ที่เพิ่งแพร่หลายเมื่อไม่นานมานี้ และเป็นขนม/อาหารที่มี
วัตถุดิบและกระบวนการปรุงที่ไม่ซับซ้อนจึงง่ายนักต่อการนำพาวัฒนธรรมทางอาหารชนิดนี้ข้ามมาสู่พื้นที่ของ
วัฒนธรรมหลัก  ฉะนั้น ขนมทรงเครื่องที่ชื่อบั๋นแบ๋ว จึงเป็นเมนูอย่างง่ายที่หารับประทานได้ทั่วไป เช่นเดียวกับ
ข้าวเปียกเส้น หรือก๋วยจั๊บญวน อาหารเวียดนามที่อยู่คู ่ชาวเวียดนามอพยพมานาน กระทั่งในปัจจุบันได้
เปลี่ยนแปลงรูปรสเป็นเมนูอาหารไทยสำรับหนึ่งที่เสิร์ฟมาพร้อมกับน้ำซุปกับแป้งสีขาวต้มจนนิ่ม แล้วจึง
ประกอบเครื่องคลุกเคล้าที่มากชนิดตามแต่สูตรของพื้นที่ ที่ปรับแต่งรสให้เหมาะตามลิ้นในสมัยนิยมมากที่สุด 
อาหารทั้ง 2 ชนิด ถือเป็นอาหารสามัญในตลาดสดเทศบาลเมืองท่าบ่อ ผู้คนในตลาด ผู้มาเยือน ตลอดจนลูกค้า
ที่มุ่งมาชิมต่างแนะนำพร้อมชื่นชมในรสอาหารของสองพ่ีน้องผู้หญิงสูงวัยชาวไทยเชื้อสายเวียดนามที่ทั้งสองได้
ร่วมกันสร้าง/จัดการพื้นที่บนโต๊ะอาหารด้วยกัน 2 ร้าน คือ ร้านบั๋นแบ๋วของแม่ทิม (พี่สาว) และร้านข้าวเปียก
เส้นของแม่เทิม (น้องสาว) ที่แสดงออกให้เห็นซึ่งวัฒนธรรมของประกอบอาหารที่มีขั้นตอนการปรุงบนโต๊ะ  
กลายเป็นครัวเปิดที่มีลูกค้าทั้งที่เป็นนักท่องเที่ยวและคนในพ้ืนที่มานั่งเฝ้าดู และรอลิ้มรสชาติอยู่ที่นั้น สามารถ
สัมผัสกับกลิ่น และวัตถุดิบต่าง ๆ อย่างเปิดเผย โดยร้านบั๋นแบ๋วจะมีแม่ทิมเป็นผู้ปรุงอาหารขาย ขณะที่ร้าน
ขายข้าวเปียกเส้นที่ร้านอยู่ในละแวกใกล้กันเป็นร้านอาหารหลักของครอบครัวที่แม่เทิมจะเป็นผู้ปรุงอาหารขาย
เป็นหลัก และด้วยเหตุผลที่ว่าร้านขายข้าวเปียกเป็นร้านอาหารหลักของครอบครัว ดังนั้น แผงขายจึงค่อนข้าง
ใหญ่และกว้างราว 2 เมตร ยาวราว 3 เมตร ซึ่งร้านนี้ไม่เพียงขายแค่ข้าวเปียกเท่านั้น หากยังมีเมนูอาหารเคียง
กันอีก 3 เมนู คือ แกงเส้น โจ๊กใส่ไข่ และไวไว ทั้งสองร้านจะตั้งแผงขายอาหารตั้งแต่เวลาประมาณ 05.00 น. 
และเปิดให้ลูกค้าเริ่มนั่งกินที่ร้านได้ในเวลา 06.00 น.ของ ทุกวัน จากการเก็บข้อมูลเจ้าของรสชาติของบั๋นแบ๋ว 
(แม่ทิม, สัมภาษณ์ 14 ธันวาคม 2565) ให้ข้อมูลว่าได้ขายขนมบั๋นแบ๋ว ณ ตลาดเช้าแห่งนี้มานานเป็นเวลากว่า 
20 ปีแล้ว ขณะที่ขนมที่ขายนั้นก็ไม่มีสูตรและส่วนประกอบอันใดที่ซับซ้อน วัตถุดิบและอุปกรณ์เครื่องใช้ก็มี   
ไม่มาก ทำให้การจัดวางพื้นที่บนโต๊ะขายแลดูเรียบง่าย หากแต่ต้องควบคุมมากในเรื่ององค์ประกอบของ
วัตถุดิบ 3 อย่างที่สำคัญ ได้แก่ (1) เครื่องปรุงหลัก คือ แผ่นแป้งนึ่งให้สุก (2) เครื่องปรุงรอง คือ เครื่องเคียง 
โรยหน้า คือ หมูฝอย กากหมู และน้ำมันเจียว และ (3) เครื่องจิ้มชูรส คือ น้ำจิ้มพริกต้มผสมน้ำตาล โดย       
บั๋นแบ๋วจะถูกจัดวางไว้บนโต๊ะไม้เก่าที่ใช้งานมาแล้วหลายปีอย่างเป็นระเบียบและเรียบง่าย คลุมด้วยพลาสติก
แผ่นป้ายโฆษณาสินค้าขนาดใหญ่ โดยใช้บริเวณตรงกลางโต๊ะเป็นพื้นที่ในการวางวัสดุ และอุปกรณ์ในการปรุงที่
ด้านซ้ายมือของผู้ปรุงจะเป็นเครื่องครัวที่ใช้ในการใส่รับประทาน ใกล้ ๆ กันนั้นจะเป็นวัตถุดิบในการปรุงที่
ประกอบไปด้วยหมูฝอย กากหมูทอดหั่นเป็นชิ้นเล็ก ๆ น้ำตาลเชื่อม พริกต้มโรยเกลือบดละเอียด และแผ่นแป้ง
รูปวงกลม นำเสนอขายบั๋นแบ๋วในราคาชุดละ 20 บาท โดยที่บั๋นแบ๋วของร้านแม่ทิมจะเริ่มปรุงก็ต่อเมื่อมีลูกค้า
สั่ง และนั่งรอรับประทานที่นั่นบนเก้าอ้ีม้ายาวหน้าโต๊ะตรงนั้น ขณะเดียวกัน ที่ร้านข้าวเปียก หนึ่งในเมนูอาหาร
ร้านแม่เทิมที่ได้รับความนิยมจากลูกค้าในตลาด การประกอบอาหารจะเริ่มต้นโดยการตั้งหม้อน้ำร้อนให้เดือด
เพ่ือลวกเส้นข้าวเปียก ข้างเคียงกันนั้นจะเป็นหม้อต้มโจ๊ก และหม้อต้มน้ำก๋วยเตี๋ยวขนาดใหญ่ เมื่อมีรายการสั่ง
ข้าวเปียกจากลูกค้า แม่เทิมจะปรับและหยิบจับเครื่องเคียงบนโต๊ะอาหารอย่างคุ้นเคย แล้วเริ่มลวกเส้นข้าว
เปียกสุกสีขาวขุ่น ๆ ทีละถ้วยให้นุ่มลิ้นดี แล้วเอี้ยวตัวหันไปทางด้านซ้ายเพื่อหยิบชามเซรามิคเตรียมรับข้าว
เปียกเส้นสุก เมื่อในถ้วยเซรามิคชามโตถูกบรรจุด้วยข้าวเปียกต้มจึงเร่งมือหยิบส่วนประกอบสำคัญ อันได้แก่ 
หมูยอ เลือดหมูก้อนปรุงรสเป็นชิ้น เนื้อไก่ฉีก หอมเจียว และผักชี ซึ่งวัตถุดิบสำคัญที่ถูกหั่น/ซอยวางเตรียมไว้



76 
 

อยู่ด้านหน้าบนโต๊ะอาหารอย่างเป็นระเบียบ แล้วจึงส่งต่อให้แก่ลูกค้าที่เฝ้ามอง และรอชิมรสการปรุงอาหารอยู่
หน้าโต๊ะ 

 

 

ภาพที่ 3 ภาพความสัมพันธ์บนโต๊ะอาหาร “อาหารท้องถิ่นนั่งกินที่โต๊ะในตลาด” 
ที่มา : ดัดแปลงจากภาพถ่ายระหว่างการเก็บข้อมูลภาคสนาม เมื่อวันที่ 11 ธันวาคม พ.ศ. 2565 

 
การสัมภาษณ์ผู้เชี่ยวชาญทางด้านเวียดนามศึกษา อาจารย์ประจำสาขามานุษยวิทยาท่องเที่ยว คณะ

ศิลปศาสตร์และวิทยาศาสตร์ มหาวิทยาลัยนครพนม (สุริยา คำหว่าน, สัมภาษณ์ 30 เมษายน 2566) พบว่า
การจัดวางโต๊ะอาหารในลักษณะนี้มักเป็นการจัดการกับพื้นที่เพื่อให้ลูกค้าสามารถใช้ ประโยชน์พื้นที่บนโต๊ะ
อาหารร่วมกันไดอ้ย่างคุ้มค่า กับการกินอาหารสามัญอย่างบั๋นแบ๋ว และข้าวเปียกเส้น  

ข้อค้นพบที่ปรากฏให้เห็นระหว่างการเก็บข้อมูลในภาคสนามของการศึกษาประเด็นอาหารสามัญ    
ซึ่งเป็นอาหารและการปรุงอาหารที่พบในชีวิตประจำวัน ยังได้เผยให้เห็นความหมายและนัยลักษณ์ชาติพันธุ์ 
(Ethno- insinuatory traits) อันเป็นประสบการณ์ทางกายภาพจากการรับรู ้ซึ ่งวัฒนธรรม ความรู ้สึก        
การถ่ายทอด และสืบต่อที่เแสดงออกถึงลักษณะเฉพาะทางชาติพันธุ์ในสนามศึกษา ถือเป็นการรับรู้ที่ไม่ใช่เป็น
เพียงแค่การสัมผัสในรสของอาหาร หากยังมีการสื่อสารที่เกิดจากการเรียนรู้ ความทรงจำ ทักษะประสบการณ์
ของบุคคลหรือกลุ่มคนที่มีอิทธิพลในการสร้างความเข้าใจและแสดงออกซึ่งความหมายในตัวตนของกลุ่มชาติ
พันธุ์เพื่อใช้เป็นหน่วยทางการสื่อสารที่เหนี่ยวนำความสำคัญ เนื้อหา สัญลักษณ์ และความสัมพันธ์ของคน 
สังคม วิถีชีวิต และความเป็นอยู่ของคนบุคคลหรือกลุ่มคน 

ดังนั้น การแสดงออกซ่ึงนัยลักษณ์ชาติพันธุ์ทั้งเรื่องอาหาร พ้ืนที่ วิถีการกินอาหาร การจัดการข้าวของ
บนโต๊ะอาหารจึงเป็นประเด็นสำคัญที่สามารถแสดงให้เห็นถึงการสร้างความสัมพันธ์ของคน อาหาร และการมี
อยู่ด้วยวิธีการ และการชิมในรสชาติอันเป็นส่วนหนึ่งที่เผยให้เห็นถึงพัฒนาการทางความคิด ชีวิต และจิตใจ   
ดังตัวอย่างการรับรู้รสที่แผงขายอาหารโดยมีบั๋นแบ๋ว และข้าวเปียกเมนูอาหารสามัญ จึงเป็นการแสดงออกและ
สร้างการรับรู้ทั้งในและนอกพื้นที่อยู่เช่นนั้นด้วยการเป็นอาหาร และวิถีอาหารของชาวไทยเชื้อสายเวียดนาม 
บริเวณตลาดสดเทศบาลเมืองท่าบ่อ 

 
 

https://th.wikipedia.org/wiki/%E0%B8%81%E0%B8%B2%E0%B8%A3%E0%B9%80%E0%B8%A3%E0%B8%B5%E0%B8%A2%E0%B8%99%E0%B8%A3%E0%B8%B9%E0%B9%89


77 
 

บทสรุป และข้อค้นพบจากการวิจัย 
วัฒนธรรมอาหารเวียดนามในอีสานมีเรื่องราวของชีวิต ครอบครัว บ้าน และการมีอยู่ของผู้คนที่เป็น

ทุนทางสังคมอยู่เบื้องหลังความเป็นอาหารชาติพันธุ์ที่ตนเองกินอยู่ในชีวิตประจำวันเรียกว่า “อาหารสามัญ” 
ปรากฏให้เห็นในตลาดสดเทศบาลเมืองท่าบ่อที่คนในตลาดผู้มาเยือน และลูกค้าต่างแนะนำให้ชิม ชม และชูใน
รสอาหาร โดยมีพื้นที่ครัวของร้านคอยแสดงให้เห็นซึ่งวัฒนธรรมของอาหาร การกินอาหาร การปรุงบนโต๊ะ
อาหารอย่างเปิดเผย อาหารสามัญในครัวเวียดนามนี้จึงได้เคลื่อนออกมาจากครัวบ้าน กลายเป็นครัวเปิดที่มี
ลูกค้าท้ังที่เป็นนักท่องเที่ยว และคนในพื้นท่ีมานั่งเฝ้าดูเพื่อรอสัมผัสกับรสชาติบนโต๊ะอาหารท้องถิ่นในตลาด  

การแสดงออกของผู้คน อาหาร และวิถีการกินอาหารไดส้ะท้อนต่อการมีอยู่ของตัวตน เอกลักษณ์ และ
เรื่องราวของอาหารที่ไม่มีสูตรและส่วนประกอบที่ซับซ้อนคอยจัดวาง เรียงรายอยู่กับอุปกรณ์เครื่องใช้บนโต๊ะ
พร้อมเผยให้เห็นถึงการสร้างความสัมพันธ์ของคน อาหาร ทั้งนี้ก็ด้วยวิธีการ และการชิมในรสชาติเมนูอย่างง่าย
ที่หารับประทานได้โดยทั่วไปชีวิตประจำวันของชาวไทยเชื้ อสายเวียดนามในเทศบาลเมืองท่าบ่อ จังหวัด
หนองคายอาหารสามัญของชาวไทยเชื้อสายเวียดนามที่ปรากฏในพื้นที่ทางอาหาร อันหมายถึง ตลาดสด
เทศบาลท่าบ่อนั้น เป็นสิ่งที่แสดงออกให้เห็นถึงการเป็นภาพตัวแทน ที่ช่วยสื่อสาร สืบต่อเรื่องราวของกลุ่ม
ตนเองและชุมชน และการมีอยู่ในพื้นที่ อันมีวิถีวัฒนธรรมอาหาร คอยส่งต่อวิธีการทำหรือปรุงอย่างไม่เป็น
ทางการซ่ึงเกิดข้ึนจากประสบการณ์ในชีวิตประจำวัน 

โดยสรุปแล้ว อาหารจึงสามารถเป็นสัญลักษณ์ทางวัฒนธรรมที ่มีอยู ่ ผนึกรวมและผสมผสาน
องค์ประกอบของวัตถุดิบตามรอยรส ซึ่งอาหารไม่เพียงเป็นความทรงจำแห่งรสเท่านั้น หากยังสะท้อนถึงวิถี
อาหารซึ่งเป็นที่มาของ “ตัวตน วิถีชีวิต และความเป็นอยู่” อันเป็นกระบวนการพัฒนาอัตลักษณ์ในชุมชน จาก
พ้ืนที่ทางอาหาร ดังนั้น การศึกษาวิถีอาหารในประเด็นอาหารสามัญของชาวไทยเชื้อสายเวียดนามในพ้ืนที่ศึกษา
นี ้ จึงได้ปรากฏให้เห็นความคงอยู ่ที ่สงวนไว้สำหรับประสบการณ์ร่วมกัน และยืนยันว่าอาหารจะช่วย           
สานสัมพันธ์ชีวิตคนในพื้นที่ คนในครอบครัว และทำให้บทบาทของคนกับอาหารสามารถดำรงอยู่ได้ด้วย      
นัยลักษณ์ชาติพันธุ์โดยมีประสบการณ์และความทรงจำคอยเชื่อมโยง 

ด้วยเหตุดังกล่าว วิถีอาหารสามัญจึงจำต้องอาศัยประสบการณ์ที่ประกอบขึ้นจากเรื่องเล่า และความรู้ 
อันหมายถึงประสบการณ์ท่ีเกี่ยวข้องกับอาหารของเจ้าของวัฒนธรรมที่ถ่ายทอด และสืบทอดวัฒนธรรมการกิน 
แม้ว่าบางหัวข้อในงานเขียนนี้จะอยู่นอกเหนือขอบเขตการศึกษาแต่สิ่งที่ปรากฏในการอภิปรายนี้ แสดงให้เห็น
ถึงความสัมพันธ์กันระหว่างอาหาร สูตรอาหาร การทำอาหาร และวิถีการกินอาหารที่มักจะมาพร้อมเรื่องเล่า
จากประสบการณ์ในชีวิตประจำวัน หรืออาจเป็นเรื่องราวเกี่ยวกับกระบวนการทำอาหาร ยิ่งกว่านั้นเรื่องราว
เหล่านี้ยังครอบคลุมไปถึงการผลิตซ้ำทางวัฒนธรรมที่ดำรงอยู่ท่ามกลางความหลายเหล่าในวัฒนธรรมชีวิต     
ณ พื้นท่ีทางอาหารแห่งนี้ 
 
 
 
 
 
 
 
 



78 
 

เอกสารอ้างอิง 
กลุ่มชาติพนัธุ์ไทย. (ม.ป.ป.). ภาพถ่าย: เวียต. สืบค้นจาก https://www.sac.or.th/databases/ethnic-

groups/ gallery/30 
ชญาน์ทัต  ศุภชลาศัย. (2556). ความใกล้ชิดของความหมายแห่งชีวิตสังคมวิทยาชีวิตประจำวัน. กรุงเทพฯ: 

สำนักพิมพ์สยามปริทัศน์จำกัด. 
ณรงค์ศักดิ์  คูบุญญอารักษ์, พิสิฏฐ์ บุญไชย และ ไพบูลย์ บุญไชย. (2561) บทบาทของชาวไทยเชื้อสาย

เวียดนามที่มีต่อการเปลี่ยนแปลง ด้านเศรษฐกิจ สังคมและวัฒนธรรม. วารสารมหาวิทยาลัยนครพนม ; 
 8(2) พฤษภาคม - สิงหาคม 2561 หน้า 107-116. 

ทุติยาภรณ์  ภูมิดอนมิ่ง. (2562). อาหารทวิภพ ชุมชน และคนตาย: วิถีอาหารในพิธีเสกสุสานคาทอลิกหนองแสง. 
วารสารสหวิทยาการ ปีที่ 17 ฉบับที่ 1 ม.ค-มิ.ย 2563 น. 62-91. 

ทุติยาภรณ์  ภูมิดอนมิ่ง. (2564). “แม่ญิงเฮ็ดปลา” เรื่องเล่าของอาหาร บ้าน และชีวิตสตรีเพศแห่งลุ่มน้ำ
สงคราม. วารสารสตรีนิยมไทย "จุดยืน" 8(2) กรกฎาคม-ธันวาคม 2564 น. 1-24. 

นงนุช  อุเทศพรรัตติ์นกุล. (2544). วัฒนธรรมการบริโภคอาหารของชาวเวียดนามในเขตเทศบาลเมือง
นครพนม. มหาสารคาม: มหาวิทยาลัยมหาสารคาม. 

นิติ  ภวัครพันธุ์. (2558). เรื่องเล่าเมืองไต: พลวัตของเมืองชายแดนไทย-พม่า. เชียงใหม่: ศูนย์อาเซียน  
มหาวิทยาลัยเชียงใหม่. 

นิติ  ภวัครพันธุ์. (2565). สุนทรียาหารริมโขง: สำรับเวียด. สืบค้นจาก https://www.the101.world/ 
vietnamese-food/ 

บุศรินทร์  เลิศชวลิตกุล. (2555). การเมืองเชิงวัฒนธรรมของรสชาติ: วิถีอาหารของแรงงานไทยใหญ่ในเมือง
เชียงใหม่. วารสารสังคมวิทยามานุษยวิทยา. 31 (2) กรกฎาคม- ธันวาคม. 

วรรณธวัช  พูนพาณิชย์. (2553) ทุนทางสังคมและวัฒนธรรมกับการปรับตัวธุรกิจร้านอาหารของคนไทยเชื้อ
สายเวียดนามในเขตเทศบาลเมืองนครพนม. มหาวิทยาลัยศิลปากร. กรุงเทพฯ. 

เสาวลักษณ์  เชื้อคำ. (ม.ป.ป.). ย้อนรอยวัฒนธรรมอาหารเวียดนามในอีสาน. สืบค้นจาก 
https://krua.co/food_story/ vietnamese-food-in-isan 

อุบลวรรณ รัตนเมธีกุล (2550). การเปลี่ยนแปลงทางเศรษฐกิจ และสังคมของชาวเวียดนามในจังหวัด
อุบลราชธานี. (วิทยานิพนธ์ศิลปศาสตรมหาบัณฑิต สาขาสังคมศาสตร์เพ่ือการพัฒนา) มหาวิทยาลัย
อุบลราชธานี. 

Abarca, M.E., & Colby, J. R. (2016). Food memories seasoning the narratives of our lives. Food  
And Foodway, 24(1-2), 1-8. 

Brown, Linda Keller and Kay Mussell. 1984. “Introduction.” in Ethnic and Regional Foodways  
in the United States: The Performance of Group Identity , edited by Linda Keller 
Brown and Kay Mussell, 3-15. Knoxville: The University of Tennessee Press. 

Charles N., Kerr M. Women. (1988). Food and families. Manchester: Manchester University 
Press. 

Cheung Sidney. (2007). Food and Foodways in Asia Resource, Tradition and Cooking. London: 
Routledge. 



79 
 

Design Makes A Better Life. (ม.ป.ป.). “พฤติกรรมนำเมือง” ถอดรหัสวิถีชีวิตที่นำไปสู่เอกลักษณ์ของความ
เป็นเมืองฮานอย. สืบค้นจาก 
https://dsignsomething.com/2019/09/27/%e0%b8%9e%e0%b8%a4%e0%b8%95%e0
%b8%b4%e0%b8%81%e0%b8%a3%e0%b8%a3%e0%b8%a1%e0%b8%99%e0%b8%
b3%e0%b9%80%e0%b8%a1%e0%b8%b7%e0%b8%ad%e0%b8%87-
%e0%b8%96%e0%b8%ad%e0%b8%94%e0%b8%a3%e0%b8%ab%e0%b8%b1%e0%
b8%aa/ 

Jonathan Bishop Highfield. (2017). Food and Foodways in African Narratives: Community,  
Culture, and Heritage. New York: Routledge. 

Judith Goode. (1992).“Food,” in Folklore, Cultural Performances, and Popular 
Entertainments: A Communications-centered Handbook, edited by Richard Bauman 
New York: Oxford University Press. 

Lefebvre, H. (1971). Everyday Life in the Modern World. Rabinovitch, S., Trans., London: Allen  
Lane. 

Lévi-Strauss, C. (1983). The Raw and the Cooked: Mythologiques, 1 (1). Chicago: University of 
Chicago Press. 

Scholliers Peter. (2001). Food, Drink and Identity: Cooking, Eating and Drinking in Europe 
since the Middle Ages. New York: Berg Publishers. 

Simoons, Frederick J. 1961. “Introduction.” in Eat Not This Flesh: Food Avoidances in the Old  
World, 3-6. Madison: The University of Wisconsin Press. 

Van Esterik, Penny. (2008). Food Culture in Southeast Asia. Westport: Greenwood Press.  
 


