
เงารุงโรจนและรวงโรย  
ในนิราศภูเขาทอง:  
การปรากฏของโลกธรรม 8  
ในชีวิตและวรรณกรรมของสุนทรภู 
 

Glory and Decline in Nirat Phu Khao Thong: 
Reflections on the Eight Worldly Conditions 
(Lokadhamma 8) in the Life and Works of  

Sunthorn Phu 
 
 

ณัฐพงษ แกวสีสด1*  

Nattaphong Keawseesod  
วิลาสิณี ดือราแม2  

Wilasinee Deramae  
สุภัคธัช สุธนภิญโญ3  

Suphakkhathat Suthanaphinyo  
 
 
 
 
1-2 นักศึกษาระดับปริญญาตรี คณะครุศาสตร มหาวิทยาลัยราชภัฏสวนสุนันทา 
 เลขที่ 1 ถนนอูทองนอก แขวงดุสิต เขตดุสิต กรุงเทพมหานคร 10300 
 Undergraduate Student, Faculty of Education, Suan Sunandha Rajabhat University 
 No. 1 U-Thong Nok Road, Dusit Subdistrict, Dusit District, Bangkok 10300, Thailand 
 *Corresponding author, e-mail: s65121109002@ssru.ac.th 
3 อาจารย คณะครุศาสตร มหาวิทยาลัยราชภัฏสวนสุนันทา 
 เลขที่ 1 ถนนอูทองนอก แขวงดุสิต เขตดุสิต กรุงเทพมหานคร 10300 
 Lecturer, Faculty of Education, Suan Sunandha Rajabhat University 
 No. 1 U-Thong Nok Road, Dusit Subdistrict, Dusit District, Bangkok 10300, Thailand 

4 

รับบทความ 24 เมษายน 2568 
แกไขบทความ 27 ตุลาคม 2568 
ตอบรับบทความ 28 ตุลาคม 2568 



53 

 

ปท่ี 22 ฉบับท่ี 2 

(กรกฎาคม - ธันวาคม 2568) 

บทคัดยอ 

บทความวิจัยฉบับนี้มีจุดมุงหมายเพื่อศึกษาการปรากฏของหลักธรรมในพระพุทธศาสนา โดยเฉพาะ 
“โลกธรรม 8” ภายในวรรณกรรมนิราศภูเขาทองประกอบกับชีวประวัติของสุนทรภูซึ่งเปนผลงานที่สะทอน
สภาวะชีวิตและจิตใจของกวีเอกในชวงเปลี ่ยนผานสำคัญของชีวิต ใชวิธีการวิเคราะหเนื ้อหา (Content 
analysis) จากตนฉบับนิราศภูเขาทองฉบับตรวจชำระของกรมศิลปากร พ.ศ. 2510 และเอกสารทุติยภูมิที่
เกี่ยวของ ผลการวิเคราะหพบวา โลกธรรม 8 ปรากฏในตัวบทอยางเดนชัดและสัมพันธกับชีวิตจริงของสุนทรภู 
โดย มีลาภ–เสื่อมลาภ สะทอนผานโอกาสที่กวีไดรบัราชการเปนอาลักษณจากพระบาทสมเด็จพระพุทธเลิศ
หลานภาลัย และการเสื่อมสูญเกียรติยศเมื่อสิ้นรัชกาลน้ัน มียศ–เสื่อมยศ ปรากฏจากการไดรับแตงต้ังเปนขุน
สุนทรโวหาร และการตกจากสถานะกวีหลวงสูสามัญชนในรัชกาลถัดมา สรรเสริญ–นินทา แสดงผานการไดรับ
การยกยองเชิดชูจากพระมหากษัตริยและราชสำนัก ตลอดจนการเผชิญคำครหาหลังบวชเปนพระภิกษุแตยังคง
แตงนิราศ สุข–ทุกข สะทอนผานความปติเมื่อไดรับพระเมตตาจากพระมหากษัตริยและความทุกขโศกจากการ
สูญเสียที่พึ่งพิงและการพลัดพราก นิราศภูเขาทองมิไดเปนเพียงวรรณกรรมพรรณนาเสนทาง หากยังสะทอน 
สัจธรรมทางพุทธศาสนา โดยเฉพาะ “โลกธรรม 8” ที ่ส ุนทรภู ถายทอดจากประสบการณตรงของชีวิต 
การศึกษาน้ีช้ีใหเห็นวา สุนทรภูมิไดใชโลกธรรม 8 เพียงเพื่อแสดงอารมณสวนตัว แตยังเจตนาสื่อสารหลักธรรม
แกผูอาน เพื่อใหตระหนักถึงความไมเที่ยงและการวางใจอยางรูเทาทันในความเปลี่ยนแปลงของชีวิต ผลวิจัยจึง
ชวยเสริมความเขาใจเชิงลึกทั ้งดานวรรณคดีและดานปรัชญาธรรม ทำใหนิราศภูเขาทองมีคุณคาทั้งเชิง
สุนทรียศาสตรและเชิงศีลธรรม 

คำสำคัญ :  นิราศภูเขาทอง โลกธรรม 8 พระพุทธศาสนา สุนทรภู 
 

Abstract 

This study aims to examine the manifestation of Buddhist teachings, particularly the 
“Eight Worldly Conditions” (Lokadhamma 8), in the literary work Nirat Phu Khao Thong, in 
conjunction with the biography of Sunthorn Phu. The text reflects both the existential 
conditions and the inner world of Thailand’s preeminent poet during a significant transitional 
period of his life. The research employs content analysis based on the 1967 critical edition of 
Nirat Phu Khao Thong published by the Fine Arts Department, together with relevant 
secondary sources. The findings reveal that the Eight Worldly Conditions appear prominently 
in the text and correspond closely to Sunthorn Phu’s real-life experiences. (1) Gain and loss 
are reflected in his service as a royal scribe under King Rama II and the decline of his status 
after the king’s passing. (2) Honor and dishonor emerge from his appointment as Khun 
Sunthorn Woharn and his subsequent fall from the position of court poet to that of a 
commoner in the following reign. (3) Praise and blame are conveyed through the esteem he 
received from the monarch and the court, contrasted with the criticism he faced after 
ordaining as a monk while continuing to compose poetry. (4) Happiness and suffering are 



54 

 

Journal of Integrated Sciences 
College of Interdisciplinary Studies, Thammasat University 
วารสารสหวิทยาการ วิทยาลัยสหวิทยาการ มหาวิทยาลัยธรรมศาสตร 

    

illustrated through his joy in royal favor and his sorrow over the loss of patronage and personal 
separation.  

Nirat Phu Khao Thong is not merely a travelogue but also a profound reflection of 
Buddhist truths, especially the Eight Worldly Conditions, which Sunthorn Phu expressed 
through his lived experiences. The study suggests that Sunthorn Phu did not treat these 
conditions merely as personal sentiments but as a deliberate means of communicating 
Buddhist teachings, encouraging readers to recognize impermanence and cultivate equanimity 
amid life’s changes. Consequently, this work enriches understanding of both literary aesthetics 
and moral philosophy, affirming the enduring value of Nirat Phu Khao Thong as a masterpiece 
of Thai literature. 
 
Keywords:  Nirat Phu khao Thong, Eight Worldly Conditions, Buddhism, Sunthorn Phu  
 
บทนำ  

สุนทรภู  หรือพระสุนทรโวหาร รัตนกวีแหงสมัยตนรัตนโกสินทร ไดร ังสรรคผลงานวรรณคดีอัน
ทรงคุณคาไวเปนจำนวนมาก กวีนิพนธของทานมีลีลาสละสลวย สัมผัสนอกและสัมผัสในประสานกันอยาง
งดงาม อานแลวไพเราะเพราะพริ้ง แสดงถึงจินตนาการอันกวางไกล (กรมศิลปากร, 2529, น. 1) หน่ึงในผลงาน
ที่มีคุณคา คือ นิราศภูเขาทองซึ่งเปนผลงานที่สุนทรภูแตงขึ้นในสมัยพระบาทสมเด็จพระนั่งเกลาเจาอยูหัว 
(รัชกาลที่ 3) ชวงที่ทานตกยากและประสบความลำบาก ในเรื่องน้ี สุนทรภูไดถายทอดความนอยใจในโชคชะตา
และความอาภัพของตนเอง อยางไรก็ตาม ทานมิไดโทษใครวาเปนตนเหตุของความทุกขน้ัน แตกลับยอมรับวา
เปนเรื่องของโชคชะตาที่กำหนดไว ซึ่งสะทอนบุคลกิของสุนทรภูไดอยางชัดเจนวา ทานไมเคยคิดจองเวรหรือ
โทษใคร ในนิราศภูเขาทองผูอานสามารถสัมผัสไดถึงความจงรักภักดีและความชื ่นชมของสุนทรภูที่มีตอ
พระบาทสมเด็จพระพทุธเลิศหลานภาลัย (รัชกาลที่ 2) เน่ืองจากทานแตงเรื่องน้ีหลงัจากพระองคเสด็จสวรรคต
ไมนาน ทำใหความเศราโศกของสุนทรภูยังคงฝงแนนในจิตใจ อีกทั้งในชวงเวลานั้น ทานกำลังเผชิญกับความ
ยากลำบากและขาดที่พึ่งพิง การแตงนิราศเรื่องน้ีจึงเกิดข้ึนทามกลางความทุกขและความโศกเศรา ดวยเหตุน้ี
บรรยากาศในนิราศภูเขาทองจึงเต็มไปดวยความหมนหมอง แตกตางกับนิราศเรื่องอื่น ๆ  ของสุนทรภูที่มักมกีาร
หยอกลอหรือพรรณนาถึงความรัก แตในเรื่องน้ีแทบไมมีการรำพันถึงความรักฉันชูสาวเลย ผูอานจึงสัมผัสไดถึง
อารมณที่แตกตางออกไปจากนิราศทั่วไป แมนิราศภูเขาทองจะเปนนิราศที่สั้นที่สุดของสุนทรภู แตกลับไดรับ
การยกยองวาเปนนิราศที่ดีที่สุด สิ่งนี้สะทอนใหเห็นวา การที่กวีแตงนิราศจากประสบการณจริงและอารมณ
ความรูสึกแทจริง ชวยใหผลงานมีความจริงใจและสามารถสรางความประทับใจแกผูอานไดมากกวานิราศที่แตง
ข้ึนจากจินตนาการ (พจนีย เห็นพิทักษ, 2515, น. 195) 

เน่ืองจากศาสนามีอิทธิพลตอสังคมมนุษยมาต้ังแตอดีต เมื่อมนุษยพัฒนาความคิดและรวมตัวกันเปน
ชุมชน ศาสนาจึงกลายเปนสิ่งยึดเหน่ียวที่ชวยใหสังคมดำรงอยูไดอยางสงบสุข ศาสนาเกี่ยวของกับจิตใจมนุษย                  
วางแนวทางในการดำเนินชีวิต เปนหลักยึดและเปนแสงสวางนำทาง ดวยเหตุนี้ การดำรงชีวิตของมนษุยจึงมี
ศาสนาแทรกอยู ในวิถีปฏิบัติและประเพณีที ่ส ืบทอดตอกันมา ซึ ่งลวนไดรับอิทธิพลจากศาสนา อีกทั้ง 
วรรณกรรม ในฐานะเคร ื ่องบันทึกเหตุการณของแตละยุคสมัย ยอมสะทอนอิทธิพลของศาสนาไว              



55 

 

ปท่ี 22 ฉบับท่ี 2 

(กรกฎาคม - ธันวาคม 2568) 

อยางชัดเจนและแพรหลาย โดยจะพบวาวรรณกรรมไทยสะทอนปรัชญาและความเชื ่อทางพุทธศาสนา               
โดยมุงสอนใหคนทำความดี ละเวนความช่ัว และทำจิตใจใหบริสุทธ์ิ โดยเนนเรื่อง กรรม ซึ่งเปนตัวกำหนดผล
ของการกระทำ ไมวาดีหรือชั่ว เห็นไดจากวรรณกรรมประเภทนิราศ กวีมักพรรณนาเรื่องกรรมและผลของ
กรรม โดยเปรียบเทียบความพลัดพรากจากคนรักกับเวรกรรมที่ทำใหสัตวโลกตองพรากจากคู หากเคยทำให
ผูอื่นพลัดพราก ยอมไดรับผลกรรมตอบสนอง หรือหากกระทำสิ่งใดแลวไมสมหวัง ก็มักเช่ือวาเปนเพราะกรรม
แตปางกอนที่เปนอุปสรรคตอความสำเร็จ แนวคิดเหลานี ้ลวนไดรับอิทธิพลจากหลักคำสอนทางศาสนา
นอกจากนี้กวีไดนำหลักธรรมทางศาสนา โดยเฉพาะ จริยธรรม มาสอดแทรกในวรรณกรรมของตน เน่ืองจาก
จริยธรรมมีอิทธิพลตอจิตใจมนุษยอยางยิ่ง และเปนปจจัยสำคัญที่ทำใหสังคมอยู รวมกันอยางสงบสุข ซึ่ง
จริยธรรมนั้นประกอบดวยทั้งขอควรปฏิบัติ และขอหาม โดยสงเสริมใหคนทำความดีและหลีกเลี่ยงความช่ัว 
เพื่อปองกันหายนะที่อาจเกิดข้ึน ดวยเหตุน้ีกวีจึงใชโอกาสแทรกคำสอนเหลาน้ีลงในงานของตน จนกลายเปน
ภาษิตและขอคิดทางศาสนา เชน โลกธรรม 8 ที่ปรากฏใน นิราศภูเขาทอง ของสุนทรภู (ทวีศักด์ิ ญาณประทปี, 
2536, น. 212-214, 232-233) 

ผูวิจัยไดศึกษาทบทวนงานวิจัยที่เกี่ยวของ ผานการวิเคราะหสุนทรียศาสตรในนิราศภูเขาทองของ
สุนทรพบวา นิราศภูเขาทองสะทอนสุนทรียศาสตรและความงามในหลายมิติ ไมวาจะเปนการแปรภาพที่พบ
เห็นและอารมณความรูสึกเปนบทกวี ตลอดจนการพรรณนาความอาลัยตอพระบาทสมเด็จพระพุทธเลิศหลา
นภาลัย ซึ่งแสดงใหเห็นถึงความจงรักภักดีของสุนทรภูที่มีตอพระองคเสมอมา นอกจากนี้นิราศภูเขาทองยัง
สะทอนถึงความรักและความคิดคำนึงถึงหญิงคนรัก โดยมีลักษณะพิเศษที ่แตกตางจากวรรณกรรมแนว
จินตนาการ เน่ืองจากเรื่องราวที่เลาน้ันมาจากประสบการณจริงไมไดปรุงแตง แตกลับใหแงคิดเชิงปรัชญาและ
สอดคลองกับคำสอนทางพระพุทธศาสนา หลักธรรมที่ปรากฏในเน้ือหา ไดแก ไตรลักษณ หลักกรรม อธิษฐาน
ธรรม 4 สัมมาวาจา ธรรมทำใหงาม 2 การไมคบคนพาล ศีล 5 โลกธรรม 8 และความกตัญูกตเวที ซึ่งชวย
เสริมมิติทางศีลธรรมและจรยิธรรมใหกบับทกวี ทำใหนิราศภูเขาทองเปนวรรณกรรมที่มทีั้งความงามและคุณคา
ทางศาสนา (ธัญลักษมณ อารยตานนท และ พระมหาพจน สุวโจ, 2565, น. 267-268) 

นอกจากน้ียังมีผูศึกษาและวิเคราะหหลักธรรมทางพระพุทธศาสนาที่ปรากฏในนิราศภูเขาทอง พบวา
สุนทรภูไดถายทอด “โลกธรรม 8” ไวอยางกลมกลืนกับคำสอนแหงพุทธธรรมอยางแนบเนียน โดยเฉพาะเมื่อ
พิจารณาในบริบทของชีวิตกวีผูมากดวยประสบการณทั้งดานรุงเรืองและรวงโรย ชะตาชีวิตที่ตองเผชิญความ
เปลี่ยนแปลงอยางผกผัน ไดหลอหลอมใหสุนทรภูตระหนักถึงสจัธรรมของโลกอยางถองแท ในงานนิราศช้ินน้ีได
แสดงใหเห็นถึงความจริงอันเปนสากลของ “โลกธรรม 8” ไดแก ลาภ–เสื่อมลาภ ยศ–เสื่อมยศ สรรเสริญ–
นินทา และ สุข–ทุกข ซึ่งมีการสอดแทรกไวทั้งในเชิงเนื้อหาและอารมณความรูสึกของบทกวีอยางแนบเนียน 
แสดงใหเห็นวาแมโลกจะหมุนเวียนดวยความไมแนนอนเพียงใด มนุษยก็ยากจะหลีกเลี่ยงธรรมดาเหลาน้ีไปได 
พระพุทธองคทรงช้ีวาธรรมเหลาน้ีคือวิถีแหงโลกเปนสิ่งที่มากับชีวิต เปนบททดสอบของจิตที่ควรฝกฝนใหรูเทา
ทันและวางเฉย ในนิราศภูเขาทองของสุนทรภูจึงไมเพียงแตถายทอดความงดงามของภาษาและฉากเดินทาง 
หากยังเผยแงมุมอันลุมลึกของชีวิตมนุษยที่ผูกพันกับความไมเที่ยง โดยสื่อสารผานบทกวีที่เต็มไปดวยศรัทธา 
ปลงใจ และความเขาใจในธรรมชาติของชีวิต (เครือวัลย ศรีรัตนลิ้ม, 2553, น. 88) อยางไรก็ตามงานวิเคราะหใน
ครั้งน้ียังเปนเพียงการศึกษาโดยรวม มิไดลงลึกถึงรายละเอียดในแตละขอของโลกธรรม 8 อยางแยกเปนดาน ๆ 
จึงเปนแนวทางเบื้องตนที่สามารถพัฒนาและตอยอดในการศึกษาวิเคราะหเชิงลึกในอนาคต  
 
 



56 

 

Journal of Integrated Sciences 
College of Interdisciplinary Studies, Thammasat University 
วารสารสหวิทยาการ วิทยาลัยสหวิทยาการ มหาวิทยาลัยธรรมศาสตร 

    

วัตถุประสงค 

บทความวิจัยนี้มุงศึกษาการปรากฏของโลกธรรม 8 ในนิราศภูเขาทองประกอบกับชีวประวัติของ
สุนทรภู 

 

วิธีดำเนินการวิจัย  

งานวิจัยน้ีเปนการวิจัยเชิงคุณภาพ (Qualitative research) โดยใชวิธีการวิเคราะหเน้ือหา (Content 
analysis) เพื่อศึกษาการสะทอนหลักธรรม “โลกธรรม 8” ในวรรณกรรม นิราศภูเขาทอง ของสุนทรภู 

แหลงขอมูล 
1. ขอมูลปฐมภูมิ: หนังสือนิราศภูเขาทอง ฉบับตรวจชำระของกรมศิลปากร พ.ศ. 2510 ซึ ่งเปน

ตนฉบับหลักในการวิเคราะห 
2. ขอมูลทุติยภูมิ: หนังสือ บทความ และงานวิจัยที่เกี่ยวของกับวรรณกรรมของสุนทรภู หลักธรรมใน

พระพุทธศาสนา และแนวคิดเรื่องโลกธรรม 8 
การวิเคราะหขอมูล 
1. ทบทวนและวิเคราะหขอความใน นิราศภูเขาทอง โดยละเอียด เพื่อคัดเลือกวรรคตอนที่สะทอน

หลักธรรมในแตละขอ 
2. เปรียบเทียบและเช่ือมโยงกับหลักคำสอนในพระพุทธศาสนา  
3. สังเคราะหความสัมพันธระหวางชีวิตจริงของสุนทรภูกับประเด็นธรรมะที่ปรากฏในตัวบท เพื่อให

เห็นมิติของวรรณกรรมเชิงธรรมะอยางเปนองครวม 
 

กรอบแนวคิดในการวิจัย 

การศึกษานิราศภูเขาทองของสุนทรภูในครั้งนี้ใชแนวคิดเรื่องโลกธรรม 8 เปนกรอบในการวิเคราะห 
โลกธรรม 8 ในพระพุทธศาสนา โดยโลกธรรม คือธรรมดาของโลก ธรรมที่มีอยูประจำโลกและครอบงำสรรพ
สัตวใหดำเนินไปตามครรลองของมัน (สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย (ประยุทธ ปยุตฺโต), 2564ก, น. 382) 
พระพุทธศาสนาอธิบายวา โลกธรรม 8 ประกอบดวยสองสวน คือฝายที่นาปรารถนาและฝายที่ไมนาปรารถนา 
ซึ่งเปรียบเสมือนสองดานของเหรียญที่หมุนเวียนสลับกันอยูในชีวิตมนุษย ฝายที่นาปรารถนา หรือ อิฏฐารมณ 
ไดแก ลาภ ยศ สรรเสริญ และสุข ลาภ คือการไดมาซึ่งทรัพยสินหรือผลประโยชน ยศ คือ การไดรับตำแหนง
หรือเกียรติยศ สรรเสริญ คือการไดรับคำชมเชยจากผูอื่น และสุข คือ ความสบายทั้งกายและใจ สิ่งเหลาน้ีคือสิง่
ที่มนุษยทกุคนปรารถนา ใฝหา และถือเปนสัญลักษณแหงความสำเร็จในชีวิต ในทางตรงกันขาม ฝายที่ไมนา
ปรารถนา หรือ อนิฏฐารมณ ไดแก เสื่อมลาภ เสื่อมยศ นินทา และทุกข เสื่อมลาภ คือการสูญเสียทรัพยสิน
หรือผลประโยชน เสื่อมยศ คือการหมดอำนาจหรือเกียรติคุณ นินทา คือการถูกตำหนิหรือกลาวราย และทุกข 
คือความเจ็บปวดทั้งกายและใจ (สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย (ประยุทธ ปยุตฺโต), 2564ข, น. 216–217; มหา
จุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) สิ่งเหลาน้ีคือเงามืดที่มนุษยพยายามหลีกหนี แตไมอาจปฏิเสธไดวามนัเปน
สวนหนึ่งของชีวิตเชนเดียวกับความสุข โลกธรรม 8 จึงเปนสัจธรรมที่ทุกคนตองเผชิญ ไมวาจะยากดีมีจน           
ลวนตองผานความเปลี่ยนแปลงทั้งดานดีและราย ชีวิตของมนุษยไมอาจมีแตความสุขโดยปราศจากความทุกข 



57 

 

ปท่ี 22 ฉบับท่ี 2 

(กรกฎาคม - ธันวาคม 2568) 

เชนเดียวกับฤดูกาลที่เปลี่ยนผันตามธรรมชาติ ผูที่เขาใจและยอมรับโลกธรรมยอมสามารถดำเนินชีวิตไดอยางมี
สติและปญญา เมื ่อพบความสุขก็รู เทาทัน ไมหลงระเริงเมื ่อพบความทุกขก็ร ู จักยอมรับและปลอยวาง                    
การตระหนักเชนนี้ชวยใหใจสงบ ไมหวั่นไหวตอเหตุการณทั้งหลาย (พระครูกาญจนธรรมาภรณ และคณะ, 
2566, น. 119) ผูศึกษานำแนวคิดนี้มาประยุกตใชในการวิเคราะห นิราศภูเขาทอง เพื่อพิจารณาทาทีและ
ความรูสึกของผูประพันธตอเหตุการณระหวางการเดินทาง ไมวาจะเปนความพลัดพราก ความโศกเศรา ความ
เปลี่ยนแปลงของบานเมือง หรือความหวังและการปลอยวางตอสิ่งที่เกิดข้ึน เหลาน้ีลวนสะทอนสภาพจิตใจของ
ผูประพนัธภายใตบริบทของสังคมและวัฒนธรรมในสมัยรัตนโกสินทรตอนตน ซึ่งแสดงใหเห็นวามนุษยทุกยุค
ทุกสมัยตางดำเนินชีวิตอยูภายใตโลกธรรม 8 เชนเดียวกัน 

 

ผลการวิจัย  

นิราศภูเขาทองซึ่งแตงขึ้นในชวงตนสมัยรัชกาลที่ 3 โดยเนื้อความกลาวถึงชวงเวลาที่ สุนทรภู กำลัง
บวชเปนพระภิกษุ หลังจากออกพรรษาและรับกฐินในเดือน 11 แลว ทานไดออกเดินทางจากวัดราชบุรณราช
วรวิหาร (วัดเลียบ) พรอมกับหนูพัดผูเปนบุตรชายที่ยังเด็กอยู มุงหนาไปยังจังหวัดพระนครศรีอยุธยาระหวาง
การเดินทางโดยเรือ สุนทรภูไดพรรณนาถึงสถานที่สำคัญที่ผานไปตามลำดับ อาทิ พระบรมมหาราชวัง จากน้ัน
ลองเรือผานบางพลดั นนทบุรี ปากเกร็ด สามโคก และบานงิ้ว จนกระทั่งถึงจังหวัดพระนครศรีอยุธยาในชวงค่ำ 
และแวะพักคางคืนที่หนาวัดพระเมรุ รุงเชาซึ่งเปนวันพระ ทานไดเดินทางไปนมัสการเจดียภูเขาทอง ซึ่งเช่ือกัน
วามีพระธาตุบรรจุอยู ณ ที่น้ัน สุนทรภูไดต้ังจิตอธิษฐานขอพรใหไดเกิดเปนคนดี มีศีลธรรม และมีความสุขทั้ง
กายและใจในทุกชาติ พรอมทั้งต้ังปณิธานเพื่อมุงสูพระนิพพานในอนาคต หลังจากไดกราบพระแลว ทานไดพบ
พระธาตุในเกสรดอกบัว จึงอัญเชิญบรรจุไวในขวดแกว และวางไวใกลศีรษะเพื่อนำกลับไปบูชา ทวาเมื่อถึงรุง
เชา พระธาตุกลับอันตรธานหายไป ในวันเดียวกันน้ันเอง สุนทรภูจึงออกเดินทางกลับกรุงเทพฯ และถึงวัดอรุณ
ราชวราราม (วัดแจง) ในชวงเย็นของวันน้ัน (สำนักงานคณะกรรมการการศึกษาข้ันพื้นฐาน, 2548, น. 12) 

ผลการวิเคราะหตัวบทวรรณคดีประกอบกับชีวประวัติของสุนทรภู สามารถจำแนกแนวคิดโลกธรรม 8 
ในนิราศภูเขาทอง ไดดังน้ี 

1. ลาภ - เสื่อมลาภ 
 ลาภในที่น้ีหมายถึง สิ่งที่บุคคลทั่วไปปรารถนาและยินดีเมื่อไดรับ ถือเปนสิ่งที่สรางความพึงพอใจและ
ความสุขทางใจ ทั้งในแงของทรัพยสิน สิ่งของ หรือโอกาสที่ไดรับโดยไมคาดคิดมากอน หรือไดรับมาโดยไมตอง
ลงทุนลงแรง จึงมักไดรับการยกยองวาเปนลาภอันประเสริฐ โดยทั่วไป ลาภยอมสงผลใหเกิดความรูสึกสบายใจ 
เบิกบาน และเปนที่พึงพอใจของผูไดรับ (พระครูอุเทศธรรมสาทิส อชิโต (รื่นรวย), 2564, น. 56) 
 จากการวิเคราะหประวัติของสุนทรภู จะพบวาชีวิตของสุนทรภูนั้นไดรับลาภโดยไมคาดคิดมากอน 
กลาวคือเมื่อพระบาทสมเด็จพระพทุธเลิศหลานภาลัยไดทอดพระเนตรสำนวนกลอนของสุนทรภูในระหวางการ
สอบสวนหาผู แตงหนังสือบัตรสนเทห ดวยทรงเห็นถึงความสามารถทางวรรณศิลป จึงทรงพระกรุณา 
โปรดเกลาฯ ใหสุนทรภูเขารับราชการเปนอาลักษณ (กรมศิลปากร, 2529, น. 13)  
 ในขณะที่เมื่อบริบทแวดลอมหลายอยางในชีวิตของสุนทรภูเปลี่ยนแปลงไปจะพบวาสุนทรภูประสบกบั
การ เสื่อมลาภ โดยเสื่อมลาภ ในที่นี้หมายถึง ความธรรมดาของโลกที่ไมอาจหลีกเลี่ยงได สิ่งที่ไดมายอมมี
โอกาสเสื่อมสูญไปไดเชนกัน เปนสภาวะที่แสดงถึงความไมแนนอนของชีวิต ไมวาจะเปนการไดหรือเสีย กำไร
หรือขาดทุน สมหวังหรือผิดหวัง ลวนเปนไปตามกฎแหงอนิจจัง อันเปนหลักในพระพุทธศาสนาที่ชี้ใหเห็นวา 



58 

 

Journal of Integrated Sciences 
College of Interdisciplinary Studies, Thammasat University 
วารสารสหวิทยาการ วิทยาลัยสหวิทยาการ มหาวิทยาลัยธรรมศาสตร 

    

ทุกสิ่งลวนไมเที่ยง ไมจีรังย่ังยืน แมสิ่งของหรือทรัพยสินที่เราครอบครองและผูกพันดวยความรักและหวงแหน 
ก็ไมอาจยึดถือไวไดตลอดไป (พระครูอุเทศธรรมสาทิส อชิโต (รื่นรวย), 2564, น. 56) 
 ผลการวิเคราะหตัวบทจะพบวาสุนทรภูสะทอนการเสือ่มลาภจากการสูญเสียสถานะของตนเองจากกวี
หลวงไปเปนสามัญชนดังตัวบท 

  
  “ถึงหนาวังดังหน่ึงใจจะขาด  คิดถึงบาทบพิตรอดิศร 
  โอผานเกลาเจาประคุณของสุนทร แตปางกอนเคยเฝาทุกเชาเย็น 
  พระนิพพานปานประหน่ึงศีรษะขาด ดวยไรญาติยากแคนถึงแสนเข็ญ 
  ทั้งโรคซ้ำกรรมซัดวิบัติเปน  ไมเล็งเห็นที่ซ่ึงจะพึ่งพา”  
      (กรมศิลปากร, 2510, น. 8) 

 
 จากตัวบทจะพบวาเมื่อเดินทางมาถึงบริเวณหนาพระบรมมหาราชวัง สุนทรภูเกิดความเศราโศก               
อยางลึกซึ้ง เนื่องดวยระลึกถึงพระมหากรุณาธิคุณของพระบาทสมเด็จพระพุทธเลิศหลานภาลัย ผูซึ่งเคย               
ทรงใกลชิดและมีพระเมตตาตอทานเปนอยางย่ิง สุนทรภูเคยมีโอกาสเขาเฝาพระองคบอยครั้งและไดรับความไว
วางพระราชหฤทัยในฐานะกวีประจำราชสำนัก เมื่อพระองคเสด็จสวรรคต สุนทรภูจึงรูสึกราวกับตนเองได
สิ้นชีวิตลงดวยเชนกัน เหตุเพราะขาดที่พึ่งและไมมีญาติหรือผูใหความชวยเหลือ สงผลใหชีวิตตกของสุนทรภูอยู
ในความยากลำบาก ประสบทั้งโรคภัยไขเจ็บและเคราะหกรรมที่ถาโถม มิอาจพึ่งพาใครไดด่ังที่เคย และยังตอง
เผชิญกับความเสื่อมลาภจากตำแหนงและเกียรติยศที่เคยไดรับมากอนหนาน้ี 

2. ยศ - เสื่อมยศ 
 ยศ ในที่น้ีหมายถึง สถานะหรือเกียรติแหงความเปนใหญ ซึ่งเกิดข้ึนจากการกระทำความดี มีคุณธรรม 
และเปนที่ยอมรับในสังคม บุคคลใดที่ประกอบความดี ยอมมีสิทธิ์ไดรับยศตามความเหมาะสม ทั้งนี้ “ยศ” 
สามารถจำแนกไดเปน 3 ลักษณะ ไดแก อิสริยยศ คือ ยศที่แสดงถึงความสูงศักดิ์ เปนที่เคารพยกยองของ
บุคคลทั่วไป ผูมีอิสริยยศมักไดรับความสะดวกสบายจากผูคนรอบขาง การดำเนินกจิกรรมตาง ๆ  มักไรอุปสรรค 
ซึ่งแตกตางจากบุคคลธรรมดาสามัญที่อาจประสบอุปสรรคมากกวาในชีวิตประจำวัน บริวารยศ หมายถึง ยศที่
เกิดจากการมีบริวารหรือผูรวมงานจำนวนมาก ซึ่งพรอมใหความชวยเหลือในหนาที่ตาง ๆ  ทั้งหนักและเบา 
อยางไรก็ตาม การจะไดรับบริวารยศน้ันไมใชเรื่องงาย ผูที่ไดรับตองเปนผูมีคุณธรรม มีน้ำใจ เมตตา และกรุณา 
จึงจะเปนที ่ร ักใครของผู คน และเกียรติยศ คือ ความมีชื ่อเสียงอันเกิดจากการประพฤติดี มีศีลธรรม                    
ซื่อสัตยสุจริต เสียสละ และสรางคุณประโยชนใหแกสังคม เปนยศที่เกิดจากความดีงามและเปนที่ยอมรับ             
ในวงกวาง (พระครูอุเทศธรรมสาทิส อชิโต (รื่นรวย), 2564, น. 56) 
 จากการศึกษาประวัติของสุนทรภู พบวา พระบาทสมเด็จพระพุทธเลิศหลานภาลัยทรงมีพระเมตตา
และโปรดปรานสุนทรภูเปนอยางย่ิง ภายหลังสุนทรภูไดรับการแตงต้ังใหดำรงตำแหนงอาลักษณในราชสำนัก ก็
มีเรื่องเลาถึงความสามารถและความชอบในหนาที่ของทานวา ในขณะน้ันพระองคทรงพระราชนิพนธบทละคร
เรื่อง รามเกียรต์ิ และเมื่อดำเนินเรื่องมาถึงตอนนางสีดาผูกคอตาย ซึ่งเปนบทพระราชนิพนธเดิมในรัชกาลที่ 1 
ที่ใชแสดงละครสืบตอกันมา พระองคทรงเห็นวาบทดังกลาวยังไมลื่นไหลหรือเหมาะสม จึงมีพระราชดำริใหกวี
ในราชสำนักรวมกันชวยแตงตอ แตไมมีผูใดสามารถเรียบเรียงบทใหตองพระราชหฤทัยได ในโอกาสน้ัน 
พระองคจึงทรงมีพระราชดำรัสใหสุนทรภูเปนผูแตงบทตอ ผลงานของสุนทรภูเปนที่พอพระราชหฤทัยอยางย่ิง 
พระองคจึงทรงยกยองในเชาวปญญาและฝมือดานกวีนิพนธของสุนทรภู และนับแตน้ันมา สุนทรภูจึงไดรับการ



59 

 

ปท่ี 22 ฉบับท่ี 2 

(กรกฎาคม - ธันวาคม 2568) 

ยกยองใหเปนหน่ึงในกวีที่ทรงไววางพระราชหฤทัยและทรงปรึกษาอยูเสมอ พระองคไดทรงแตงต้ังสุนทรภูเปน 
ขุนสุนทรโวหาร ประจำกรมพระอาลักษณ พรอมทั้งพระราชทานที่ดินใหปลูกเรือนอยูบริเวณใตทาชาง และ
ทรงโปรดใหเขาเฝาเปนนิจ ในคราวที่เสด็จประพาส ก็โปรดใหสุนทรภูลงเรือพระที่นั่งรวมดวย เพื่อทำหนาที่
อานและเขียนบทกลอนในขณะทรงพระราชนิพนธ (กรมศิลปากร, 2529, น. 14-15) เมื่อสุนทรภูรำลึกถึงอดีต
อันรุ งเรืองในราชสำนัก แลวเปรียบเทียบกับสภาพปจจุบันที่ตองเผชิญความโดดเดี่ยวและไรอำนาจ บท
พรรณนาใน นิราศภูเขาทอง จึงสะทอนภาพภาวะเสื่อมยศไดอยางเดนชัด ดังตัวบท 
 

  “ถึงหนาแพแลเห็นเรือที่น่ัง  คิดถึงครั้งกอนมาน้ำตาไหล 
  เคยหมอบรับกับพระจม่ืนไวย  แลวลงในเรือที่น่ังบัลลังกทอง 
  เคยทรงแตงแปลงบทพจนารถ  เคยรับราชโองการอานฉลอง 
  จนกฐินส้ินแมน้ำในลำคลอง  มิไดของเคืองขัดหัทยา”  
      (กรมศิลปากร, 2510, น. 16) 

 
 จากตัวบทประพันธพบวาเมื่อสุนทรภูเดินทางมาถึงบริเวณหนาแพ ไดพบเรือพระที่นั่งจอดเทียบอยู
เบื้องหนา ภาพดังกลาวกระตุนใหเกิดความทรงจำถึงอดีตเมื่อครั้งยังมีโอกาสเขาเฝาพระบาทสมเด็จพระพุทธ
เลิศหลานภาลัย รวมกับพระจมื่นไวย ซึ่งเปนพระสหายคนสนิท ความคิดถึงในชวงเวลาแหงเกียรติยศน้ันทำให
สุนทรภูเกิดความโศกเศราจนน้ำตาไหล ในอดีตสุนทรภูเคยหมอบกราบเบื้องพระยุคลบาท และมีโอกาสลงเรือ
บัลลังกทองรวมในพระราชกิจ ทั้งยังมีบทบาทในการแตงและดัดแปลงบทวรรณคดี รวมถึงการรับพระราช
โองการเพื่ออานบทกลอนในงานเฉลิมฉลองตาง ๆ โดยเฉพาะอยางย่ิงในคราวเสด็จทอดกฐิน ที่แมกิจกรรมจะ
ดำเนินไปจนสิ้นสุด พระองคก็ยังไมเคยทรงมีพระราชดำรัสติเตียนสุนทรภู เลยแมแตครั้งเดียว เหตุการณ
ดังกลาวสะทอนใหเห็นถึงสถานภาพและเกียรติยศที่สุนทรภูเคยไดรับในราชสำนัก 
 เสื ่อมยศในที ่นี ้หมายถึง สภาวะที ่บุคคลขาดซึ ่งคุณงามความดี และไมประพฤติปฏิบัติตนตาม              
หลักคุณธรรม จริยธรรม สงผลใหสูญเสียเกียรติยศ ชื่อเสียง หรือความนาเคารพนับถือจากสังคม บุคคลผู
ประพฤติเชนน้ีมักถูกมองวาเปน “คนอัปยศ” คือผูที่มีแตพฤติกรรมอันเลวราย อันเปนที่รังเกียจของผูอื่น และ
ไมเปนที่ยอมรับในหมูชนหรือสภาวะที่เสื่อมไปจากความเปนใหญ (พระครูอุเทศธรรมสาทิส อชิโต (รื่นรวย), 
2564, น. 56) 
 เมื่อวิเคราะหตัวบทพบวาสุนทรภูสะทอนการเสื่อมยศจากการสูญเสียสถานะของตนเองจากกวีหลวง
ไปเปนสามัญชนดังตัวบท 

 
  “โอพระคุณสูญลับไมกลับหลัง  แตช่ือตั้งก็ยังอยูเขารูทั่ว 
  โอเราน้ีที่สุนทรประทานตัว  ไมรอดช่ัวเชนสามโคกยิ่งโศกใจ 
  ส้ินแผนดินส้ินนามตามเสด็จ  ตองเที่ยวเตร็ดเตรหาที่อาศัย 
  แมนกำเนิดเกิดชาติใดใด  ขอใหไดเปนขาฝาธุลี”  
      (กรมศิลปากร, 2510, น. 16) 
 

 จากตัวบทจะพบวาเมื ่อสุนทรภู  เด ินทางมาถึงจังหวัดปทุมธานี ไดกล าวแสดงความรำลึกถึง
พระบาทสมเด็จพระพุทธเลิศหลานภาลัย แมวาพระองคจะเสด็จสวรรคตไปแลวก็ตาม แตพระราชทานนาม 
“ปทุมธานี” ยังคงปรากฏอยู เปนนิรันดร อยางไรก็ดี สุนทรภู กลับตั ้งขอสังเกตถึงชื ่อของตนเองในฐานะ                 
“ขุนสุนทรโวหาร” ซึ่งไดรับพระราชทานจากพระบาทสมเด็จพระพุทธเลิศหลานภาลัยเชนกัน แตกลับไม



60 

 

Journal of Integrated Sciences 
College of Interdisciplinary Studies, Thammasat University 
วารสารสหวิทยาการ วิทยาลัยสหวิทยาการ มหาวิทยาลัยธรรมศาสตร 

    

ปรากฏช่ือหรือเกียรติคุณในราชสำนักหลังจากที่พระองคเสด็จสวรรคต ในรัชสมัยพระบาทสมเด็จพระน่ังเกลา
เจาอยูหัว ไดมีการจัดทำจารึก ณ วัดพระเชตุพนวิมลมังคลาราม โดยมีการแตงกลอนเพลงยาวกลบท และ   
บทกวีตาง ๆ  ปรากฏวาแมแตขาราชบริพารระดับลางยังไดรับพระบรมราชานุญาตใหมีชื่อในฐานะผูประพนัธ 
ทวาสุนทรภูอันเปนกวีเอกในรัชกาลกอน กลับไมมีชื่อปรากฏอยูในจารึกชุดดังกลาว อันอาจสันนิษฐานไดวา 
ทานอาจตกอยูในพระราชอาญาหรือไมโปรดในรัชกาลน้ี ซึ่งสอดคลองกับถอยคำในตัวบทประพันธที่สุนทรภูได
กลาวถึงความลำบากและความเปลี ่ยนแปลงหลังจากพนจากตำแหนงกวีหลวง การสูญเสียสถานะจากผูมี
ตำแหนง “ขุนสุนทรโวหาร” สูสามัญชน สะทอนถึงความไมแนนอนของเกียรติยศในระบบสังคมไทยโบราณ  
(กรมศิลปากร, 2529, น. 22) 

3. สรรเสริญ - นินทา 
 สรรเสริญ ในที่นี้หมายถึง การกลาวถึงความดีของผูอื่น ไมวาจะกลาวตอหนาหรือลับหลังเจาของ        
ความดีนั ้น ลวนถือวาเปนการสรรเสริญ ในทำนองเดียวกัน หากมีผู กลาวถึงความดีของเรา ก็เรียกไดวา             
“เราไดรับการสรรเสริญ” การไดรับคำสรรเสริญเชนน้ีสะทอนถึงการยอมรับในคุณงามความดีที่ไดกระทำ และ
ถือเปนสิ่งที่บุคคลทั่วไปปรารถนา เพราะเปนเครื่องยืนยันถึงคุณคาทางศีลธรรมและพฤติกรรมอันเหมาะสมใน
สายตาของสังคม (พระมหาชวน ชวนปญโญ อัศวภูมิ, 2565, น. 23) 
 ชีวิตของสุนทรภูชวงเปนไปตามหลัก “สรรเสริญ” ตามหลักโลกธรรม 8 กลาวคือ เมื่อสุนทรภูไดรับ
ตำแหนงอาลักษณ ไดมีโอกาสแสดงความสามารถในทางกวีนิพนธอยางชัดเจน เหตุการณสำคัญเกิดข้ึนในสมัย
พระบาทสมเด็จพระพุทธเลิศหลานภาลัย ซึ่งกำลังทรงพระราชนิพนธบทละครเรื่อง รามเกียรติ์ ตอนนางสีดา
ผูกคอตาย โดยบทพระราชนิพนธรัชกาลที่ 1 เดิมนั้น เมื่อกลาวถึงตอนที่นางสีดาผูกคอตาย กินเวลานานเกิน
กวาที่หนุมานจะมาชวยไดทัน พระบาทสมเด็จพระพุทธเลิศหลานภาลัยจึงทรงมีพระราชดำริใหแกไขบทใหม 
เพื่อใหหนุมานสามารถเขาชวยไดโดยรวดเร็ว อยางไรก็ตาม การแตงบทใหเปนไปตามพระราชประสงคกลบัเปน
เรื่องยาก เหลากวีในราชสำนักไมอาจแตงใหทรงพอพระราชหฤทัยได ดวยเหตุนี้พระองคจึงมีพระราชดำรัส
โปรดใหสุนทรภูแตงตอ โดยสุนทรภูไดรจนาบทดังกลาวเปนที่ตองพระราชหฤทัยอยางย่ิง จนทรงยกยองสุนทร
ภูในความเฉลียวฉลาดและไหวพริบทางกวี อีกทั้งเมื่อนำไปซอมละคร ก็สามารถเขากับกระบวนการแสดงได
โดยสะดวก ไมติดขัด จึงทรงโปรดใหนำมาใชจริง ถือเปนหลักฐานสำคัญที่สะทอนถึงความสามารถและการเปน
ที่ไววางพระราชหฤทัยของสุนทรภูในราชสำนัก (กรมศิลปากร, 2529, น. 14-15) 
 เหตุการณที่สุนทรภูไดรับพระบรมราชานุญาตใหแตงบทแกไขใน รามเกียรต์ิ ตอนนางสีดาผูกคอตาย 
และสามารถรจนาบทไดถูกพระราชหฤทัย ถือเปนจุดสำคัญที่สะทอนถึงการไดรับ “การสรรเสริญ” ในฐานะกวี
ผูมีความสามารถรอบดาน การที่บทดังกลาวเขากับกระบวนการแสดงละครไดอยางเหมาะสม ไมเพียงเปนการ
ยืนยันพรสวรรคทางกวีนิพนธของสุนทรภู เทานั ้น แตยังทำใหทานไดรับการยกยองสรรเสริญทั ้งจาก
พระมหากษัตริยและราชสำนัก การสรรเสริญครั้งนี้นับเปนบันไดสำคัญที่ทำใหสุนทรภูกาวสูการเปนกวีเอก 
และตอมาไดรับการยกยองเปน “รัตนกวี” แหงกรุงรัตนโกสินทรตอนตน 
 นินทา ในที่นี้หมายถึง การกลาวถึงขอบกพรองหรือความไมดีของผู อื ่นในที่ล ับหลัง โดยมีเจตนา
เปดเผยหรือประจานความผิดพลาดของเขา เรียกวา “การนินทา” ซึ่งถือเปนพฤติกรรมที่ไมพึงประสงคใน            
ทุกสังคม ไมวาผูฟงจะเห็นดวยหรือไมก็ตาม การนินทามักสงผลใหเกิดความแตกแยก ความไมไววางใจ และ
บอนทำลายความสัมพันธระหวางบุคคล มนุษยทุกคนลวนมีศักดิ์ศรแีละความรูสึก ไมมีผูใดปรารถนาใหผูอื่น 
พูดถึงตนในเชิงลบลับหลัง (พระมหาชวน ชวนปญโญ อัศวภูมิ, 2565, น. 23) 



61 

 

ปท่ี 22 ฉบับท่ี 2 

(กรกฎาคม - ธันวาคม 2568) 

 เมื่อวิเคราะหประวัติของสุนทรภูแลว จะเห็นไดวาต้ังแตวัยเยาวจวบจนตลอดรัชสมัยพระบาทสมเด็จ
พระพุทธเลิศหลานภาลัย ทานยังมิไดอุปสมบท จนกระทั่งเขาสูรัชสมัยพระบาทสมเด็จพระนั่งเกลาเจาอยูหัว  
จึงไดตัดสินใจบวช โดยเหตุแหงการบวชนั ้น มีผู เลาขานวา อาจเกิดจากความหวั ่นเกรงพระราชอาญา          
ดวยตระหนักวาพระบาทสมเด็จพระนั่งเกลาเจาอยูหัวทรงมีพระราชอัธยาศัยที่ไมสอดคลองกับพระองคกอน 
และทรงอาจมีความขัดเคืองในอดีต สุนทรภูจึงเลือกพำนักอยู ณ วัดราชบุรณราชวรวิหาร ตอมาภายหลังเมื่อ
ออกพรรษาในป พ.ศ. 2373 จึงไดประพันธ ‘นิราศภูเขาทอง’ ข้ึนในขณะเปนพระภิกษุ (กรมศิลปากร, 2529, 
น. 21, 25)  
 เนื่องจากตามธรรมเนียมการประพันธนิราศในวรรณกรรมไทย นอกจากจะบรรยายถึงสถานที่ตาง ๆ          
ที่ผูเดินทางไดพบเห็นแลว ยังมีลักษณะสำคัญอีกประการหน่ึงคือ การคร่ำครวญถึงหญิงคนรักที่พลัดพรากจาก
กัน ซึ่งถือเปนองคประกอบหลักของนิราศ สุนทรภูในฐานะกวีผูมีความเชี่ยวชาญในรปูแบบนิราศ ก็ไดธำรง
รักษารูปแบบดังกลาวไวอยางครบถวน อยางไรก็ตามดวยสถานะของทานในชวงเวลานั้นที่ไดอุปสมบทเปน
พระภิกษุ การกลาวถึงความรักในเชิงโลกียอาจถูกมองวาไมเหมาะสมและอาจกอใหเกิดคำครหาได                     
ดวยความรอบคอบและจรรยาบรรณในฐานะภิกษุสงฆ สุนทรภูจึงไดช้ีแจงเจตนาของตนไวในสวนทายของเรื่อง
อยางชัดเจน เพื่อใหผูอานเขาใจวาการกลาวถึงหญิงอนัเปนทีร่ักในนิราศภูเขาทองน้ันเปนเพียงการดำรงรูปแบบ
วรรณศิลป หาใชการแสดงอารมณสวนตัวของพระภิกษุไม ทั้งยังสะทอนใหเห็นถึงความใสใจในขอวัตรปฏิบัติ
และธรรมวินัยของทานดังตัวบท 

    
  “ใชจะมีที่รักสมัครมาด  แรมนิราศรางมิตรพิสมัย 
  ซ่ึงครวญคร่ำทำทีพิรี้พิไร  ตามนิสัยกาพยกลอนแตกอนมา 
  เหมือนแมครัวคั่วแกงพะแนงผัด สารพัดเพียญชนังเครื่องมังสา 
  อันพริกไทยใบผักชีเหมือนสีกา ตองโรยหนาเสียสักหนอยอรอยใจ 
  จงทราบความตามจริงทุกส่ิงส้ิน อยานึกนินทาแถลงแหนงไฉน 
  นักเลงกลอนนอนเปลาก็เศราใจ จึงร่ำไรเรื่องรางเลนบางเอย”  
      (กรมศิลปากร, 2510, น. 27-28) 
 

 จากตัวบทประพันธขางตน เห็นไดวาแมในนิราศภูเขาทองจะปรากฏการกลาวถึงหญิงคนรักในบท
ประพันธ แตหาใชเพราะสุนทรภูมีความรักหรือเพิ่งประสบความพลัดพรากในชวงเวลานั้นไม หากแตเปนไป
ตามธรรมเนียมของการแตงนิราศที่สืบตอกันมาแตโบราณ ซึ่งนิยมพรรณนาถึงความอาดูรจากการจากไกลหญิง
คนรักเพื่อเสริมอรรถรสแหงวรรณศิลป เปรียบเสมือนการปรุงอาหารประเภทพะแนง ที่แมจะมีวัตถุดิบหลัก
ครบถวนแลวก็ยังตองใสเครื่องเคียงอยางพริกไทยและใบผักชีเพื่อเพิ่มกลิ่นหอมและความนารับประทานฉันใด 
การแทรกเรื่องราวของหญิงคนรักก็มีวัตถุประสงคเพื่อเพิ่มเสนหใหงานเขียนฉันนั้น สุนทรภูนั้นตระหนักดวีา
การกลาวถึงหญิงในฐานะพระภิกษุอาจถูกตีความคลาดเคลือ่นได จึงไดช้ีแจงอยางชัดเจนไวในบททายของนิราศ
วา ตนไมไดมีหญิงคนรักแตอยางใด พรอมวอนขอผูอานอยาไดเขาใจผิดจนถึงขั้นนินทาวารายใหไดรับความ
เสียหาย เพราะการวิพากษวิจารณโดยไมรูขอเท็จจริงน้ัน ยอมเปนสิ่งไมพึงประสงคในสังคม 

4. สุข - ทุกข 
 สุข ในที ่นี ้หมายถึง ความสุขเปนสภาวะที ่มนุษยทุกคนแสวงหา ซึ ่งสามารถจำแนกออกไดเปน                 
สองลักษณะ คือ ‘กายิกสุข’ หมายถึง ความสุขทางกาย อันเกิดจากการไดเสพสิ่งที่นาพึงพอใจ เชน อาหาร
อรอย ที่อยูอาศัยสะดวกสบาย หรือสุขภาพที่ดี และ ‘เจตสิกสุข’ หรือความสุขทางใจ อันหมายถึงความรื่นรมย 



62 

 

Journal of Integrated Sciences 
College of Interdisciplinary Studies, Thammasat University 
วารสารสหวิทยาการ วิทยาลัยสหวิทยาการ มหาวิทยาลัยธรรมศาสตร 

    

ความอิ ่มเอมใจที ่เกิดจากความสงบภายใน ปราศจากความทุกข ความกังวล หรือความขัดแยงในจิตใจ                 
(สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย (ประยุทธ ปยุตฺโต), 2564ก, น. 500) 
 จากการวิเคราะหประวัติของสุนทรภูปรากฏวา นิราศภูเขาทอง เปนผลงานที่สุนทรภูประพันธขึ้นใน 
ชวงที่ทานดำรงสมณเพศ ขณะพำนักอยู ณ วัดราชบุรณราชวรวิหาร (วัดเลียบ) ภายหลังออกพรรษาและเสร็จ
สิ้นภารกิจรับกฐินในเดือนสิบเอ็ด ทานจึงไดออกเดินทางจากวัดราชบุรณราชวรวิหารพรอมดวย “หนูพัด” 
บุตรชายซึ่งยังเยาววัย มุงหนาสูจงัหวัดพระนครศรีอยุธยา โดยมีจุดมุงหมายหลักคือการเดินทางไปนมสัการ
เจดีย ภูเขาทอง อันเปนโบราณสถานสำคัญซึ ่งเชื ่อกันวาเปนที ่บรรจุพระบรมสารีริกธาตุ (สำนักงาน
คณะกรรมการการศึกษาข้ันพื้นฐาน, 2548, น. 12) การเดินทางครั้งน้ีจึงมิใชเพียงการทองเที่ยวตามธรรมเนียม
ของนิราศเทานั้น แตยังแฝงไวดวยความเลื่อมใสศรัทธาและความสุขทางใจของทานในฐานะสมณศากยบุตร 
เสมือนหน่ึงไดเขาเฝาพระบรมศาสดาโดยนัยเปนการแสวงหาทั้งสุขทางกายจากการเดินทาง และสุขทางใจจาก
ศรัทธาในพระพุทธศาสนา อันสะทอนความลึกซึ้งทั้งในเชิงศาสนาและวรรณศิลปอยางย่ิงดังตัวบท 

    
  “ประทับทาหนาอรุณอารามหลวง คอยสรางทรวงทรงศีลพระชินสีห 
  นิราศเรื่องเมืองเกาของเราน้ี  ไวเปนที่โสมนัสทัศนา 
  ดวยไดไปเคารพพระพุทธรูป  ทั้งสถูปบรมธาตุพระศาสนา 
  เปนนิสัยไวเหมือนเตือนศรัทธา ตามภาษาไมสบายพอคลายใจ”  
      (กรมศิลปากร, 2510, น. 27) 

 
 จากตัวบทจะพบวาเมื่อสุนทรภูเดินทางกลับมาถึงบริเวณหนาวัดอรุณราชวราราม ความเศราหมองใน
จิตใจก็คอย ๆ บรรเทาลง ดวยไดมีโอกาสกราบสักการะพระเจดีย ซึ่งเปนสิ่งศักดิ์สิทธิ์ที่ยึดเหนี่ยวจิตใจของ
พุทธศาสนิกชน นิราศภูเขาทองจึงไมเพียงแตเปนวรรณกรรมที่บรรยายการเดินทางอยางงดงาม หากยังทำ
หนาที่เสมือนคูมือแหงจิตใจสำหรับผูที่กำลังเผชิญความทุกข เมื่อไดอานแลวอาจเกิดความรูสึกสงบ เย็นใจ 
เปรียบเสมือนไดรวมกราบพระบรมสารีริกธาตุไปพรอมกับผูแตง เน่ืองจากสำหรับผูที่ยึดมั่นในพระพุทธศาสนา 
การไดกราบไหวพระบรมสารีริกธาตุนั้นถือเปนการคลายทุกขทางใจ และเสริมสรางกำลังใจใหเดินตอไปใน
เสนทางชีวิตอยางมั่นคง 
 ทุกข ในที่นี้หมายถึง สภาพที่ยากแกการทนอยู หรือไมอาจดำรงอยูไดนาน เนื่องจากถูกบีบคั้นดวย
ความเปลี่ยนแปลงตามธรรมชาติแหงการเกิดขึ้นและดับไป ทั้งนี้เพราะสภาพดังกลาวมิไดตั้งอยูโดยลำพัง              
แตขึ ้นอยู กับเหตุและปจจัยภายนอกที ่ไมสามารถควบคุมไดด วยตนเอง (สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย                 
(ประยุทธ ปยุตฺโต), 2564ก, น. 149) 
 จากการวิเคราะหประวัติของสุนทรภูจะพบวาในการแตงนิราศภูเขาทองของสุนทรภูนั้น จุดมุงหมาย
สำคัญในการรำพันคือการแสดงความอาลัยและรำลึกถึงพระบาทสมเด็จพระพุทธเลิศหลานภาลัย ดวยเหตุที่
นิราศฉบับน้ีแตงข้ึนในชวงเวลาหลังการเสด็จสวรรคตของพระองคเพียงราว 3 ป สุนทรภูจึงยังมีความอาวรณ
ลึกซึ ้งในพระมหากรุณาธิคุณที ่พระองคเคยมีตอทาน ในฐานะเปนผู ชุบชีวิต เสมือนรมโพธิ ์รมไทรที่ให                  
ความรมเย็นและคุมเกลาอยูในรัชสมัยน้ัน ดวยความจงรักภักดีและความประทับใจอยางสดุซึ้ง สุนทรภูจึงรำพัน
ถึงพระบาทสมเด็จพระพุทธเลิศหลานภาลัยอยูเนือง ๆ แทบทุกสถานที่ที่ไดเดินทางผานไปในบทนิราศ ซึ่งเปน
การสื่อสารทั้งความเศรา ความอาลัย และความภักดีผานบทกวีไดอยางลึกซึ้งกินใจ (พจนีย เห็นพิทักษ, 2515, 
น. 185) ดังตัวบท 

 



63 

 

ปท่ี 22 ฉบับท่ี 2 

(กรกฎาคม - ธันวาคม 2568) 

  “เคยหมอบใกลไดกล่ินสุคนธตรลบ ละอองอบรสรื่นช่ืนนาสา 
  ส้ินแผนดินส้ินรสสุคนธา  วาสนาเราก็ส้ินเหมือนกล่ินสุคนธ 
  ดูในวังยังเห็นหอพระอัฐิ  ตั้งสติเติมถวายฝายกุศล 
  ทั้งปนเกลาเจาพิภพจบสากล  ใหผองพนภัยสำราญผานบุรินทร”  
      (กรมศิลปากร, 2510, น. 9) 

 
จากตัวบท พบวาเมื่อสุนทรภูมองไปยังพระราชวัง เห็นหอประดิษฐานพระบรมอัฐิของพระองค ทานจงึ

ต้ังจิตแนวแน ถวายสวนบุญสวนกุศลดวยความกตัญูอยางสุดหัวใจ พรอมทั้งอุทิศกุศลตอพระบาทสมเด็จพระ
น่ังเกลาเจาอยูหัวเพื่อขอใหทรงพนภัยในภารกิจอันย่ิงใหญแหงการปกครองบานเมือง เหตุการณน้ีไมเพียงบอก
เลาถึงความอาลัยสวนตัวของกวีเทานั้น หากยังสะทอนภาพแหง “ทุกข” อยางลึกซึ้ง อันเปนสภาวะที่มนุษย
หลีกเลี่ยงไมพนทุกขจากการพลัดพรากจากที่รัก ทุกขจากความสิ้นหวัง ไรที่พึ่ง และทุกขจากการเห็นความ
เปลี่ยนแปลงที่ไมอาจ ฉุดรั้งไวได ทุกขของสุนทรภูในครานี้ จึงมิใชเพียงอารมณ แตคือความจริงของชีวิตที่    
ทุกคนตองเผชิญในสักวันหน่ึง 
 

สรุป 

ผลการศึกษาพบวานิราศภูเขาทองปรากฏโลกธรรม 8 ในมิติทางพระพุทธศาสนา ประการแรกพบ การ
มีลาภและเสื่อมลาภซึ่งสุนทรภูไดรับ “ลาภ” อยางไมคาดฝนเมื่อพระบาทสมเด็จพระพุทธเลิศหลานภาลัยที่
ทรงเล็งเห็นถึงพรสวรรคในเชิงอักษร จึงโปรดเกลาฯ ใหเขารับราชการเปนอาลักษณ นับเปนลาภอันประเสริฐ
ทั้งในดานเกียรติยศ ชีวิตความเปนอยู และความมัน่คงในฐานะขาราชบริพารผูใกลชิดพระองค ทวาลาภน้ัน
กลับไมย่ังยืน เมื่อพระองคเสด็จสวรรคต ชีวิตของสุนทรภูก็พลิกผันอยางฉับพลัน ตองสูญเสียตำแหนง หนาที่ 
และสิทธิพิเศษในราชสำนัก กลับกลายเปนเพียงสามญัชนที่ไรที่พึ่งพิง ตองเผชิญทั้งโรคภัย ความยากลำบาก 
และเคราะหกรรมอันหลากหลาย ชีวิตชวงนี้สะทอนหลัก “อนิจจัง” ตามพุทธธรรมไดอยางลึกซึ้ง วาสรรพสิ่ง
ยอมแปรเปลี่ยนไป ไมมีสิ่งใดคงทนถาวร 

ประการที่สองการมียศและเสื่อมยศ ในรัชสมัยพระบาทสมเด็จพระพุทธเลิศหลานภาลัย สุนทรภู
นับเปนผูมีบารมีแหงวรรณศิลป ไดรับแตงต้ังเปน “ขุนสุนทรโวหาร” มีเกียรติยศสูงสง และไดรับโอกาส                
ถวายงานพระราชนิพนธอยางใกลชิดพระองค จนช่ือเสียงกองไกลในวงวรรณกรรม ทวาเมื่อกาลเวลาผันเปลีย่น 
เขาสูรัชสมัยพระบาทสมเด็จพระนั่งเกลาเจาอยูหัว ชื่อของสุนทรภูกลับเลือนหายจากหลักฐานราชสำนัก           
ดังเห็นไดจากหลักฐาน “จารึกวัดพระเชตุพน” ทั้งที่แมแตขุนนางช้ันผูนอยยังไดรับการจารึกไว การขาดหายน้ี
มิใชเพียงเรื่องบังเอิญ หากสะทอนถึงภาวะ “เสื่อมยศ” อันมีเหตุจากพระราชอัธยาศัยที่เปลี่ยนไปและสภาวะ
ทางการเมืองที่ มิอาจหลีกเลี่ยง สุนทรภูจึงกลายเปนเพียงเงาในฉากหลังของราชสำนัก แมจะยังเปยมดวย
ความสามารถก็ตาม 

ประการที่สามการสรรเสริญและนินทาซึ่งการแกบทละครแกไขใน รามเกียรต์ิ ตอนนางสีดาผูกคอตาย 
อันเปนที่ตองพระราชหฤทัยรัชกาลที่ 2 จนไดรับการยกยองสรรเสริญในความเฉลียวฉลาดและพรสวรรคทาง
กวี ถือเปนบันไดสำคัญที่ทำใหสุนทรภูกาวสูการเปน “รัตนกวี” แหงกรุงรัตนโกสินทรตอนตนทวาแมในยามที่
ทานครองเพศบรรพชิตและแตง นิราศภูเขาทอง ซึ่งเปยมดวยคติธรรมและจินตภาพอันงดงาม ทานก็ยังมิอาจ
หลีกพนจากเสียงติฉินนินทา กลาวหาวาการเอยถึงหญิงคนรักน้ันไมเหมาะสมในสมณเพศ สุนทรภูจึงไดช้ีแจง
อยางสุภาพในบททายวา การกลาวถึงความรักน้ันเปนเพียงการดำเนินไปตาม “ธรรมเนียมนิราศ” หาใชอารมณ



64 

 

Journal of Integrated Sciences 
College of Interdisciplinary Studies, Thammasat University 
วารสารสหวิทยาการ วิทยาลัยสหวิทยาการ มหาวิทยาลัยธรรมศาสตร 

    

สวนตัวไม เพื่อขจัดความเขาใจผิดและปองกันวาจาวาราย ซึ่งเปนบทเรียนวาผูคนยอมตองเผชิญทั้งคำชมและ
คำนินทาไปพรอมกันเสมอ 

ประการสุดทาย ความสุขและทุกข นิราศภูเขาทอง ของสุนทรภูเปรียบเสมือนการเดินทางทั้งทางกาย
และทางใจ ซึ ่งชวงตนของการเดินทาง การไดกราบนมัสการพระเจดียภูเขาทองเปนแหลงแหง “สุข”               
ที ่หลอเลี ้ยงจิตวิญญาณของทานในฐานะพระภิกษุ เปนความสงบเย็นในทามกลางความป นปวนของชีวิต              
ทวาเมื่อบทกลอนดำเนินไป ก็ปรากฏภาพของ “ทุกข” อยางเดนชัด ทั้งจากความเศราโศกตอการเสด็จสวรรคต
ของพระบาทสมเด็จพระพุทธเลิศหลานภาลัย ผูทรงพระเมตตาตอทานอยางยิ่ง และจากความทุกขในชีวิตที่
ตองสูญเสียสถานะในสังคม อันเปนความปวดราวที่สอดประสานอยูกับสุนทรียภาพของภาษาอยางแนบเนียน 
อยางไรก็ตาม สุนทรภูไดเลือกใชการเดินทาง การเขียน และความเลื่อมใสในพระพุทธศาสนา เปนเสมือนแสง
แหงธรรมที่คอย ๆ  คลี่คลายทุกขใหจางลง แปรเปลี่ยนความโศกเปนพลังใจ ทั้งแกตนเองและผูอานที่ติดตาม
เสนทางของทานดวยใจรวมรูสึก 

สรุปไดวา ชีวิตและเสนทางของสุนทรภูที่นำเสนอผานนิราศภูเขาทอง เปรียบดั่งกระจกเงาสะทอน 
“โลกธรรม 8” ไดอยางชัดเจน ครบถวนทั ้ง ลาภ–เสื ่อมลาภ ยศ–เสื ่อมยศ สรรเสริญ–นินทา สุข–ทุกข           
ซึ่งลวนเปนสภาวะที่หมุนเวียนเปลี่ยนแปลงตามธรรมดาของโลก อันไมมีสิ่งใดเที่ยงแทถาวร ในหวงเวลาหน่ึง 
ทานอาจไดรับพระมหากรุณาธิคุณใหดำรงตำแหนงสำคัญในราชสำนัก มีช่ือเสียงเปนที่เคารพนับถือในฐานะกวี
เอก แตเพียงไมนานกลับตองเผชิญกับความพลัดพรากจากตำแหนง ความเสื่อมยศ และความเงียบงันจากผูคน 
ราวกับชีวิตไดถูกพัดพาไปตามกระแสคลื่นแหงอนิจจัง ทวาแมจะผานทั้งรุงโรจนและรวงโรย สุนทรภูไมเคย
ทอดทิ้งอักษรศิลป หากกลับยิ่งฝงรากลึกลงในแผนดิน ดวยผลงานที่เปยมดวยถอยคำอันละเมียดละไม และ
เนื้อหาที่สะทอนทั้งชีวิต ความรัก ความทุกข และความจริงแหงธรรม มรดกทางวรรณกรรมของทานจึงหาใช
เพียงผลผลิตจากปญญา หากยังเปนผลึกแหงประสบการณชีวิตที ่กลั ่นกรองผานใจอันใฝรู และใฝธรรม          
จนกลายเปนสมบัติทางวัฒนธรรมอันล้ำคา ที่ยังคงไดรับการยกยอง สืบทอด และรำลึกอยางตอเน่ืองจวบจน
ปจจุบัน 
 

ขอเสนอแนะ 

ประเด็นที่สามารถศึกษาตอยอดเพื่อใหเกิดความเขาใจที่ลึกซึ้งขึ ้นในหลายแงมุมของบทประพันธ     
โดยควรศึกษาการเปรียบเทียบแนวคิดเรื่องโลกธรรมในนิราศภูเขาทองกับวรรณคดีเรื่องอื่นของสุนทรภู เพื่อให
เห็นพัฒนาการทางความคิดและทัศนะทางธรรมของผู ประพันธในแตละชวงชีวิต รวมทั ้งการวิเคราะห          
เชิงเปรียบเทียบกับวรรณคดีนิราศของกวีรวมสมัย เพื่อสำรวจอิทธิพลทางศาสนาและวัฒนธรรมที่สงผลตอการ
สรางสรรควรรณกรรม 
 
 
 
 
 
 
 



65 

 

ปท่ี 22 ฉบับท่ี 2 

(กรกฎาคม - ธันวาคม 2568) 

เอกสารอางอิง 

กรมศิลปากร. (2510). นิราศภูเขาทองของสุนทรภู. แพร: โรงพิมพแพรการชาง. 
กรมศิลปากร. (2529). 200 ปรัตนกวีสุนทรภู. กรุงเทพฯ: อมรินทรการพิมพ.  
เครือวัลย ศรีรัตนลิ้ม. (2553). คุณคาและหลักธรรมทางพระพุทธศาสนาที่ปรากฏในวรรณกรรมของสุนทรภู : 
 กรณีศึกษา นิราศภูเขาทอง และนิราศเมืองเพชร (ปริญญานิพนธปริญญามหาบัณฑิต). มหาวิทยาลัย 

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. กรุงเทพฯ. สืบคนเมื่อ 10 เมษายน 2568, จาก  
https://e-thesis.mcu.ac.th/storage/gOVRPgS1ocp5V9sRKJn6JHxhYIWwf5SYV7NfNRf1.pdf 

ทวีศักด์ิ ญาณประทีป. (2536). วรรณกรรมศาสนา (พิมพครั้งที่ 4). กรุงเทพฯ: สำนักพิมพมหาวิทยาลัย 
รามคำแหง. 

ธัญลักษมณ อารยตานนท และ พระมหาพจน สุวโจ. (2565). สุนทรียศาสตรในนิราศภูเขาทองของสุนทรภู. 
 วารสารปรัชญาปริทรรศน, 27(1), 261-272. สืบคนเมื่อ 10 เมษายน 2568, จาก https://so05.tci-
 thaijo.org/index.php/phiv/article/view/255378/174646 
พจนีย เห็นพิทักษ. (2515). การวิเคราะหวรรณกรรมนิราศในสมัยรัตนโกสนิทรตอนตน (ปริญญานิพนธ 

ปริญญามหาบัณฑิต). วิทยาลัยวิชาการศึกษา. กรุงเทพฯ. สืบคนเมื ่อ 10 เมษายน 2568, จาก
 http://thesis.swu.ac.th/swuthesis/Tha/Potjanee_H.pdf 
พระครูกาญจนธรรมาภรณ, พระครูใบฎีกาทัตพล จนฺทวํโส (แผลงปาน) และ พระครูกาญจนกิจโสภณ. (2566). 
 โลกธรรม 8 ในชีวิตประจำวัน. วารสารพุทธจติวิทยา, 8(1), 110–120. สืบคนเมื่อ 11 เมษายน 2568,  

จาก https://so03.tci-thaijo.org/index.php/jbp/article/view/266448/177662 
พระครูอ ุเทศธรรมสาทิส อชิโต (ร ื ่นรวย) . (2564). โลกธรรมกับการธํารงร ักษาบุคลากรตามหลัก
 พระพุทธศาสนา. วารสารมหาจุฬานาครทรรศน, 8(7), 50-63. สืบคนเมื่อ 11 เมษายน 2568,  

จาก https://so03.tci-thaijo.org/index.php/JMND/article/view/253505/169857 
พระมหาชวน ชวนปญโญ อัศวภูมิ. (2565). โลกธรรม : การสนองตอบในสังคมปจจบุัน. วารสารธรรมเพื่อชีวิต, 
 28(4), 14-27. สืบคนเมื่อ 11 เมษายน 2568, จาก https://so08.tci- 

thaijo.org/index.php/dhammalife/article/view/1092 
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปฎกภาษาไทย 45 เลม. ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
 กรุงเทพฯ: โรงพิมพมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย (ประยุทธ ปยุตฺโต). (2564ก). พจนานุกรมพุทธศาสนฉบับประมวลศัพท (พิมพครั้ง 

ที่ 35). กรุงเทพฯ: โรงพิมพมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย (ประยุทธ ปยุตฺโต). (2564ข). พจนานุกรมพุทธศาสนฉบับประมวลธรรม (พิมพ 

ครั้งที่ 43). กรุงเทพฯ: โรงพิมพมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
สำนักงานคณะกรรมการการศึกษาข้ันพื้นฐาน. (2548). แนวทางการอานวรรณคดีและวรรณกรรม เลม 3.  

กรุงเทพฯ: โรงพิมพคุรุสภาลาดพราว. 
 


