
1สารอาศรมวัฒนธรรมวลัยลักษณ์

โนราโกลนเมืองตรัง : การรื้อสร้างความหมายในสังคมหลังสมัยใหม่

1
 อาจารย์ประจ�ำสาขาวิชาบรรณารักษศาสตร์ สารสนเทศศาสตร์ และนิเทศศาสตร์ คณะมนุษยศาสตร์และ   

  สังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยทักษิณ นิสิตปริญญาเอก สาขาวิชาวัฒนธรรมศึกษา คณะมนุษยศาสตร ์

  และสังคมศาสตร์  มหาวิทยาลัยทักษิณ 

เสริมศักดิ์ ขุนพล1

คณะมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์  มหาวิทยาลัยทักษิณ

จังหวัดสงขลา 90000

อีเมลล์: khunpol@hotmail.com

โนราโกลนเมืองตรัง : การรื้อสร้างความหมายในสังคมหลังสมัยใหม่

	 บทความนี้น�ำเสนอเก่ียวกับประวัติและการรื้อสร้างความหมายของโนราโกลน 
ในพื้นท่ีจังหวัดตรัง เก็บข้อมูลภาคสนามด้วยการสัมภาษณ์เชิงลึกแบบสโนว์บอลของกลุ่ม 
ผู้ให้ข้อมูลส�ำคัญ ได้แก่ คณะโนราโกลนสามสลึงต�ำลึงทอง นักวิชาการและผู้ชม จ�ำนวน 12  
คน และการสงัเกตการณ์แบบไม่มส่ีวนร่วมในการแสดงโนราโกลน พบว่า โนราโกลนเมอืงตรัง 
เป็นการแสดงพ้ืนบ้านท่ีเกิดขึ้นในราวปี 2512 จากการได้รับอิทธิพลในจังหวัดใกล้เคียงแล้ว
น�ำมาดัดแปลงในแบบฉบับของตนโดยเน้นมุขตลกที่เกิดขึ้นภายในชุมชน ภายใต้การแสดง 
ที่ไร้ซึ่งกรอบเวลา รูปแบบ และพิธีกรรม แต่หลังการเกิดกระแสการต่อรองอ�ำนาจของศิลปะ
พื้นบ้านกับวัฒนธรรมกระแสหลักตามแนวคิดสังคมหลังสมัยใหม่ โนราโกลนถูกมองว่าเป็น
วาทกรรมที่สร้างข้ึนมาเพื่อต่อต้านการกดทับของกลุ่มที่ไม่สามารถเข้าถึงการร่ายร�ำมโนราห์
ได้ จึงพยายามสร้างพื้นที่แสดงของตนในลักษณะย้อนแย้งการแสดงมโนราห์ขึ้น และหลังจาก
ที่การแสดงประเภทน้ีห่างหายไปจากพื้นท่ีเมืองตรังหลายปี ภาครัฐจึงได้สร้างเอกลักษณ์
เฉพาะตัวของโนราโกลนขึ้นมาใหม่เพื่อน�ำไปต่อรองกับอ�ำนาจของวัฒนธรรมส่วนกลาง 
ในปี 2552  ด้วยการร่วมก�ำหนดท่าร�ำ บทกลอน เครื่องแต่งกาย และแบบแผนการแสดงให้มี
อตัลกัษณ์เฉพาะตวัแตกต่างจากโนราโกลนในพืน้ทีอ่ืน่  พร้อมทัง้สร้างปฏบิตักิารเปลีย่นสถานะ 

บทคัดย่อ

���������� 17 ���� 1.indd   1 7/27/2017   1:41:52 PM



2
Walailak Abode of Culture Journal     

สารอาศรมวัฒนธรรมวลัยลักษณ์

จากจ�ำอวดพื้นบ้านกลายเป็นภาพตัวแทนทางวัฒนธรรมประจ�ำจังหวัดตรัง จากการส�ำนึก
ร่วมความเป็นของแท้ดั้งเดิมแห่งท้องถิ่นเมืองตรังผ่านเวทีการแสดงวัฒนธรรมระดับจังหวัด
และประเทศอย่างต่อเนื่อง
 
ค�ำส�ำคัญ: โนราโกลน การแสดงพื้นบ้าน การรื้อสร้างความหมาย

���������� 17 ���� 1.indd   2 7/27/2017   1:41:52 PM



3สารอาศรมวัฒนธรรมวลัยลักษณ์

โนราโกลนเมืองตรัง : การรื้อสร้างความหมายในสังคมหลังสมัยใหม่

Sermsak Khunpol

Faculty of Humanities and Social Sciences, Thaksin University, 

Songkhla 9000, Thailand

E-mail: khunpol@hotmail.com

Nora Klon of Trang : Deconstruction Meaning in 

Postmodern Society. 

 

	 This article presents the history and deconstruction meaning of Nora 
Klon at Trang province. Keep the data with in-depth interviews with snowball’s 
group provide key Informants are Samsalueng  team, academician and   
audiences about 12 peoples  and observers did not participate in the showing  
of Nora Klon. The results revealed that Nora Klon of Trang province created  
from game about 2512 B.C. has been influential in neighboring provinces and 
adapted their approach to focus on gags that occur within the community. 
Under the showing without forms and rituals. After there, on  the current 
power conflict between  folk art with mainstream culture on the post-modern 
society. Nora Klon is seen as a discourse built to resist the pressure of those 
without access to the Manora dance. Their tried to create a space of their own 
in a paradoxical show up Manora. After playing this had gone away from Trang 
longtime ago. The government has created a unique panorama of the stirrups 
up to negotiate with the central culture on 2552 by coordinating catchphrase 
dance costume and stereotypes play a unique identity different from other 
areas. And Enhance the position from folk art became a representative  
cultural for the province. The realization of the authentic local culture stage 

Abstract

���������� 17 ���� 1.indd   3 7/27/2017   1:41:52 PM



4
Walailak Abode of Culture Journal     

สารอาศรมวัฒนธรรมวลัยลักษณ์

through Trang province and the country continues.

Keywords: Nora Klon, Folk Performance, Deconstruction 

���������� 17 ���� 1.indd   4 7/27/2017   1:41:52 PM



5สารอาศรมวัฒนธรรมวลัยลักษณ์

โนราโกลนเมืองตรัง : การรื้อสร้างความหมายในสังคมหลังสมัยใหม่

บทน�ำ
	 โนราโกลน เป็นการแสดงพื้นบ้านอย่างหนึ่งในพื้นที่ภาคใต้ ที่คิดค้นขึ้นจาก 

การล้อเลยีนมโนราห์ทัง้การร�ำ การร้อง การแต่งกาย มลีกัษณะหยาบ ๆ ไม่อ่อนหวาน นุม่นวล 

เหมือนมโนราห์ เพียงแต่บอกให้รู้พอเห็นเค้ามโนราห์ ค�ำว่าโกลนมีความหมายว่า ไม่เสร็จ  

ไม่สมบูรณ์ ซึ่งบางแห่งเรียกการแสดงประเภทนี้ว่า โนราดิบ ซึ่งหมายถึงการแสดงโนราที ่

ไม่ได้ใช้นักแสดงท่ีผ่านการฝึกฝนมโนราห์หรือผ่านการครอบเทริดตามขนบธรรมเนียมของ

มโนราห์ ประดิษฐ์ท่าร�ำ การร้อง การแต่งตัว เลียนแบบมโนราห์ทุกอย่าง แต่ใช้วัสดุที่หาได้ 

ในท้องถิ่นในการน�ำมาตกแต่งเสื้อผ้า และอุปกรณ์ประกอบการแสดง เช่น เทริดท�ำด้วยจง 

หางหงส์ท�ำด้วยกาบตาล ลกูปัดท�ำด้วยเปลือกหอยชนดิต่าง ๆ สร้อยคอท�ำด้วยเปลอืกหอยโข่ง  

ปั้นเหน่ง ทับทรวงท�ำด้วยกระดองเต่า นิยมแต่งใบหน้าให้ดูข�ำขัน บางแห่งจึงเรียกว่า โนราเล 

หรือโนราหอย โดยเรียกตามพื้นท่ีหรือวัสดุท้องถิ่นที่น�ำมาใช้ในการแต่งกาย เนื้อหาสาระ 

ของการแสดงโนราโกลนส่วนใหญ่ มักน�ำเรื่องราวในวิถีชีวิตในปัจจุบันมาผูกเป็นเรื่องราว 

ให้ตลกขบขนั และใช้ท่าร�ำหยาบ ๆ เก้งก้าง พลกิแพลงให้พิสดารออกไป เพือ่สร้างความขบขนั  

ทั้งนี้ การแสดงโนราโกลนบางแห่งยังมีบทร้อง บทกาศถึงครู บทหน้าม่าน บทผันหน้า บทสีโต 

บทก�ำพรัด บทพรานคล้าย ๆ กับมโนราห์ (เจริญ ศรประดิษฐ์, 2551: อุดม หนูทอง, 2542)  

เครื่องดนตรีนิยมใช้อุปกรณ์ง่าย ๆ ไม่มีพิธีรีตองในการแสดง ซึ่งนักแสดงโนราโกลนบางราย

บอกว่า หากไม่มีเครื่องดนตรีก็ใช้ปากท�ำเสียงดนตรีตนก็สามารถแสดงได้ บางแห่งมักเรียก

การแสดงประเภทนี้ตามบุคคลดูตลกชวนหัวเราะว่า โนราขี้เมา การแสดงโนราโกลนมีให้เห็น

อยู่บ้างในพ้ืนท่ีต่าง ๆ ท่ัวภาคใต้จากการส�ำรวจคณะโนราโกลนที่ชื่อเสียงตั้งแต่อดีตจนถึง

ปัจจุบันในภาคใต้ตอนล่าง พบว่า มีคณะต่าง ๆ ดังต่อไปนี้

 

���������� 17 ���� 1.indd   5 7/27/2017   1:41:52 PM



6
Walailak Abode of Culture Journal     

สารอาศรมวัฒนธรรมวลัยลักษณ์

ภาพที่ 1  ที่ตั้งของคณะโนราโกลนที่มีชื่อเสียงจากอดีตจนถึงปัจจุบัน

	 1. กลุม่โนราโกลนทีเ่ลกิการแสดงไปแล้ว ได้แก่ คณะบ้านโพธิม์นีายผดุเป็นนายโรง  

เป็นคณะทีด่งัมากในอ�ำเภอควนขนนุ ซ่ึงมีท่านเจ้าคุณพทุธธิรรมธาดา เจ้าอาวาสวดัสวุรรณวชิยั  

ให้การสนับสนุน คณะสิบสาวเก้ายน เป็นโนราโกลนหญิงล้วนแห่งบ้านทะเลน้อย มีทั้งหมด 

10 คน ซึง่แต่ละคนอายมุากแล้ว และมเีพยีงคนเดยีวทีม่ฟัีนครบพอเค้ียวหมากได้ ส่วนทีเ่หลือ 

ฟันหักหมดแล้ว จึงต้องตะบันหมากด้วยตะบันบอกยน ซ่ึงเครื่องแต่งกายจะใช้เส่ือกระจูด 

เป็นเครือ่งประดบั คณะโนราไข่บ้าเดดิ ตัง้อยูบ้่านเขาพนมวงัก์  อ�ำเภอควนขนนุ จงัหวดัพทัลงุ  

มีการแสดงโนราอย่างโนราไชยแก้วและมโนราห์รักมาร่วมคณะด้วย  คณะโนราโกลน 

บ้านปากสระ อ�ำเภอควนขนุน จังหวัดพัทลุง  คณะโนราโกลนบ้านท่าหิน ก่อตั้งโดยนายชม 

ยิ้มย่อง อ�ำเภอสทิงพระ จังหวัดสงขลา  และคณะไข่นวน ชวนสนุก ก�ำเนิดเมื่อ 50 ปีมาแล้ว 

ที่หมู่บ้านหนองหว้า ต�ำบลตลิ่งชัน อ�ำเภอท่าศาลา จังหวัดนครศรีธรรมราช 

	 2. กลุ่มโนราโกลนทีย่งัมกีารแสดงอยู่ ได้แก่ คณะสามสลงึต�ำลงึทอง บ้านนาชมุเหด็  

อ�ำเภอย่านตาขาว จังหวัดตรัง มีนายชู พรหมมีเป็นหัวหน้าคณะ และ คณะผิน วิน เนียม  

ทีต่�ำบลหารเทา อ�ำเภอปากพะยนู จงัหวดัพทัลงุ เกิดจากการรวมตวัของคณะนกัแสดงทีช่ืน่ชอบ 

โนราจ�ำนวน 3 คน ซึ่งย้ายถิ่นฐานมาจากอ�ำเภอสทิงพระ แล้วน�ำเอาการแสดงโนราเลจาก 

3 
 

บทน า 
 โนราโกลน เป็นการแสดงพ้ืนบ้านอย่างหนึ่งในพ้ืนที่ภาคใต้ ที่คิดค้นขึ้นจากการล้อเลียน
มโนราห์ทั้งการร า การร้อง การแต่งกาย มีลักษณะหยาบๆ ไม่อ่อนหวาน นุ่มนวลเหมือนมโนราห์ 
เพียงแต่บอกให้รู้พอเห็นเค้ามโนราห์ ค าว่าโกลนมีความหมายว่า ไม่เสร็จ ไม่สมบูรณ์ ซึ่งบางแห่งเรียก
การแสดงประเภทนี้ว่า โนราดิบ ซึ่งหมายถึงการแสดงโนราที่ไม่ได้ใช้นักแสดงที่ผ่านการฝึกฝนมโนราห์
หรือผ่านการครอบเทริดตามขนบธรรมเนียมของมโนราห์  ประดิษฐ์ท่าร า การร้อง การแต่งตัว 
เลียนแบบมโนราห์ทุกอย่าง แต่ใช้วัสดุที่หาได้ในท้องถิ่นในการน ามาตกแต่งเสื้อผ้า และอุปกรณ์
ประกอบการแสดง เช่น เทริดท าด้วยจง หางหงส์ท าด้วยกาบตาล ลูกปัดท าด้วยเปลือกหอยชนิดต่างๆ 
สร้อยคอท าด้วยเปลือกหอยโข่ง ปั้นเหน่ง ทับทรวงท าด้วยกระดองเต่า นิยมแต่งใบหน้าให้ดูข าขัน บาง
แห่งจึงเรียกว่า โนราเล หรือโนราหอย โดยเรียกตามพ้ืนที่หรือวัสดุท้องถิ่นที่น ามาใช้ในการแต่งกาย 
เนื้อหาสาระของการแสดงโนราโกลนส่วนใหญ่ มักน าเรื่องราวในวิถีชีวิตในปัจจุบันมาผูกเป็นเรื่องราว
ให้ตลกขบขัน และใช้ท่าร าหยาบๆ เก้งก้าง พลิกแพลงให้พิสดารออกไป เพ่ือสร้างความขบขัน  ทั้งนี้
การแสดงโนราโกลนบางแห่งยังมีบทร้อง บทกาศถึงครู บทหน้าม่าน บทผันหน้า บทสีโต บทก าพรัด 
บทพรานคล้ายๆ กับมโนราห์ (เจริญ ศรประดิษฐ์, 2551: อุดม หนูทอง, 2542)  เครื่องดนตรีนิยมใช้
อุปกรณ์ง่ายๆ ไม่มีพิธีรีตองในการแสดง ซึ่งนักแสดงโนราโกลนบางรายบอกว่า หากไม่มีเครื่องดนตรีก็
ใช้ปากท าเสียงดนตรีตนก็สามารถแสดงได้ บางแห่งมักเรียกการแสดงประเภทนี้ตามบุคคลดูตลกชวน
หัวเราะว่า โนราขี้เมา การแสดงโนราโกลนมีให้เห็นอยู่บ้างในพ้ืนที่ต่างๆ ทั่วภาคใต้จากการส ารวจ
คณะโนราโกลนที่ชื่อเสียงตั้งแต่อดีตจนถึงปัจจุบันในภาคใต้ตอนล่าง พบว่ามีคณะต่างๆ ดังต่อไปนี้ 
 

 
ภาพที่ 1  ที่ตั้งของคณะโนราโกลนที่มีชื่อเสียงจากอดีตจนถึงปัจจุบัน 
 

���������� 17 ���� 1.indd   6 7/27/2017   1:41:53 PM



7สารอาศรมวัฒนธรรมวลัยลักษณ์

โนราโกลนเมืองตรัง : การรื้อสร้างความหมายในสังคมหลังสมัยใหม่

ฝั่งสงขลามาเล่นในพื้นที่ต�ำบลหารเทา แต่ไม่ได้รับความนิยมมากนักเน่ืองจากพื้นที่ดังกล่าว 

มีมโนราห์อยู่หลายคณะ

	 จากแผนภาพ 1 สังเกตได้ว่าโนราโกลนมักมีแหล่งก�ำเนิดในพื้นที่ชุมชนที่ห่างไกล

กับชุมชนเมือง และเป็นพ้ืนที่ซึ่งไม่มีคณะมโนราห์หรือมีอยู่เป็นจ�ำนวนน้อย โดยผู้จัดตั้ง 

คณะโนราโกลนแต่ละคณะ จะคิดค้นการร�ำโนราที่คล้ายกับโนราจริงตามแบบฉบับของ

ตนเอง ซึ่งแต่ละท่ีจะมีลักษณะท่ีแตกต่างกัน ท้ังนี้ ข้ึนอยู่กับความรู้ทางการแสดง วาทศิลป์ 

และไหวพริบของแต่ละคน

วัตถุประสงค์ของการศึกษา
	 1. เพื่อศึกษาประวัติของโนราโกลนคณะสามสลึงต�ำลึงทองในพื้นที่จังหวัดตรัง

	 2. เพื่อศึกษาการรื้อสร้างความหมายของโนราโกลนคณะสามสลึงต�ำลึงทองใน

พื้นที่จังหวัดตรัง

การด�ำเนินการศึกษา
	 ผู ้ศึกษาเก็บข้อมูลภาคสนามด้วยการสัมภาษณ์เชิงลึกแบบสโนว์บอลของกลุ่ม 

ผูใ้ห้ข้อมลูส�ำคัญ ได้แก่ คณะโนราโกลนสามสลงึต�ำลึงทอง นกัวิชาการและผูช้ม จ�ำนวน 12 คน  

และการสังเกตการณ์แบบไม่มีส่วนร่วมในการแสดงโนราโกลน

ผลการศึกษา
	 1. ประวัติโนราโกลนคณะสามสลึงต�ำลึงทอง 

	    คณะสามสลึงต�ำลึงทองปัจจุบันเป็นคณะโนราโกลนคณะเดียวท่ีหลงเหลืออยู่ 

ในจังหวัดตรัง มีนายชู พรหมมี อายุ 72 ปี อยู่บ้านเลขที่ 55 หมู่ 8 ต�ำบลนาชุมเห็ด อ�ำเภอ

ย่านตาขาว จังหวัดตรัง เป็นหัวหน้าคณะ เกิดข้ึนในปี 2512 จากการรวมตัวของของนายชู 

นายตุด นายปลอด นายพิน และคนอื่น ๆ ในคณะ ร่วมกันคิดค้นการละเล่นจ�ำอวดล้อเลียน

การแสดงมโนราห์ จากประสบการณ์ที่ได้เห็นการแสดงดังกล่าวตอนอายุ 9 ปี ในวัดพิกุลทอง 

จังหวัดพัทลุง แล้วรู้สึกประทับใจ จนเมื่ออายุ 20 ปีซ่ึงในขณะน้ันนายชูได้อยู่ในวงกลองยาว 

���������� 17 ���� 1.indd   7 7/27/2017   1:41:53 PM



8
Walailak Abode of Culture Journal     

สารอาศรมวัฒนธรรมวลัยลักษณ์

แต่รูส้กึว่า การแสดงกลองยาวไม่ประสบความส�ำเรจ็ จงึน�ำความจ�ำฝังใจจากโนราโกลนในวยัเดก็ 

มาสร้างสรรค์คณะโนราโกลนเข้าร่วมกับเพื่อน ๆ ตามความชอบของตน โดยมีวัตถุประสงค์

เพื่อสร้างความเพลิดเพลินกับชาวบ้านหลังจากท่ีเหน็ดเหนื่อยจากการท�ำงานมาท้ังวัน  

การแสดงเน้นมุขตลกที่เกิดขึ้นภายในชุมชน ภายใต้การแสดงที่ไร้ซึ่งกรอบเวลา รูปแบบ และ

พิธีกรรม  

  

ภาพที่ 2  นายชู พรหมมี และนายพิน เกื้อด้วง ผู้ร่วมก่อตั้งคณะโนราโกลนสามสลึงต�ำลึงทอง

	 ในระยะแรกการแสดงโนราโกลนของนายช ู เป็นเพยีงการแสดงเพือ่ความสนกุสนาน 

เท่านั้น มิได้ยึดเป็นอาชีพแต่พอผู้คนเริ่มให้ความสนใจและมีการรับการแสดงไปเล่นทั้งงาน

มงคลและงานอวมงคล ท�ำให้คณะของนายชกูลายเป็นทีรู้่จกั นายชจูงึได้ยดึการแสดงโนราโกลน 

เป็นอาชีพ ซึ่งรับแสดงในจังหวัดตรังและจังหวัดใกล้เคียง โดยเฉพาะแถวอ�ำเภอศรีนครินทร์ 

และอ�ำเภอกงหรา จังหวัดพัทลุงจะมีงานแสดงแทบทุกคืน   

	 ต่อมาในปี พ.ศ. 2529 - 2549 การแสดงมโนราห์โกลนของคณะนายชูได้ซบเซา 

ไปมาก เนื่องจากผู้แสดงบางคนได้เสียชีวิตไปบ้าง และมีปัญหาทั้งทางด้านเศรษฐกิจ ท�ำให้

การแสดงโนราโกลนของนายชูต้องหยุดการแสดงลงไป จนกระทั่งปี 2552 หลังจากม ี

การตัง้กระทรวงวฒันธรรมขึน้มาได้ระยะหนึง่ มนีโยบายการฟ้ืนฟ ูอนรุกัษ์ส่งเสรมิศลิปวฒันธรรม 

5 
 

 1.ประวัติโนราโกลนคณะสามสลึงต าลึงทอง  
 คณะสามสลึงต าลึงทองปัจจุบันเป็นคณะโนราโกลนคณะเดียวที่หลงเหลืออยู่ในจังหวัดตรัง มี
นายชู พรหมมี อายุ 72 ปี   อยู่บ้านเลขที่ 55 หมู่ 8 ต าบลนาชุมเห็ด อ าเภอย่านตาขาว จังหวัดตรัง 
เป็นหัวหน้าคณะ เกิดขึ้นในปี 2512 จากการรวมตัวของของนายชู นายตุด นายปลอด นายพิน และ
คนอ่ืนๆ ในคณะ ร่วมกันคิดค้นการละเล่นจ าอวดล้อเลียนการแสดงมโนราห์ จากประสบการณ์ที่ได้
เห็นการแสดงดังกล่าวตอนอายุ 9 ปี ในวัดพิกุลทอง จังหวัดพัทลุง แล้วรู้สึกประทับใจ จนเมื่ออายุ 20 
ปีซึ่งในขณะนั้นนายชูได้อยู่ในวงกลองยาว แต่รู้สึกว่า การแสดงกลองยาวไม่ประสบความส าเร็จ จึงน า
ความจ าฝังใจจากโนราโกลนในวัยเด็กมาสร้างสรรค์คณะโนราโกลนขึ้นร่วมกับเพ่ือนๆ ตามความชอบ
ของตน โดยมีวัตถุประสงค์เพ่ือสร้างความเพลิดเพลินกับชาวบ้านหลังจากที่เหน็ดเหนื่อยจากการ
ท างานมาทั้งวัน การแสดงเน้นมุขตลกที่เกิดขึ้นภายในชุมชน ภายใต้การแสดงที่ไร้ซึ่งกรอบเวลา 
รูปแบบ และพิธีกรรม   

 
ภาพที่ 2  นายชู พรหมมี และนายพิน เกื้อด้วง ผู้ร่วมก่อตั้งคณะโนราโกลนสามสลึงต าลึงทอง 
 
 ในระยะแรกการแสดงโนราโกลนของนายชู เป็นเพียงการแสดงเพ่ือความสนุกสนานเท่านั้น 
มิได้ยึดเป็นอาชีพแต่พอผู้คนเริ่มให้ความสนใจและมีการรับการแสดงไปเล่นทั้งงานมงคลและงาน
อวมงคล  ท าให้คณะของนายชูกลายเป็นที่รู้จัก นายชูจึงได้ยึดการแสดงโนราโกลนเป็นอาชีพ ซึ่งรับ
แสดงในจังหวัดตรังและจังหวัดใกล้เคียง โดยเฉพาะแถวอ าเภอศรีนครินทร์ และอ าเภอกงหรา จังหวัด
พัทลุงจะมีงานแสดงแทบทุกคืน    
 ต่อมาในปี พ.ศ.2529-2549 การแสดงมโนราห์โกลนของคณะนายชูได้ซบเซาไปมาก 
เนื่องจากผู้แสดงบางคนได้เสียชีวิตไปบ้าง และมีปัญหาทั้งทางด้านเศรษฐกิจ ท าให้การแสดง โนรา
โกลนของนายชูต้องหยุดการแสดงลงไป จนกระทั่งปี 2552 หลังจากมีการตั้งกระทรวงวัฒนธรรม
ขึ้นมาได้ระยะหนึ่ง มีนโยบายการฟ้ืนฟู อนุรักษ์ส่งเสริมศิลปวัฒนธรรมของท้องถิ่นให้กลับมาอีกครั้ง

���������� 17 ���� 1.indd   8 7/27/2017   1:41:54 PM



9สารอาศรมวัฒนธรรมวลัยลักษณ์

โนราโกลนเมืองตรัง : การรื้อสร้างความหมายในสังคมหลังสมัยใหม่

ของท้องถิน่ให้กลบัมาอกีครัง้หนึง่ คณะโนราโกลนของนายช ูจงึได้มกีารรือ้ฟ้ืนโนราโกลนอกีครัง้  

โดยนายชูได้ปรึกษากับสมัครพรรคพวกและญาติ ๆ เพ่ือฝึกซ้อมและเริ่มแสดงข้ึนมาใหม่ 

อีกครั้ง โดยในระยะแรกต้องไปร่วมแสดงเป็นจ�ำอวดให้กับคณะมโนราห์จิต เนื่องจาก 

ความไม่พร้อมของเครื่องดนตรี จึงต้องไปพึ่งพาเครื่องดนตรีจากคณะโนราจิต แต่ต่อมา 

เกิดปัญหาเรื่องเวลาการแสดง นายชูจึงได้สร้างเครื่องดนตรีเป็นของตนเอง และแยกแสดง

เฉพาะคณะของตนเรื่อยมา 

	 ปัจจุบันโนราโกลนคณะสามสลึงต�ำลึงทอง มีสมาชิกทั้งหมด 17 คน ซึ่งมีตั้งแต ่

ผู้สูงอายุ คนแก่ไปจนถึงเยาวชนประกอบไปด้วย

	   1. นายชู พรหมมี 			    2. นายชะลอ พรหมมี

	   3. นายพิน เกื้อด้วง		    4. นายไชรัตน์ นวลนิ่ม

	   5. นายสุด รอดภัย			    6. นายรอน รอดภัย

	   7. นายสมบูรณ์ สุขรัตน์		    8. นายไสว ชุ่มชื่น

	   9. นายมนตรี นวลนิ่ม		  10. นายบุญรินทร์ ชัยเพชร

	 11. นายสินชัย พรหมมี		  12. นายหมี ทองชุม

	 13. นายธีรภัทร อ่อนน้อม		  14. นายศิริวัฒน์ อ่อนน้อม

	 15. นายปฏิภาณ พรหมมี		  16. นายปฏิภาณ คงแก้ว

	 17. นายธนวัฒน์ รอดภัย

	 นักแสดงทั้งหมดเป็นการรวมตัวกันของเครือญาติของนายชูเอง ซ่ึงมีทั้งนายร�ำ  

นักดนตรี และลูกคู่ โดยนายชูและนายพินเป็นผู้ฝึกหัดให้นักแสดงคนอื่นในคณะ แต่ปัจจุบัน

นายพินอายุมากแล้ว (อายุ 90 ปี) ไม่สามารถแสดงได้อีก จึงคงเหลือแต่นายชูและลูก ๆ  

ที่ยังคงแสดงอยู่ ส่วนสมาชิกคนอื่นในลักษณะรวมกันเฉพาะกิจในกรณีที่มีงานแสดงเท่านั้น 

เหตุผลที่คณะสามสลึงต�ำลึงทองไม่นิยมให้ผู้หญิงร่วมแสดงด้วย เนื่องจากกลัวจะมีปัญหา

เรื่องการเดินทางและเรื่องชู้สาว อีกเหตุผลท่ีนิยมให้ผู้หญิงมาเล่นโนราโกลนในเชิงตลก ๆ  

จะดูไม่งาม ซึ่งตั้งแต่ก่อตั้งคณะเคยมีนักแสดงหญิงร่วมคณะเพียงคนเดียวเท่านั้น ซึ่งผิดกับใช ้

นักแสดงที่สูงวัยหรือเด็กเล็ก ๆ เพราะเวลาเล่นแล้วจะดูตลก สมวัย ดูไม่น่าเกลียด

	 เคร่ืองดนตรีท่ีใช้ท�ำการแสดงมีลักษณะเหมือนกับการแสดงของมโนราห์ ประกอบ

เครื่องดนตรี  6 ชิ้น คือ  ทับซึ่งให้ก�ำกับจังหวะ กลองขนาดเล็กที่เสริมจังหวะและล้อเสียงทับ 

���������� 17 ���� 1.indd   9 7/27/2017   1:41:54 PM



10
Walailak Abode of Culture Journal     

สารอาศรมวัฒนธรรมวลัยลักษณ์

ปี่นอกหนึ่งเลา  โหม่งสองใบ  ฉิ่งขนาดเล็ก แตระหรือแกระ และฉาบ ปัจจุบันมีการน�ำเอา

เครื่องดนตรีสมัยใหม่มาผสมโรงเพื่อให้เกิดความสนุกสนานและเข้ากับกระแสความนิยมของ

ผู้ชม ได้แก่ คีย์บอร์ดและกลองชุด เครื่องดนตรีดังกล่าวนอกจากจะถูกน�ำมาแสดงให้เข้ากับ

ท�ำนองมโนราห์แล้ว บางครั้งยังได้เพิ่มการร้องเพลงสมัยใหม่อีกด้วย 

 

 

ภาพที่ 3  การแสดงของคณะโนราโกลนสามสลึงต�ำลึงทอง

	 เครื่องแต่งกายของโนราโกลนคณะสามสลึงต�ำลึงทอง ในอดีตใช้วัสดุธรรมชาต ิ

ที่หาได้ง่ายในท้องถิ่น มาออกแบบให้ข�ำขันพอดูออกว่าคล้ายมโนราห์ ไม่เน้นความสวยงาม 

แต่วัสดุดังกล่าวมักมีอายุการใช้งานส้ัน เมื่อแสดงเสร็จจ�ำต้องทิ้งเนื่องจากการย่อยสลาย 

ตามธรรมชาติ ต่อมานายชูได้พัฒนาเครื่องแต่งกายจากวัสดุที่ค่อนข้างคงทน หาง่าย และ

สามารถใช้งานได้หลายครั้ง ประกอบด้วย

	 1. เทริด ท�ำจากไม้และใบเตยสานให้เป็นเทริด โดยมียอดเทริดหลายแบบแล้วแต่

จะสร้างสรรค์ ส่วนใหญ่จะเน้นให้ตลกไม่เอาสวยงาม

	 2. พานโครง หรือรอบอก ท�ำจากหลอดกาแฟ เปลือกหอย ฝาเบียร์ และฝาโซดา

7 
 

เครื่องดนตรีดังกล่าวนอกจากจะถูกน ามาแสดงให้เข้ากับท านองมโนราห์แล้ว บางครั้งยังได้เพ่ิมการ
ร้องเพลงสมัยใหม่อีกด้วย  
  

 
ภาพที่ 3  การแสดงของคณะโนราโกลนสามสลึงต าลึงทอง 
 
 เครื่องแต่งกายของโนราโกลนคณะสามสลึงต าลึงทอง ในอดีตใช้วัสดุธรรมชาติที่หาได้ง่ายใน
ท้องถิ่น  มาออกแบบให้ข าขันพอดูออกว่าคล้ายมโนราห์ ไม่เน้นความสวยงาม แต่วัสดุดังกล่าวมักมี
อายุการใช้งานสั้น เมื่อแสดงเสร็จจ าต้องทิ้งเนื่องจากการย่อยสลายตามธรรมชาติ ต่อมานายชูได้
พัฒนาเครื่องแต่งกายจากวัสดุที่ค่อนข้างคงทน หาง่าย และสามารถใช้งานได้หลายครั้ง ประกอบด้วย 
 1.เทริด  ท าจากไม้และใบเตยสานให้ เป็นเทริด โดยมียอดเทริดหลายแบบแล้วแต่จะ
สร้างสรรค์ ส่วนใหญ่จะเน้นให้ตลกไม่เอาสวยงาม 
 2.พานโครง หรือรอบอก ท าจากหลอดกาแฟ เปลือกหอย ฝาเบียร์ และฝาโซดา 
 3.บ่าซ้ายขวา ในอดีตจะใช้ลูกไม้ป่าที่หาได้ในท้องถิ่น แต่ปัจจุบันเปลี่ยนมาท าจากหลอด
กาแฟ เปลือกหอย ฝาเบียร์ เหมือนกับพานโครง  
 4.ปีกหน้า-ปีกหลัง หรือหางหงส์  แต่ก่อนจะใช้หนังควายมาท าเป็นปีก หรือหางแต่ปัจจุบัน
หนังควายมีราคาแพง จึงนิยมท าจากท่อพีวีซี หรือยางรถยนต์ ท าคล้ายปีกเชิดงอน แต่จะเป็นรูปอะไร
ก็ได้ ซึ่งมีเปลือกหอย และลูกไม้ท าเป็นลูกกลมๆ ห้อยเป็นดอกดวงรายให้ดูคล้ายขนของก้นนก  
 5.หน้าผ้า ใช้ผ้าสีสดต่างๆ คาดห้อยชายแครง ในอดีตนิยมให้กิ่งไม้ที่หาได้ในท้องถิ่น 
 6.ผ้ายาว เป็นผ้านุ่งทับชายและรั้งไปเหน็บไว้ข้างหลัง ใส่คล้ายๆ กับนุ่งกระโจงเบน  จะใช้ผ้า
ผืนหรือผ้าขาวม้าก็ได้  

���������� 17 ���� 1.indd   10 7/27/2017   1:41:54 PM



11สารอาศรมวัฒนธรรมวลัยลักษณ์

โนราโกลนเมืองตรัง : การรื้อสร้างความหมายในสังคมหลังสมัยใหม่

	 3. บ่าซ้ายขวา ในอดีตจะใช้ลูกไม้ป่าที่หาได้ในท้องถิ่น แต่ปัจจุบันเปลี่ยนมาท�ำจาก

หลอดกาแฟ เปลือกหอย ฝาเบียร์ เหมือนกับพานโครง 

	 4. ปีกหน้า - ปีกหลัง หรือหางหงส ์ แต่ก่อนจะใช้หนังควายมาท�ำเป็นปีก หรือหาง

แต่ปัจจุบันหนังควายมีราคาแพง จึงนิยมท�ำจากท่อพีวีซี หรือยางรถยนต์ ท�ำคล้ายปีกเชิดงอน 

แต่จะเป็นรูปอะไรก็ได้ ซ่ึงมีเปลือกหอย และลูกไม้ท�ำเป็นลูกกลม ๆ ห้อยเป็นดอกดวงราย 

ให้ดูคล้ายขนของก้นนก 

	 5. หน้าผ้า ใช้ผ้าสสีดต่าง ๆ คาดห้อยชายแครง ในอดตีนยิมให้กิง่ไม้ทีห่าได้ในท้องถิน่

	 6. ผ้ายาว เป็นผ้านุง่ทบัชายและร้ังไปเหนบ็ไว้ข้างหลงั ใส่คล้าย ๆ กับนุง่กระโจงเบน  

จะใช้ผ้าผืนหรือผ้าขาวม้าก็ได้ 

	 ส่วนเครื่องแต่งกายที่เพิ่มมา เช่น ก�ำไลแขน เล็บ และปิ้งคอ โดยก�ำไลแขนและเล็บ

ใช้วัสดุเดียวกับมโนราห์ แต่เล็บจะมีการท�ำสีเพิ่มให้มีสีสัน ส่วนปิ้งคอเพิ่งมาประดิษฐ์เพิ่ม 

ในภายหลัง โดยใช้สวมทับห้อยคอคล้ายสร้อย แต่จะประดิษฐ์จี้ให้เป็นรูปสัตว์ต่าง ๆ ในอดีต

ไม่มีการใส่ปิ้งคอ แต่เกิดจากชาวบ้านเป็นคนน�ำของก�ำนัล เช่น เหล้าเถื่อน ขนมจาก หรือ

ข้าวต้มใบพ้อ มาท�ำเป็นสร้อยแขวนคอให้นกัแสดงเมือ่รูส้กึชอบใจ จงึกลายเป็นเครือ่งแต่งกาย 

โนราโกลนจนถึงปัจจุบัน

	 ท่าร�ำของโนราโกลนคณะสามสลึงต�ำลึงทอง ก่อนหน้านี้ไม่ได้มีการก�ำหนดท่าร�ำ

ตายตัว แต่จะใช้ท่าทางและความถนัดของนักแสดงแต่ละคน โดยพยายามพลิกแพลงท่าร�ำ

ของมโนราห์ให้พิสดารออกไป เพื่อให้ดูขบขัน โดยมีลักษณะเก้งก้าง และมีลักษณะหยาบ ๆ 

แต่ภายหลังเนื่องจากนักแสดงรุ่นใหม่ไม่มีไหวพริบปฏิภาณเพียงพอ จึงนิยมให้นายโรงเป็นคน

สอนท่าทางให้ นายชูจึงได้ก�ำหนดแบบแผนท่าร�ำ เพื่อใช้ในการฝึกหัดเบื้องต้น ดังนี้

	 1. ท่าออกม่าน ผู้แสดงจะต้องนั่งชันเข่า ตั้งวงคล้ายโอบกอดของใหญ่ พร้อมลุกขึ้น

แล้วเอามือทั้งสองมาประกบกัน ปลายนิ้วชี้ลงล่าง แล้วเริ่มก้าวย่างสามขุมเป็นวงกลมรอบเวที

	 2. ท่าร�ำสอด การต้ังวงร�ำคล้ายมโนราห์จริง แต่จะเป็นการพลกิเอาฝ่ามอืเข้าด้านใน 

สลับออกไปข้างนอก แล้วเอาหัวแม่มือ และข้อมือหลักลงล่าง

	 3. ท่าเต้งตุ้ง เป็นการโค้งค�ำนับหน่ึงครั้ง แล้วก็เอามือข้างหนึ่งไปข้างหลัง อีกมือไว้

ข้างหน้าระดับเอว ก้มตัวเล็กน้อย พร้อมเดินวงตามจังหวะดนตรี บ้างก็เปล่ียนมือท�ำท่าร�ำ

สอดไปเรื่อย ๆ

���������� 17 ���� 1.indd   11 7/27/2017   1:41:54 PM



12
Walailak Abode of Culture Journal     

สารอาศรมวัฒนธรรมวลัยลักษณ์

	 4. ท่านวยนาด ผู ้แสดงจะเดินส่ายสะโพก เข้ากับจังหวะดนตรี โดยที่มือขวา 

แนบกับหน้าอก ส่วนมือซ้ายตวัดแกว่งไปมาอยู่บริเวณข้างล�ำตัว

	 5. ท่าเขาควาย  การล้อท่าร�ำมโนราห์จริงแต่จะยกมือทั้งสองข้างเสมอไหล่ และ 

พับศอก คล้าย ๆ กับเขาควาย แล้วงอเข่า ร�ำวนไปมา โดยมีการสลับข้อมือไปมา

	 บทร้องของโนราโกลน จะนิยมร้องบทคล้ายมโนราห์จริง ซ่ึงจะมีบทกาศครู  

บทหน้าม่าน บทสรรเสริญครู คล้าย ๆ มโนราห์จริง แต่จะมีการว่ากลอนส่ี บทหน้าแตระ  

บทผันหน้าและบทพราน ที่แต่งขึ้นมาเอง ตามความถนัดของนักแสดง และกาลเทศะของงาน

ที่รับไปแสดง 

	 ในอดีตรูปแบบการแสดงของโนราโกลนไม่ได้มีพิธีรีตอง แต่ขึ้นอยู่กับความสมัครใจ

ของเจ้าภาพ เมื่อเจ้าภาพเรียกใช้ไปแสดง มักใช้วิธีบอกปาก ไม่มีขันหมากและไม่ต้องตกลง 

“ค่าราด” เหมือนการว่าจ้างการแสดงมโนราห์ แต่ผู ้ชมจะเป็นคนรวบรวมให้ออกค่าให้  

แม้จะได้ไม่มากแต่กพ็ออยูไ่ด้ หากแสดงดก็ีจะแสดงไปเรือ่ย ๆ บางครัง้กินเวลาข้ามคนื แต่ปัจจบุนั 

เน่ืองจากระยะเวลาทีค่่อนข้างจ�ำกัด และงานแสดงส่วนใหญ่ของโนราโกลนคณะสามสลึงต�ำลึงทอง 

จะเป็นการแสดงแบบสาธติ หรอืการแสดงในเวทวีฒันธรรมระดบัจงัหวดั ภมูภิาคและประเทศ  

นายชู จึงได้พัฒนาขั้นตอนการแสดงให้มีแบบแผน และสามารถควบคุมเวลาการแสดงได้  

โดยมีขั้นตอนของการแสดงประกอบด้วย การไหว้ครู โหมโรง กาศครู การร่ายร�ำ และบอกลา 

เป็นต้น

	 2. การรื้อสร้างความหมายของโนราโกลนคณะสามสลึงต�ำลึงทอง

	    โนราโกลนจัดเป็นการแสดงพื้นบ้านประเภทการเล่นเลียนแบบ (Imitation)  

มาจากร้องร�ำท�ำเพลงของมโนราห์ เกิดขึ้นเพ่ือสร้างความสนุกสนานเพลิดเพลินของชาวบ้าน 

ให้ผ่อนคลายความเหน็ดเหนื่อยตรากตร�ำอันเกิดจากการท�ำงาน เช่นเดียวกับลิเกป่า ผู้แสดง

มักเล่นด้วยความสมัครใจไม่มีกติกาในการเล่นก�ำหนดตายตัว แต่สามารถปรับเปลี่ยนไป 

ตามสถานการณ์ได้ ไม่จ�ำเป็นต้องสร้างเวทีหรือฉาก และมีเครื่องแต่งกายที่เป็นลักษณะ

เฉพาะที่ผู้แสดงจะสรรค์สร้างขึ้น รวมทั้งไม่มีการแบ่งแยกผู้ดูและผู้เล่นออกจากกันชัดเจน  

ในอดีตผู้ชมสามารถลุกขึ้นมาร�ำร่วมกับนักแสดงได้ เพราะไม่มีกรอบของพิธีกรรมเหมือนกับ

มโนราห์ที่มองว่าโรงโนราเป็นพื้นที่ศักดิ์สิทธิ์ และมีครูหมอโนราที่คอยก�ำกับดูแล  ท�ำให้ผู้ชม

ไม่สามารถลุกขึ้นมาร่ายร�ำ และแสดงกิริยาตลก ๆ ตามอ�ำเภอใจได้  ต่อจากโนราโกลนที่ไม่มี

���������� 17 ���� 1.indd   12 7/27/2017   1:41:54 PM



13สารอาศรมวัฒนธรรมวลัยลักษณ์

โนราโกลนเมืองตรัง : การรื้อสร้างความหมายในสังคมหลังสมัยใหม่

การแข่งขันแพ้ชนะ เป็นเพียงการแสดงเพื่อความสนุกสนานเท่านั้น  

	 ประโยชน์ของโนราโกลนในฐานะการละเล่นพื้นบ้านคือ การเล่นที่ไม่จ�ำกัดผู้เล่น  

ไม่เน้นอปุกรณ์การเล่นมากนกั แต่ใช้วสัดทุีห่าง่าย สะดวกสบายและประหยดั ไม่มกีตกิาซับซ้อน  

มีอิสระการฝึกคิดสร้างสรรค์ของผู้เล่น เน้นการเคล่ือนไหวของร่างกาย ไหวพริบ ท้ังในเร่ือง

ของท่าร�ำ ค�ำร้อง และบทสนทนาที่สนุกสนาน (วิราภรณ์ ปนาทกูล, 2531)  

	 ความส�ำคัญของโนราโกลนสัมพันธ์กับสภาพแวดล้อมทางสังคม เป็นกิจกรรม 

ที่สะท้อนให้เห็นวิถีชีวิตและโลกทัศน์ของชุมชน ณ ช่วงขณะนั้น ท�ำให้ผู้แสดงและผู้ชมได้มี

โอกาสพูดคยุและสนกุสนานร่วมกัน ได้รับความเพลดิเพลนิในลักษณะการนนัทนาการอย่างหนึง่  

เนื่องจากการแสดงของโนราโกลนประกอบไปด้วยมุขตลก หรือเรื่องราวขบขับที่แฝงไปด้วย

วธิคิีดแบบชาวบ้าน คณุค่า (value) และความหมาย (meaning) ของวัฒนธรรมของโนราโกลน 

ตามแนวคิดของ William D. Lipe (1984: 2 - 10)  มีคุณค่าด้านความงามและสุนทรีย์  

(Aesthetic value) ที่สัมผัสได้ด้วยสายตา มองแล้วรู้สึกช่ืนชอบ ถูกตาต้องใจ ซ่ึงเป็นเรื่อง 

ที่ค่อนข้างซับซ้อน ซึ่งบางครั้งอาจจะไม่ได้อยู่ในตัววัตถุหรือการแสดงเพียงอย่างเดียว 

	 ในอีกมิติโนราโกลนเป็นวาทกรรมหน่ึงที่สร้างข้ึนเพ่ือย้อนแย้งกับการแสดงมโนราห์ 

ของกลุ่มคนเล็ก ๆ ท่ีต้องการแสดงมโนราห์ แต่ไม่สามารถเข้าถึงพื้นที่ดังกล่าวได้ เน่ืองจาก 

ในวงการมโนราห์นั้นรู้กันดีว่า ผู้แสดงจะต้องเริ่มหัดร�ำกันตั้งแต่วัยเยาว์ โดยการสืบทอดผ่าน

ระบบเครือญาติที่มีบรรพบุรุษเป็นมโนราห์หรือการยกขันรับครูกับนายโรงที่มีช่ือเสียงเท่าน้ัน 

ซึ่งบางครั้งมีเงื่อนไขทางสังคมหลายอย่าง เช่น ระบบพรรคพวก ธรรมเนียมการครอบเทริด 

ตัดจุก เป็นต้น ท�ำให้ผู้สนใจบางกลุ่มหรือคนท่ีแก่เกินร�ำไม่มีสิทธิ์เข้าถึงการแสดงดังกล่าวได้  

โนราโกลนจึงเป็นพื้นท่ีทางสังคมในการแสดงความสามารถและแสดงตัวตนของคนเหล่านี้ 

โดยแฝงไปด้วยนัยยะการเสียดสีการแสดงมโนราห์ ในความคิดของนักแสดงมโนราห์เอง  

มองว่าโนราโกลนเป็นการแสดงของกลุ่มชายขอบแห่งวงการมโนราห์ เนื่องจากผู้แสดงนั้น

ขาดทักษะนาฏศิลปกรรม และยังไม่ได้ผ่านพิธีกรรมการครอบเทริดตัดจุกในโรงโนรามาก่อน  

บางพื้นที่จึงนิยมใช้ค�ำเรียกนักแสดงโนราโกลนว่า “โนราดิบ” ซึ่งหมายถึงการแสดงโนรา 

ที่ไม่สมบูรณ์แบบทั้งการร�ำและนักแสดง  

	 การแสดงโนราโกลนยุคแรก ๆ ผู ้แสดงมักพยายามเอาเรื่องที่แสดงอยู ่ในโรง

มโนราห์มาล้อเลียน เสียดสีให้ตลกขบขัน เหมือนพยายามดึงศิลปะที่อยู่สูงในระดับชาวบ้าน

���������� 17 ���� 1.indd   13 7/27/2017   1:41:54 PM



14
Walailak Abode of Culture Journal     

สารอาศรมวัฒนธรรมวลัยลักษณ์

มาเปลี่ยนสภาพเป็นการละเล่นธรรมดา ที่ใคร ๆ ก็สามารถจับต้องได้ ล้อเล่นได้ และต�ำหนิได้

โดยไม่ผิดหรือหวาดกลัวต่อสิ่งศักดิ์สิทธิ์อย่างการแสดงมโนราห์  แม้ว่าความจริงแล้วนักแสดง

โนราโกลนเองจ�ำเป็นต้องมไีหวพริบปฏภิาณในการร่ายร�ำ และร้องกลอนสดไม่แพ้กบันกัแสดง 

มโนราห์ นักแสดงโนราโกลนบางคนก็ทักษะการร่ายร�ำมโนราห์อยู ่ก่อนแล้ว แต่พื้นที ่

ทางแสดงของโนราโกลนก็ยังคงน้อยกว่ามโนราห์ แม้ว่าตัวผู้ชมส่วนใหญ่เองที่ยอมรับว่า 

ชอบเล่นตลกในโนราโกลน แต่เม่ือจ�ำเป็นต้องเลือกชมหรือจ้างการแสดงที่เน้นการร่ายร�ำ 

ที่สวยงาม มักเลือกการแสดงมโนราห์มากกว่า บางเหตุการณ์เจ้าภาพมีการเชิญโนราโกลน 

ไปแข่งประชนักบัมโนราห์ เมือ่คณะมโนราห์รูว่้าจะต้องไปตัง้โรงประชนักบัโนราโกลน มกัไม่รบังาน 

ด้วยเหตุผลว่าหากตนเองเล่นแพ้โนราโกลนแล้ว จะท�ำให้ความเป็นมโนราห์ของตนดูด้อยค่า

ลงทันที หรือหากชนะก็ไม่สมศักด์ิศรีของมโนราห์ ท�ำให้โนราโกลนกลายเป็นเพียงจ�ำอวด 

พื้นบ้านที่นิยมเพียงกลุ่มคนเล็ก ๆ เรื่อยมา 

	 ส�ำหรับตัวนักแสดงโนราโกลนก็ไม่ได้เรียกร้องให้ได้รับการยอมรับทางสังคมเท่ากับ

มโนราห์ เนื่องจากในการแสดงมโนราห์จะมีเรื่องพิธีกรรมทางไสยศาสตร์เข้ามาเกี่ยวข้อง  

ซึง่นกัแสดงมโนราห์ส่วนใหญ่ต้องเรยีนรูก้ารประกอบพิธกีรรมและถือศลีธรรมตามทางมโนราห์  

ผิดกับโนราโกลนที่ยืนกรานปฏิเสธการประกอบพิธีกรรมทางไสยศาสตร์มาตลอด บางครั้ง 

เจ้าภาพบางรายมีความเข้าใจผิดคิดว่าเป็นการแสดงประเภทเดียวกับมโนราห์ ขอร้องให้

นายโรงโนราโกลนท�ำพิธีตัดเหมรยและครอบครูให้ นักแสดงโนราโกลนจ�ำเป็นต้องปฏิเสธ

เนื่องจากตนเองไม่ได้มีความรู้ทางพิธีกรรมไสยศาสตร์ในเชิงมโนราห์และย�้ำกับเจ้าภาพเสมอ

ว่าตนเป็นเพียงนักแสดงตลก บางครั้งที่โนราโกลนถูกเชิญให้ไปร�ำแก้บนในพื้นที่ต่าง ๆ  

มกัต้องตอบค�ำถามว่าต้องแก้บนด้วยเครือ่งไหว้อะไร ซ่ึงในอดตีการต้ังครกู่อนแสดงโนราโกลน 

มักไม่มีพิธีรีตอง แต่จะใช้อาหารคาวหวานพื้นบ้านท่ีสามารถหาง่าย ๆ ที่ท้องถิ่น เช่น  

เหล้าเถื่อน (สุราที่ชาวบ้านต้มเอง) โหมงในวัว (เครื่องในวัว) เคยจี๋ (กะปิย่าง) น�้ำเคย (แกงไต

ที่ใช้ปลาตัวเล็ก ๆ ทั้งตัวมาหมักแห้ง) พุงปลา (แกงไตปลา)  เป็นต้น

	  ภายหลังจากการจัดตั้งกระทรวงวัฒนธรรม ภารกิจหลักของแต่ละท้องถิ่นคือ 

การพยายามค้นหาเอกลักษณ์ทางวัฒนธรรมของตนเอง แล้วสร้างจุดเด่นของวัฒนธรรมนั้น

เพ่ือเป็นทนุทางวฒันธรรมเพือ่น�ำมาพฒันาพืน้ทีน่ัน้ ๆ ในปี 2552 โนราโกลนจงึเป็นศิลปะการแสดง 

อย่างหนึ่งที่มีการรื้อสร้างความหมายขึ้นมาใหม่ภายใต้กระบวนการช่วงชิงความหมายของ 

���������� 17 ���� 1.indd   14 7/27/2017   1:41:54 PM



15สารอาศรมวัฒนธรรมวลัยลักษณ์

โนราโกลนเมืองตรัง : การรื้อสร้างความหมายในสังคมหลังสมัยใหม่

ผูม้อี�ำนาจทางศลิปะของเมอืงตรงัเพือ่น�ำไปต่อรองอ�ำนาจวฒันธรรมของส่วนกลาง โดยพยายาม 

ไปค้นหาความเป็นของแท้ดั้งเดิมที่มีอยู่ในพื้นที่จังหวัดตรัง

	 โนราโกลนท่ีเคยเป็นเพียงคติชมเทียม (Fakelore) ท่ีถูกสร้างขึ้นมาตามความชอบ

ส่วนตัวของบุคคล ถูกสร้างความหมายใหม่ด้วยการเปลี่ยนสถานะโนราโกลนจากการละเล่น

ชั่วคราว สนุก ๆ ของคนกลุ่มย่อยกลายเป็นภาพตัวแทนทางวัฒนธรรมประจ�ำจังหวัดตรัง  

จงึต้องมกีารสร้างวาทกรรมชดุใหม่ไปล้มล้างวาทกรรมชุดเก่าของวฒันธรรมกลุ่มย่อยทีถ่กูกดทบั 

มาอย่างยาวนานตามแนวคิดวัฒนธรรมศึกษา (Cultural Studies) โดยท�ำโนราโกลน 

ให้กลายเป็นคติชนแท้ (Folklore) ของชาวบ้านเมืองตรังอย่างแท้จริง ด้วยการสร้างภาค

ปฏิบัติการ การสร้างความหมายโนราโกลน ให้มีมาตรฐานเทียบเคียงกับการแสดงมโนราห์  

	 ดงันัน้ การปลดแอกของการแสดงโนราโกลนจากการกดทบัของมโนราห์ ตามแนวคดิ 

หลังสมัยใหม่ (Postmodernism) จึงเป็นการพยายามให้เจ้าของวัฒนธรรมเป็นผู้สรรค์สร้าง

และบ่งบอกความเป็นตัวเองออกมาให้เด่นชัด โดยมีเจ้าหน้าที่จากภาครัฐเป็นเสมือนผู้ช่วย 

ซึ่งเป็นรูปธรรมชัดเจนที่สุด คือการก�ำหนดองค์ประกอบของโนราโกลนให้มีเหมือนการแสดง

มโนราห์ โดยมรีปูแบบท่าร�ำ บทร้อง การเล่นเป็นเรือ่ง การตัง้เครือ่ง การโหมโรง กาศคร ูออกพราน  

และก�ำหนดเครื่องแต่งกายขึ้นมาใหม่ให้มีอัตลักษณ์เฉพาะตัว เอกลักษณ์ของการแสดง 

โนราโกลนคณะสามสลึงต�ำลึงทองท้ังหมดล้วนจึงถูกสร้างขึ้นมาใหม่หลังปี 2552 บางครั้ง 

มีการใช้ค�ำเรียกการแสดงของนักแสดงว่า “การลงครูหมอ” ซ่ึงสวนทางกับความคิดของ 

นักแสดงที่ไม่ได้มีการนับถือเรื่องครูหมอโนราแต่อย่างใด ทั้งน้ี มีการก�ำหนดตั้งเครื่อง 

บชูาเฉกเช่นเดยีวกบัมโนราห์เช่น หมากพลูหนึง่ค�ำ เทยีนหนึง่เล่ม เงนิเก้าบาท เหล้าข้าว ไก่ต้ม  

และหัวหมู เป็นต้น ปฏิบัติการท่ีส�ำคัญอีกอย่างคือการเปลี่ยนพื้นที่การแสดงจากที่เคยแสดง

บนพื้นดิน หรือตามสะดวกของนักแสดง มาเป็นการเล่นโนราโกลนผ่านเวทีวัฒนธรรมระดับ

จังหวัดและระดับประเทศอย่างต่อเน่ือง เกือบร้อยละ 90 ของการแสดงโนราโกลน 

คณะสามสลึงต�ำลึงทองในปัจจุบัน พบว่า ถูกจัดการแสดงบนเวทีวัฒนธรรมระดับท้องถิ่น 

และประเทศ  ผู้ชมส่วนใหญ่จึงรู้จักโนราโกลนจากการแสดงบนเวทีดังกล่าว 

	 นอกจากน้ี การใช้ภาคปฏิบัติการผ่านสื่อและน�ำเอาเรื่องราวของโนราโกลนไปเป็น

เนื้อหาในการเรียนการสอนการศึกษาภาคบังคับในระดับประถมศึกษาและมัธยมศึกษา  

เพ่ือปลูกฝังให้เยาวชนตระหนักถึงโนราโกลนในฐานะภูมิปัญญาพื้นบ้านของจังหวัดตรัง  

���������� 17 ���� 1.indd   15 7/27/2017   1:41:54 PM



16
Walailak Abode of Culture Journal     

สารอาศรมวัฒนธรรมวลัยลักษณ์

เป็นอกีภาคปฏบิตักิารหนึง่ของจงัหวดัตรงัทีช่่วยในการรือ้สร้างความหมายใหม่ของโนราโกลน  

ซึ่งผลที่เกิดขึ้นจากการปฏิบัติการดังกล่าว ท�ำให้การแสดงโนราโกลนมีรูปแบบการแสดง 

ที่แตกต่างไปจากเดิม เป็นการแสดงแบบสาธิตในระยะเวลาที่จ�ำกัด หรือถูกก�ำหนดให้แสดง

เล่าเรื่องตามท่ีผู้ว่าจ้างก�ำหนด ห้ามเล่นมุขหยาบโลนหรือไม่สุภาพ ซึ่งบางครั้งท�ำให้นักแสดง

รู้สึกเกร็ง ไม่เป็นธรรมชาติ จนท�ำให้ความสนุกแบบชาวบ้านลดน้อยลง

 

ภาพที่ 4  การแสดงโนราโกลนบนเวทีงานสาธิตงานกาชาดสนามกีฬาทุ่งแจ้ง จังหวัดตรัง

บทสรุป
	 ปัจจุบันโนราโกลนถูกลดความนิยมลงไปมาก เนื่องจากผู้คนในสังคมหันไปนิยม

เสพสื่อบันเทิงรูปแบบอื่น ๆ แทน  จังหวัดตรังจึงรื้อสร้างความหมายให้โนราโกลนกลายเป็น

วัฒนธรรมดั้งเดิมของจังหวัดตรัง ด้วยการแสดงตัวเป็นเจ้าของกรรมสิทธิ์รายแรกของ

วัฒนธรรมดังกล่าว ประกอบกับปัจจุบันมีคณะโนราโกลนหลงเหลืออยู่น้อย โนราโกลนจึงได้

รับการยอมรับในฐานะวัฒนธรรมพื้นถิ่นของตรังได้โดยง่าย ทั้งมีภาครัฐและคณะโนราได ้

ร่วมมือกันสร้างภาคปฏิบัติการด้วยการคิดรูปแบบของการแสดงที่มีแบบแผน และง่ายต่อ 

12 
 

ตระหนักถึงโนราโกลนในฐานะภูมิปัญญาพ้ืนบ้านของจังหวัดตรัง เป็นอีกภาคปฏิบัติการหนึ่งของ
จังหวัดตรังที่ช่วยในการรื้อสร้างความหมายใหม่ของโนราโกลน ซึ่งผลที่เกิดขึ้นจากการปฏิบัติการ
ดังกล่าว ท าให้การแสดงโนราโกลนมีรูปแบบการแสดงที่แตกต่างไปจากเดิม เป็นการแสดงแบบสาธิต
ในระยะเวลาที่จ ากัด หรือถูกก าหนดให้แสดงเล่าเรื่องตามที่ผู้ว่าจ้างก าหนด ห้ามเล่นมุขหยาบโลน
หรือไม่สุภาพ ซึ่งบางครั้งท าให้นักแสดงรู้สึกเกร็ง ไม่เป็นธรรมชาติ จนท าให้ความสนุกแบบชาวบ้านลด
น้อยลง 
 

 
ภาพที่ 4  การแสดงโนราโกลนบนเวทีงานสาธิตงานกาชาดสนามกีฬาทุ่งแจ้ง จังหวัดตรัง 
 
บทสรุป 
 ปัจจุบันโนราโกลนถูกลดความนิยมลงไปมาก เนื่องจากผู้คนในสังคมหันไปนิยมเสพสื่อบันเทิง
รูปแบบอ่ืนๆ แทน  จังหวัดตรังจึงรื้อสร้างความหมายให้โนราโกลนกลายเป็นวัฒนธรรมดั้งเดิมของ
จังหวัดตรัง ด้วยการแสดงตัวเป็นเจ้าของกรรมสิทธิ์รายแรกของวัฒนธรรมดังกล่าว ประกอบกับ
ปัจจุบันมีคณะโนราโกลนหลงเหลืออยู่น้อย โนราโกลนจึงได้รับการยอมรับในฐานะวัฒนธรรมพ้ืนถิ่น
ของตรังได้โดยง่าย  ทั้งมีภาครัฐและคณะโนราได้ร่วมมือกันสร้างภาคปฏิบัติการด้วยการคิดรูปแบบ
ของการแสดงที่มีแบบแผน และง่ายต่อการบอกต่อ ซึ่งเป็นข้อดีส าหรับการน าไปสืบทอดต่อผู้แสดงรุ่น
หลังๆและไม่เพียง แต่ท าให้การละเล่นประเภทนี้คงอยู่ เสมือนการน าทุนวัฒนธรรมของจังหวัดไป
ต่อรองทางอ านาจกับพ้ืนที่อ่ืน เนื่องจากเป็นพ้ืนที่หนึ่งเดียวที่มีโนราโกลนปรากฏเป็นรูปธรรมอย่าง
ชัดเจน  
 
เอกสารอ้างอิง 

���������� 17 ���� 1.indd   16 7/27/2017   1:41:54 PM



17สารอาศรมวัฒนธรรมวลัยลักษณ์

โนราโกลนเมืองตรัง : การรื้อสร้างความหมายในสังคมหลังสมัยใหม่

การบอกต่อ ซ่ึงเป็นข้อดีส�ำหรับการน�ำไปสืบทอดต่อผู้แสดงรุ่นหลัง ๆ และไม่เพียงแต่ท�ำให ้

การละเล่นประเภทน้ีคงอยู่ เสมือนการน�ำทุนวัฒนธรรมของจังหวัดไปต่อรองทางอ�ำนาจกับ

พื้นที่อื่น เนื่องจากเป็นพื้นที่หนึ่งเดียวที่มีโนราโกลนปรากฏเป็นรูปธรรมอย่างชัดเจน 

เอกสารอ้างอิง
เจริญ ศรประดิษฐ์ (2551). การศึกษาและพัฒนาศักยภาพศิลปะการแสดงพื้นบ้านภาคใต ้

	 กรณีศึกษาลิเกป่าและสวดมาลัย. กรุงเทพฯ: ส�ำนักงานคณะกรรมการวัฒนธรรม 

	 แห่งชาติ

วิราภรณ์ ปนาทกูล. (2531). การละเล่นของเด็กไทยกับการเรียนการสอน. กรุงเทพฯ:  

	 สุวีริยาสาส์น 

อุดม หนูทอง. (2542). สารานุกรมวัฒนธรรมไทย ภาคใต้. 2542. กรุงเทพฯ: มูลนิธ ิ

	 สารานุกรมวัฒนธรรมไทย ธนาคารไทยพาณิชย์.

Lipe, William D. (1984). Value and Meaning in cultural resources. In Henry  

	 Cleere, Ed . Approaches to the Archaeological Heritages. Cambridge:  

	 Cambridge University Press.

���������� 17 ���� 1.indd   17 7/27/2017   1:41:54 PM


