
Academic Article 

 

Yiguandao:  The New Religious Movement That Needs No Science 
 

Khwanta Hnuplong 
*
 and Jesada Buaban 

Faculty of Humanities and Social Sciences, Nakhon Sri Thammarat Ratchapat University, Muang, Nakhon Sri 

Thammarat 80280, Thailand  

 
Abstract 

Yiguandao, a laypeople’s new religious movement, is scrutinized in this paper through an 

ethnographic methodology conducted in Thailand and Indonesia. It found that (1) Yiguandao is not 

marginalized by mainstream Buddhism without any negotiation, instead, it interprets the new teaching to 

respond as well. However, its successful methods do not necessarily base on scientific explanations. (2) It 

emphasizes that people are able to get enlightenment in this very life, but must be helped by Chinese gods. 

Therefore, degrees of the Chinese identity embodied in Yiguandao’s practices vary based upon religio-

politics in each country. 

 

Keywords: Modernity, Maitreya, New Religious Movement, Yiguandao 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                           
*

Corresponding authors: 

Khwanta Hnuplong  E-mail: kwan.pikkaju@gmail.com 

Received: 10 October 2020, 

Revised: 27 December 2020, 

Accepted: 28 December 2020 

Walailak Abode of Culture journal 2020; 20 (2): 101-120. 
ISSN 2228-804X 

 



Yiguandao:  The New Religious Movement That Needs No Science 

 

 Walailak Abode of Cultural Journal  2020; 20 (2)               102 

บทความวิชาการ 
 

อนุตตรธรรม: ขบวนการเคลื่อนไหวทางศาสนาใหม่ที่ไม่ต้องอ้างวทิยาศาสตร์ 
 

ขวัญตา หนูปล้อง* และ เจษฎา บัวบาล 
คณะมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์  มหาวิทยาลยัราชภฎันครศรีธรรมราช อ าเภอเมือง จังหวดันครศรธีรรมราช 80280 

 
บทคัดย่อ 

บทความนี้ศึกษากลุ่มอนุตตรธรรม ซึ่งขับเคลื่อนโดยฆราวาส โดยใช้วิธีวิจัยทางชาติพันธุ์วรรณณา  เก็บข้อมูล
ทั้งในไทยและอินโดนีเซีย มีข้อค้นพบคือ (1) อนุตตรธรรมมิได้ถูกเบียดขับโดยพุทธกระแสหลักเท่านั้น พวกเขาเองยัง
ตีความคําสอนเพ่ือต่อสู้และเอาชนะคําสอนเดิมอีกด้วย ซึ่งชุดคําอธิบายเหล่านั้นไม่จําเป็นต้องมีมิติทางวิทยาศาสตร์ 
(2) อนุตตรธรรมเน้นว่ามนุษย์สามารถบรรลุธรรมได้ในชาตินี้ แต่ต้องได้รับการช่วยเหลือจากเทพเจ้าจีน ด้วยเหตุนี้ 
ระดับความเข้มข้นของอัตลักษณ์ความเป็นจีนที่ผูกติดกับวิถีของอนุตตรธรรมจะแตกต่างไปตามการเมืองทางศาสนา
ของประเทศนั้น ๆ  

 

ค าส าคัญ: ความเป็นสมัยใหม,่ พระศรีอาริย์, ขบวนการทางศาสนาใหม่, อนุตตรธรรม 
 
 
 
 
 

                                                           
* ผู้แต่งหลัก:  
ขวัญตา หนูปล้อง  อีเมล: kwan.pikkaju@gmail.com 
วันที่รับบทความ: 10 ตุลาคม 2563,  
วันที่แก้ไขบทความ: 27 ธันวาคม 2563,    
วันตอบรับบทความ: 28 ธันวาคม 2563 

Walailak Abode of Culture journal 2020; 20 (2): 101-120. 
ISSN 2228-804X 

 



Khwanta Hnuplong and Jesada Buaban 

 Walailak Abode of Cultural Journal  2020; 20 (2)               103 

บทน า 

  อนุตตรธรรม (Yiguandao : 一贯道) เป็น
กลุ่มศาสนิกหนึ่งที่แนวคิดเรื่องพระศรีอริยเมตไตร    
(ศรีอาริย์) เป็นตัวขับเคลื่อนองค์กร ทั้งนี้ พุทธศาสนา
กระแสหลักทั้ง เถรวาท มหายาน และวัชรยาน ต่างก็
พูดถึงพระศรีอาริย์ในฐานะพระพุทธเจ้าองค์ถัดไป กบฏ
ในภาคอีสานและภาคเหนือ เช่นกรณีกบฎผีบุญช่วงต้น
คริสตศตวรรษที่ 20 ก็ใช้แนวคิดนี้ในการลุกฮือขึ้นต่อสู้
กับอํานาจรัฐและปรารถนาโลกแห่งสันติสุขและเท่าเทียม 
(utopia) ดังนั้นแนวคิดโลกพระศรีอาริย์จึงไม่ใช่เรื่อง
ใหม่ และงานศึกษาเหล่านี้พบได้ทั่วไป (Tanabe, 
2016; Bowie, 2014; and Chatwilai, 2011) แต่กลุ่ม
อนุตตรธรรมที่จะกล่าวถึงในที่นี้มีความพิเศษ คือไม่ใช่
กลุ่มคนที่มีความเชื่อต่อพระศรีอาริย์เช่นที่พบในนิกายอ่ืน 
หากแต่เป็นสมาชิกที่รวมตัวกันโดยมีคําสอนเฉพาะ   
ในแบบของตน (แม้จะหยิบยืมจากพุทธนิกายอ่ืนบ้าง) 
ชาวอนุตตรธรรมจึงมีอัตลักษณ์ที่ชัดเจนจนเรียกได้ว่า
เป็นศาสนาใหม่อันหนึ่ง (new religious movement: 
NRM) เช่น การแต่งกาย บทสวด วิธีกราบ ตลอดจน
โลกทัศน์เกี่ยวกับการบรรลุธรรมซึ่งแตกต่างไปจากชาวพุทธ
กลุ่มอ่ืนๆ ด้วยเหตุนี้ อนุตตรธรรมจึงถูกมองว่าเป็นลัทธิ
มิจฉาทิฏฐิ บิดเบือนคําสอนของพุทธศาสนา และ      
ในหลายประเทศเช่น ไทย ก็จะไม่ได้รับการยอมรับให้
สังกัดในองค์กรพุทธศาสนาที่รับรองโดยรัฐ 

บทความนี้ชวนทบทวนแนวคิดเรื่องความเป็น
สมัยใหม่ (modernity) ซึ่งมักอ้างอิงกับแนวคิดของ Max 
Weber เรื่องการทําให้เป็นเหตุเป็นผล (rationalization) 
อันเป็นที่นิยมในตะวันตกช่วงศตวรรษท่ี 18 (Gottowik, 
2014, p. 16) นักวิชาการด้านเอเชียศึกษาเองก็มักจะนิยาม
ความเป็นสมัยใหม่ผ่านแนวคิดนี้ด้วย เช่น Jackson 
(1989, pp. 66-69) เป็นต้น ที่มองว่าการเกิดขึ้นของ

นิกายธรรมยุตเป็นผลจากการพยายามปรับรูปแบบของ
ศาสนาให้เข้ากับวิทยาศาสตร์ แม้จะมีนัยทางการเมือง
ก็ตาม บทความชิ้นนี้ตั้งคําถามว่าการปรับคําสอนทาง
ศาสนาให้เข้ากับวิทยาศาสตร์หรือความเป็นเหตุเป็นผล
มีความสําคัญจริงหรือไม่ และหากไม่สําคัญ ศาสนาเหล่านั้น
ดํารงอยู่ในสังคมสมัยใหม่ได้อย่างไร 

บทความนี้ศึกษาเปรียบเทียบอนุตตรธรรม   
ในไทยและอินโดนีเซีย โดยใช้ระเบียบวิธีวิจัยทางชาติพันธุ์
วรรณา (ethnography) เก็บข้อมูลในวัดและสถานธรรม 
โดยใช้เวลาช่วงปี พ.ศ. 2561 ลงพ้ืนที่ในหลายจังหวัด
ของไทย และปี พ.ศ. 2562 เก็บข้อมูลในเกาะสุลาเวสี 
อินโดนีเซีย ตลอดจนสัมภาษณ์สมาชิกอนุตตรธรรม 
วิเคราะห์หนังสือที่วัดจัดพิมพ์เผยแพร่ และย้อนดูวีดีโอ
บรรยายธรรมในยูทูปซึ่งสามารถเข้าถึงได้ช่ วงหนึ่ง
ทศวรรษนี้ แม้สถานธรรมทั้งในไทยและอินโดนีเซีย   
จะใช้ภาษาจีนในการประกอบพิธีกรรม แต่ช่วงเวลา
ของการบรรยายธรรมและพบปะสังสรรค์ก็ดําเนินไป
ด้วยภาษาถิ่น ซึ่งผู้วิจัยสามารถเข้าถึงได้ทั้งสองภาษา  
เปูาหมายของการต้องเปรียบเทียบสองประเทศนี้ก็เพ่ือ
จะชี้ ให้ เห็นการปรับตัวภายใต้ อํานาจรัฐซึ่ งปฏิบัติ     
ต่อศาสนาต่างกันและสะท้อนให้เห็นความเชื่อของพ้ืนที่ 
เพ่ือต้องการหาสมาชิกใหม่โดยที่ทั้งสองประเทศใช้วิธี   
ที่แตกต่างกัน 

การใช้คําว่า วัดและสถานธรรม เป็นผลจาก
การเมืองในประเทศนั้นๆ วัด (Vihara) เป็นชื่อเรียก
พุทธสถานของอนุตตรธรรมในอินโดนีเซีย ซึ่งเป็นองค์กร  
ที่ได้รับการรับรองจากรัฐบาล ขณะที่ในประเทศไทย     
ต้องเลี่ยงไปใช้คําว่า สถานธรรม เพราะวัดถูกนิยามให้
เป็นของเถรวาทหรือมหายานซึ่งมีพระจําพรรษาหรือ
อยู่ภายใต้การปกครองของมหาเถรสมาคม จากนิยาม



Yiguandao:  The New Religious Movement That Needs No Science 

 

 Walailak Abode of Cultural Journal  2020; 20 (2)                104 

ข้างต้นนี้ทําให้เห็นอํานาจรัฐที่เข้าควบคุมศาสนาในแต่ละ
ประเทศ 

บทความนี้แบ่งออกเป็น 5 หัวข้อ (1) บทนํา 
บรรยายถึงความสําคัญของการต้องศึกษาขบวนการ
ของอนุตตรธรรมโดยย่อ คําถามวิจัย กรอบแนวคิดและ
ระเบียบวิธีวิจัย (2) พัฒนาการของอนุตตรธรรม 
อธิบายถึงต้นกําเนิดในทางประวัติศาสตร์ ในหัวข้อนี้ 
จะเห็นถึงบริบทที่เต็มไปด้วยการผสมผสานระหว่าง
ศาสนา ซึ่ งนําไปสู่การก่อตัวขึ้นของอนุตตรธรรม       
(3) การยอมรับจากรัฐบาลและองค์กรอ่ืน ๆ ชี้ให้เห็น
การเข้ามาของอนุตตรธรรมในแต่ละประเทศ ตลอดจน
สิ่งที่รัฐปฏิบัติต่อพวกเขา (4) การไม่เน้นวิทยาศาสตร์ 
เป็นการแย่งชิงพ้ืนที่กับพุทธกระแสหลัก จะให้ตัวอย่าง
ของการพยายามกลืนอนุตตรธรรมของพุทธกระแสหลัก 
และการพยายามอ้างคําสอนที่ได้ผลกว่าของอนุตตรธรรม   
ในการเปลี่ยนใจคน ซึ่งไม่ต้องอ้างเหตุผลแบบวิทยาศาสตร์ 
อีกอย่างหนึ่ง จะเห็นได้ว่า แม้อนุตตรธรรมได้สลาย
ความสําคัญของพระสงฆ์ไป เพราะตนเป็นองค์กรแบบ
ฆราวาส แต่แนวคิดเรื่องมนุษย์นิยมก็มีข้อจํากัด แค่เปลี่ยน
จากพระสงฆ์ไปสู่เทพเจ้าเท่านั้น หัวข้อนี้จะอธิบายควบคู่ 
ไปกับแนวคิดเรื่องความเป็นสมัยใหม่ เพ่ือสะท้อนว่า 
ศาสนายอมรับความเป็นสมัยใหม่ในมิติใด และไม่สนใจ
ความเป็นสมัยใหม่ในมิติใด (5) สรุป กล่าวย้ําข้อเสนอ
ของบทความโดยย่อ 

 
พัฒนาการของอนุตตรธรรม  

ต้นกําเนิดของอนุตตรธรรมย้อนกลับไปได้ถึง
บริบททางศาสนาและการเมืองของจีนในยุคศตวรรษที่ 13 
ซึ่งเป็นจุดกําเนิดของลัทธิบัวขาว  (White Lotus Sect)  
บัวขาวเป็นลัทธิสําคัญซึ่งต่อมาได้แตกย่อยออกเป็น
หลายลัทธิ หนึ่งในนั้นคืออนุตตรธรรม ลัทธิบัวขาว

เจริญมากในหมู่ชาวฮ่ัน เป็นคําสอนที่ผสมกับแนวคิด
การการต่อสู้ทางการเมือง มีลักษณะผสมผสานด้วย
ความเชื่อจีน พุทธ เต๋า ขงจื้อ ยูดาห์และคริสต์ (Persian 
Gnosticism) และมาณีกี (Manichaeism)  สันนิษฐาน
ว่าลัทธิบัวขาวน่าจะเกิดขึ้นช่วง ศตวรรษที่ 13 และ
ปรากฏหลักฐานในการต่อสู้ทางการเมืองหลายครั้ง เช่น 
เมื่อจักรพรรดิมองโกล (ราชวงศ์หยวน) เข้าปกครองจีน 
ชาวฮ่ันได้รวมตัวกันต่อสู้โดยมีกลุ่มสมาชิกของลัทธิ   
บัวขาวเข้าร่วมด้วยและประสบความสําเร็จ ลัทธินี้จึง
ได้รับความนิยมมากขึ้น (Mote, 2003, 530) และใน
ปลายศตวรรษที่ 18 ลัทธิบัวขาวได้ก่อกบฏอีกครั้งสมัย
ราชวงศ์ชิงเพ่ือฟ้ืนฟูราชวงศ์หมิง แต่ถูกปราบอย่างหนัก 
ศาสนิกจํานวนมากถูกประหารและคัมภีร์ทางศาสนาก็
ถูกเผาทําลาย (Naquin, 1976, p. 20) ในประวัติศาสตร์จีน 
การรวมกลุ่มของชาวบ้านโดยอ้างแนวคิดเรื่องพระศรีอาริย์ 
(Mi-le-fo) มีมาตั้งแต่ปี ค.ศ. 610 และถูกปราบปราม
โดยจักรพรรดิหยาง (Emperor Yang) และแน่นอนว่า 
การรวมกลุ่มโดยใช้แนวคิดเต๋าเป็นต้นก็มีมาก่อนหน้านั้น 
(Ssu-yü, 1958, p. 99) รัฐมักปราบปรามลัทธิบัวขาว
โดยอ้างว่านอกรีตหรือมีคําสอนเรื่องการร่วมเพศกัน
อย่างเสรี ซึ่งอาจจัดขึ้นเป็นพิธีกรรมลึกลับ และแสดงให้
คนนอกรู้สึกว่ามีแค่การประกอบพิธีกรรมไหว้เจ้า
ธรรมดา ทั้งนี้ ยังไม่สามารถพิสูจน์ได้แน่ชัดว่าลัทธิบัวขาว 
มีคําสอนเรื่องการร่วมเพศเช่นนั้นจริงหรือไม่ แต่หาก
มองว่าได้รับแนวคิดของพุทธศาสนามหายานที่ผสม  
กับตันตระจากตอนเหนือของอินเดีย (และการที่ลัทธิ
บัวขาวต้องปรับตัวตามผู้นําที่มีบารมีในแต่ละยุค) ก็ไม่
ยากนักที่จะเชื่อเช่นนั้น 

ลัทธิบัวขาวมีความเชื่อเรื่องพระแม่ผู้เป็นอมตะ 
(eternal mother) หรือที่กลุ่มอนุตตรธรรมไทยแปลว่า 
“พระแม่องค์ธรรม” อันเป็นพระเจ้าสูงสุดคล้ายกับมาณีกี 



Khwanta Hnuplong and Jesada Buaban 

 Walailak Abode of Cultural Journal  2020; 20 (2)               105 

หากมองด้วยกรอบสตรีนิยม อาจตีความได้ว่า พระเจ้า
สูงสุดถูกนิยามให้เป็นเพศหญิง แต่การใช้คําว่าแม่เป็น
ความปกติของความเชื่อจีนโบราณ สิ่งนี้มิได้หมายถึง
เพศหญิง หากแต่เป็นต้นกําเนิดของสรรพสิ่ง (matrix) หรือ
เต๋านั่นเอง (Lu, 2008, p. 23) พระองค์ได้ให้กําเนิดบุตร
และส่งให้มาอยู่บนโลกนี้ หากแต่นานเข้า มนุษย์เหล่านั้น 
ได้หลงลืมภาวะจิตเดิมแท้ของตนและไม่สามารถกลับ
เข้าสู่พระนิพพานอันเป็นที่อยู่ของพระแม่องค์ธรรมได้ 
พระองค์จึงส่งศาสดามาเพ่ือช่วยแนะนําวิถีปฏิบัติที่   
ขัดเกลาตนเองเพ่ือกลับคืนสู่บ้านที่ได้จากมา ลัทธิบัวขาว
ได้แบ่งโลกนี้ออกเป็น 3 ยุคคือ สมัยพระทีป๎งกร 
เรียกว่า ชิงหยางฮุ่ย (ตะวันเขียว) สมัยพระศากยมุนี 
เรียกว่า หงหยางฮุ่ย (ตะวันแดง) และสมัยพระศรีอาริย์ 
เรียกว่า ไป๋หยางฮุ่ย (ตะวันขาว) (Naquin, 1976, pp. 9-13) 
และแน่นอนว่า อนุตตรธรรมซึ่งเป็นลัทธิที่พัฒนาขึ้น
ภายหลังก็รับเอาแนวคิดนี้ 

พุทธศาสนาที่ถูกแบ่งเป็น 3 ยุคของลัทธิบัวขาว 
มีความเกี่ยวเนื่องกับชาตินิยมจีนอย่างเห็นได้ชัด ยุคที่หนึ่ง 
พระทีป๎งกรพุทธเจ้าอุบัติขึ้นและตั้งศาสนาที่ประเทศจีน 
1646 ปีก่อนคริสตกาล โดยมีผู้สอนธรรม (ธรรมาจารย์) 
18 รุ่น ซึ่งเป็นกษัตริย์ 11 รุ่น และเจ้าเมือง 7 รุ่น ยุคที่สอง
ซึ่งเป็นยุคของพระศากยมุนี ลัทธินี้เชื่อว่าพระพุทธเจ้า   
เกิดและสอนศาสนาในอินเดียก่อนพุทธศักราช 45 ปี 
และได้มีผู้สอนธรรม 44 รุ่น ตั้งแต่พระกัสสปะจนถึง     
พระบรรพจารย์หลิว ชิงซวี ซึ่งเป็นการเดินทางของพุทธ
ศาสนาจากอินเดียเข้าสู่จีน และยุคสุดท้าย ซึ่งเป็นยุคของ
พระศรีอริยเมตไตร มีผู้สอนธรรม 2 รุ่น คือพระบรรพจารย์
หวัง เจว๋อี และพระบรรพจารย์จาง เทียนหรันซึ่งทํางาน
ควบคู่ไปพร้อมกับพระบรรพจารย์ซุน ฮุ่ยหมิง ยุคที่สามนี้
เริ่มจากปี ค.ศ. 1730 เป็นต้นมา โดยเชื่อว่าเป็นการโปรด       
3 โลกครั้งยิ่งใหญ่ คือ สวรรค์ มนุษย์ และนรก ขณะที่

ยุคแรกเน้นการโปรดกษัตริย์และนักปราชญ์ ยุคที่สอง
เน้นการโปรดนักบวช  

จะเห็นได้ว่า ลัทธิบัวขาวและอนุตตรธรรม
สามารถใช้สถานะความเป็นกษัตริย์และสมณะมาเป็น
ตัวสร้างความแตกต่างของแต่ละยุคได้ โดยสรุปใน
ตอนท้ายว่า ยุคนี้ซึ่งเป็นยุคสุดท้าย เป็นยุคที่ธรรมะจะ
ลงสู่ทุกคน โดยไม่จําเป็นต้องออกบวชอีก สิ่งสําคัญอีก
ประการหนึ่งคือ การแบ่งยุคของลัทธิบัวขาวแตกต่าง
จากแนวคิดของเถรวาท ที่เชื่อว่าพระศรีอริยเมตไตร  
จะยังไม่ปรากฏ เพราะยุคของพุทธโคดมจะดํารงอยู่ 
5,000 ปี ซึ่งขณะนี้ยังอยู่ในช่วงครึ่งศาสนา แต่ลัทธิบัวขาว
เชื่อว่าศาสนาของพระโคดมหมดไปแล้ว และตั้งแต่เป็นปี 
ค.ศ. 1730 (พ.ศ. 2473) เป็นต้นมาก็เป็นยุคของพระศรีอาริย์ 
การทําความเข้าใจเรื่องยุคที่แตกต่างกันนี้ จะช่วยลด
คําถามของพุทธนิกายหลักลงได้ว่า พระศรีอาริย์จะมาเกิด
ได้อย่างไรในเมื่อยังไม่ถึงเวลา   

แนวคิดของอนุตตรธรรมหรือการประสานสาม
ศาสนาใหญ่คือ เต๋า ขงจื้อ และพุทธ (รวมทั้งความเชื่อ
ท้องถิ่นอ่ืนๆ) เข้าด้วยกันอาจเกิดขึ้นเมื่อศตวรรษที่ 16 
ในยุคจักรพรรดิกังซีแห่งราชวงศ์ชิง ในปี ค.ศ. 1667 คําสอน
เช่นนั้นได้เผยแพร่ไปสู่จังหวัดเชียงซี (Jiangxi) แล้ว    
ซึ่งสามารถปรับตัวเข้ากันได้ง่ายกับความเชื่อเดิมซึ่งมี
พุทธศาสนามหายาน (ที่ผสมด้วยเต๋าและขงจื้อ) เป็นฐาน 
อยู่ก่อน (Xinping, 2018, p. 108) แต่ทั้งนี้ หากนับตามรุ่น
ของผู้สอนธรรม กล่าวได้ว่า อนุตตรธรรมเริ่มต้นขึ้น
อย่างเป็นรูปธรรมในปี ค.ศ. 1877 โดย หวัง เจว๋อี (Wang 
Jueyi: 1821-1884) ซึ่งเป็นพระบรรพจารย์คนแรกของยุค
พระศรีอาริย์ เขาเองเกิดในมณฑลซานตงสมัยราชวงศ์ชิง 
มีความรู้ทั้งศาสนาเต๋า ขงจื้อ พุทธและลัทธิเทียนเซียนเต้า 
(ซึ่งพัฒนาแนวคิดมากจากลัทธิบัวขาว) แต่อย่างไรก็ตาม 

สํานักที่เขาตั้งมีชื่อว่า ตงเจิ้น  (東震堂) ดังนั้น ชื่อของ 



Yiguandao:  The New Religious Movement That Needs No Science 

 

 Walailak Abode of Cultural Journal  2020; 20 (2)                106 

อนุตตรธรรมหรือ Yiguan Dao ได้ถูกตั้งขึ้นใหม่เพ่ือหนี
การปราบปรามของรัฐโดยลูกศิษย์เมื่อเขาตายไปแล้ว อ้ีกวนเต้า 
มีความหมายว่า หนทางแห่งความเป็นหนึ่งเดียว (the 
way of unity) ซึ่งมิได้สื่อแค่การรวมหลายศาสนาเข้า
ด้วยกันเท่านั้น (syncretic doctrine) แต่ยังหมายถึง
การได้กลับสู่ภาวะเดิมแท้ ที่ไปรวมกับพระมารดาหรือ
โพธิจิตดั้งเดิม 

ธรรมะได้เผยแผ่ต่อมาถึงรุ่นที่ 2 คือ จาง เทียนหรัน 
(Zhang Tianran: 1889-1947) ในปี ค.ศ. 1935 สมาชิก
ของอนุตตรธรรมได้เข้าร่วมกับกองทัพญี่ปุุน จึงถูกรัฐ
ปราบปรามและต้องเผยแผ่อย่างลับ ๆ อีกครั้ง เมื่อ   
จาง เทียนหรันถึงแก่กรรมด้วยความเจ็บปุวย ซุน ฮุ่ยหมิง 
หรือ ซุน ซู่เจิน (Sun Suzhen) ซึ่งเป็นภรรยาได้เผยแผ่    
ธรรมต่อ และเชื่อว่าช่วงปลายทศวรรษ 1950 อนุตตรธรรม
ได้หมดไปจากจีน โดยได้เติบโตในไต้หวันและประเทศ
อ่ืน ๆ ที่มีชาวจีนโพ้นทะเลได้อพยพหรือทําการค้าอยู่ 
ยุคสุดท้ายของพระศรีอาริย์นี้ โลกจะถูกภัยธรรมชาติ
ทําลายล้าง แต่พระแม่องค์ธรรมก็โปรดเมตตา ช่วยเปิด
ธรรมเพ่ือให้เราได้บําเพ็ญและบรรลุธรรมไปได้ ย้ําว่า 
อนุตตรธรรมไม่ได้ต้องการแก้ป๎ญหาวิกฤติโลกนี้ให้เป็น
โลกที่ไร้ภัยพิบัติ เพราะนี่ เป็นกฏสวรรค์ เขาแค่ทํา
หน้าที่พาคนให้พ้นไปจากโลกที่น่ากลัวนี้ ให้รีบตื่นตัว
และเร่งบําเพ็ญธรรมเพ่ือกลับบ้าน (Anuttaradhamma, 
2011, pp. 9-11) ดังนั้น อนุตตรธรรมจึงไม่ใช่ลัทธิ  
พระศรีอาริย์ (utopia) ทั่วไปในแบบที่คนเข้าใจ 

 
การยอมรับจากรัฐบาลและองค์กรอื่น ๆ  

 หากยึดเอาตามพัฒนาการข้างต้น อาจทําให้
เชื่อได้ว่า อนุตตรธรรมน่าจะเข้าสู่ไทยและอินโดนีเซีย 
(รวมทั้งประเทศในอุษาคเนย์อ่ืน ๆ) ช่วงหลังปี ค.ศ. 1950 
หลักฐานที่อ้างอิงกันในประเทศไทยมีความสอดรับกับ

สมมติฐานนี้ แต่ในอินโดนีเซียเองระบุว่า อนุตตรธรรม
เข้ามาช่วงปี ค.ศ. 1930  ซึ่งต้องยอมรับว่าการเดินทางของ
ชาวจีนโพ้นทะเลมีมาก่อนปี ค.ศ. 1950 จริง ในหนังสือ 
“พระคุณฟูา” ฉือซิน จิตเมตตา ได้เขียนว่า ปี ค.ศ. 1987 
(พ.ศ. 2530) นักเผยแผ่ธรรมชาวไต้หวันได้เข้ามาสั่งสอน
อนุตตรธรรมในจังหวัดมุกดาหาร (Jitmetta, 2019, p. 4) 
อนึ่ง ต้องไม่ลืมว่า หนังสือเล่มนี้มีเปูาหมายเพ่ือสอนธรรม 
ไม่ใช่เพ่ือวิเคราะห์ข้อมูลทางประวัติศาสตร์ ช่วง พ.ศ. 
ที่ถูกกล่าวถึงอาจเป็นช่วงเวลาโดยประมาณที่อนุตตรธรรม
เข้าสู่ไทย อีกอย่างหนึ่ง รูปป๎้นพระศรีอริยเมตไตร  
ขนาดใหญ่ บริเวณหน้าถ้ําของวัดมัชฌิมภูมิ จังหวัดตรัง 
ถูกสร้างตั้งแต่ ค.ศ. 1989 (2532) นั่นหมายความว่า 
อนุตตรธรรมอาจเข้าสู่ไทยหลังปี ค.ศ. 1950 จริง หากยืนยัน
จากหลักฐานที่พอจะเข้าถึงได้ นี่เป็นจุดอ่อนสําคัญข้อหนึ่ง
ของงานชิ้นนี้ แม้จะสัมภาษณ์ผู้อาวุโสของอนุตตรธรรม
หลายท่าน แต่ก็ไม่ได้ข้อมูลทางประวัติศาสตร์นี้ และ
ต้องย้ําว่า อนุตตรธรรมที่ศึกษานี้เป็นศาสนาใหม่ ซึ่ง
เป็นคนละกระแสกับความเชื่อเรื่องโลกพระศรีอาริย์ที่มี
มายาวนานในพุทธกระแสหลักทุกนิกาย เช่น การเกิดกบฏ
เจ้าอนุวงศ์ (พ.ศ. 2369-2371) ที่อ้างเรื่องโลกพระศรีอาริย์
เป็นต้น ดังนั้น จึงไม่สามารถอ้างเหตุการณ์ประวัติเหล่านั้น
เพ่ือยืนยันการเข้ามาของอนุตตรธรรมในไทยได้ ความ
แตกต่างของความเชื่อพระศรีอาริย์ในพุทธกระแสหลัก
กับอนุตตรธรรมที่เป็นศาสนาใหม่คือ ผู้เชื่อพุทธกระแสหลัก
ยังคงเป็นพุทธ ปฏิบัติตามความเชื่อพุทธทั่วไป ขณะที่
อนุตตรธรรมมีรูปแบบพิธีกรรมเป็นอัตลักษณ์ของตัวเอง  

อินโดนีเซียมีการบันทึกว่า หมอฟ๎นชาวฮกเกี้ยน
จากไต้หวัน ชื่อ ทัน พิก หลิง (Tan Pik Ling) ได้เดินทาง
เข้าสู่อินโดนีเซียตั้งแต่ปี ค.ศ. 1930 ตั้งวัดแห่งแรกของ
อนุตตรธรรม (ซึ่งชาวพุทธอินโดนิยมเรียกว่า ไมตรียะ 
หรือ Maitreya) ขึ้นในปี ค.ศ. 1950 ชื่อวัด Chiao Kuang  



Khwanta Hnuplong and Jesada Buaban 

 Walailak Abode of Cultural Journal  2020; 20 (2)               107 

ที่เมือง มาลัง เกาะชวา จึงสันนิษฐานได้ว่า สมาชิกหรือ
แนวคิดของอนุตตรธรรม สามารถเผยแผ่เข้าสู่ภูมิภาคอ่ืน 
ได้ตลอดเวลา โดยไม่ต้องรอให้ถูกกวาดล้างจากจีน 
เพราะการเดินทางของผู้คนเกิดขึ้นตลอด ชาวพุทธเป็น
ชนกลุ่มน้อยในอินโดนีเซีย คือมีประชากรรวมอยู่ที่ 
1,700,000 คน  และประกอบด้วยองค์กรพุทธที่รัฐ
รับรองถึง 13 องค์กร หนึ่งในนั้นคือ อนุตตรธรรมหรือ
ไมตรียะ (Majelis Pandita Buddha Maitreya Indonesia: 
MAPANBUMI) ได้เป็นองค์กรแรกที่อยู่ในรายชื่อและ
สําคัญมากทั้งในแง่ที่สมาชิกเป็นนักธุรกิจร่ํารวยและ   
มีความสัมพันธ์กับผู้นําสมาพันธ์ชาวพุทธและนักการเมือง
ของอินโดนีเซีย   

ประชากรจํานวน 86% เป็นมุสลิม, 6% เป็น
โปรเตสแตนท์, 3.5% เป็นคาทอลิก, 1.8% เป็นฮินดู, 
1% เป็นพุทธ และราว 0.6%  ไม่ระบุศาสนาชัดเจน 
อาจมีป๎ญหาในการทําสํารวจ แต่นักวิชาการก็เชื่อว่า 
เป็นกลุ่มความเชื่อผีแบบพ้ืนเมือง (Platzdasch, 2014, 
p. 4) ทั้งนี้ สมาพันธ์ชาวพุทธอินโดนีเซีย (Perwakilan 
Umat Buddha Indonesia: Walubi) มีองค์กรพุทธ
ภายใต้การรับรองของรัฐ 13 องค์กร สมาพันธ์นี้ขึ้นตรง
ต่อกระทรวงศาสนา (Ministry of Religious Affairs: 
Mora) องค์กรพุทธอ่ืนๆ ที่ได้รับการรับรองอาทิ เถรวาท 
มหายาน วัชรยาน นิชิเรน เป็นต้น รวมทั้ง ธรรมกาย
จากไทย ซึ่งถูกเถรวาทปฏิเสธไม่ให้เข้าร่วม แต่เพราะรัฐ
ไม่กีดกัน จึงอนุญาตให้ตั้งองค์กรใหม่ ชื่อ Majelis 
Agama Buddha Mahanikaya Indonesia (MBMI) 
ขึ้นในปี ค.ศ. 2016 (Buaban, 2019, pp. 143-144) 

เพราะความที่กรมการศาสนาของไทยไม่ยอมรับ 
ให้ความเชื่อแบบอนุตตรธรรม (และความเชื่อจีนหรือ
ความเชื่อท้องถิ่นอ่ืนๆ) ให้รวมเข้าในศาสนาพุทธ 
สมาชิกเหล่านี้จึงดํารงอยู่ในสถานะมูลนิธิไม่แสวงหา 

ผลกําไร ในแง่หนึ่ง อนุตตรธรรมจึงไม่ได้เงินสนับสนุน
จากรัฐบาล แต่อีกแง่หนึ่ง พวกเขากลับมาเสรีภาพใน
การตีความคําสอนและบริหารองค์กรตัวเองอย่างเป็น
อิสระ และความอิสระนี่เอง ที่ทําให้แตกสาขาออกไป
มากกว่า 10 สาขา ซึ่งมีคําสอนในลักษณะเฉพาะของ
ตนเอง และยากแก่การระบุจํานวนสถานธรรม เพราะ
สถานธรรมจํานวนมากไม่ขึ้นกับองค์กรใหญ่ จากการ
สัมภาษณ์สมาชิกหลากหลายสาขาในปี ค.ศ. 2018 
พวกเขาเชื่อว่า มีสถานธรรมในประเทศไทยมากกว่า 
3,000 แห่ง เพราะมีสมาชิกอยู่เกือบทุกตําบล และ
สมาชิกเหล่านั้นจะรวมตัวกันเปิดบ้านเป็นสถานธรรม 
(ปกติจะไม่มีปูาย) และร่วมกันทําพิธีบูชา ถวายผลไม้ 
เข้าทรงและบรรยายธรรมกัน 

ทั้งนี้ การเพ่ิมขึ้นของสมาชิกอนุตตรธรรมในไทย 
มีความน่าสนใจ ตรงที่ไม่สามารถระบุได้อีกเช่นกันว่า  
มีจํานวนเท่าใด สมจิต ด้วงชู ให้สัมภาษณ์ว่า เพราะคนไทย
จํานวนมากหันมารับธรรม (เข้าพิธีเปิดจุดญาณทวาร 
เสมือนรับศีลเข้าเป็นสมาชิก) แต่ต่อมาก็ไม่ได้มา    
สถานธรรมอีก หรือเป็นสมาชิกของทั้งสองที่ คือวัด
พุทธแบบเถรวาทด้วย แต่อย่างไรก็ตาม อนุตตรธรรม
ในประเทศไทยกําลังเติบโตขึ้นเรื่อยมา เพียงแต่ไม่ไ ด้  
รับความสนใจนัก อาจเพราะไม่ได้เป็นพุทธกระแสหลัก
ที่ปรากฏตามสื่อทีวีและหนังสือพิมพ์ ผู้เขียนเชื่อว่า   
การไม่พยายามปรับคําสอนให้เป็นวิทยาศาสตร์ (ขณะที่
พุทธเถรวาทพยายามทํา เช่น เปรียบเทียบกับวิทยาศาสตร์ 
ดังปรากฏในงานของทันตแพทย์สม สุจิรา (Sujira, 2008)  
เป็นต้น) สื่อว่า อนุตตรธรรมไม่ยอมแลกด้วยการทิ้งคําสอน
เดิมเพ่ือปรับให้เป็นสมัยใหม่ เพราะสิ่งเหล่านั้นอาจทํา
ให้แนวคิดเดิมของเขาผิดเพี้ยนไป 

ทั้งนี้ การดํารงอยู่ของอนุตตรธรรมในประเทศ   
ไทย มักจะจับมือกับองค์กรอ่ืน ๆ ของรัฐเพ่ือทํางาน



Yiguandao:  The New Religious Movement That Needs No Science 

 

 Walailak Abode of Cultural Journal  2020; 20 (2)                108 

สาธารณประโยชน์ เช่น กิจกรรมวันแม่ ที่จัดขึ้นทุกปีโดย
มูลนิธิศูนย์กลางอ๋ีก้วนเต้า-อนุตตรธรรมไทย (บางแค) 
โดยร่วมมือกับสภาสังคมสงเคราะห์ เป็นต้น  ศูนย์กลางใหญ่
ของอนุตตรธรรมยังมีอีก 2 แห่งคือ อาณาจักรธรรม   
ฟาอีฉงเต๋อประเทศไทย (กรุงเทพฯ) และศูนย์กลาง
ธรรมกิจเชียงใหม่ ซึ่งใหญ่โตมาก มีการตีพิมพ์ “อนุสาร
มูลนิธิอ๋ีก๊วนเต้า” เพ่ือสื่อสารกับสมาชิก และบ่อยครั้ง 
การจัดงานใหญ่ก็สะท้อนชัดว่า อนุตตรธรรมพยายาม
สร้างสัมพันธ์กับองค์กรพุทธกระแสหลัก เช่น จัดงาน 
“จิตอาสาสํานึกคุณอ๋ีก้วนเต้าวัฒนธรรมไทยจีน” และ 
“งานรําลึกสํานึกคุณฟาอีฉงเต๋อ สู่รากฐานมั่นคงพัฒนา
สู่ความยั่งยืน” ณ มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
จังหวัดพระนครศรีอยุธยา เมื่อวันอาทิตย์ที่ 13 มกราคม 
พ.ศ. 2562 โดยมีสมาชิกเดินทางมาเข้าร่วมทั้งจาก
ไต้หวัน มาเลเซียและกัมพูชา การบริหารงานของ
อนุตตรธรรมในไทยและอินโดนีเซียมักเลียนแบบจาก
ไต้หวัน มีหน่วยงานย่อยขององค์กรที่เรียกว่า จงอ้ีจื้อป๎น   
8 หน่วยงาน คือ (1) เต้าอู้ หน่วยธรรมกิจ (2) ป๎นอู้ 
หน่วยการศึกษา (3) จงอู้ หน่วยธุรการ (4) ฝูอู้ หน่วยบริการ 
(5) เจี้ยไต้ หน่วยต้อนรับ (6) เหวินซู หน่วยบรรณสาร 
(7) ซุนซื่อ หน่วยโภชนาการ และ (8) เซ่อฝูจู่ หน่วย
สังคมสงเคราะห์ 

อนุตตรธรรมในอินโดนีเซียมีสมาชิกมากใน
ลําดับต้น ๆ เมื่อเทียบกับองค์กรพุทธอ่ืน ๆ อินโดนีเซีย
มี 3,432 วัด (Bimas Buddha, 2016) และราว 500 วัด
เป็นของอนุตตรธรรม ผู้ เขียนลงพ้ืนที่ศึกษาที่เมือง     
มากาส่า ซึ่งเป็นเมืองใหญ่ของเกาะสุลาเวสี มีวัดของ
อนุตตรธรรม 3 วัด สมาชิกรวมทั้งหมดราว 1,500 คน 
หากคิดเป็นสัดส่วนชาวพุทธจาก 1,700,000 คน     
ทั่วประเทศ ก็มีสมาชิกของอนุตตรธรรมราว 500,000 คน 
อนึ่ง เพราะความที่สมาชิกอนุตตรธรรมของอินโดนีเซีย

เป็นคนจีน (99%) และมีฐานะดี แต่ละวัดจึงยิ่งใหญ่
และเป็นศูนย์รวมของนักธุรกิจที่เชื่อมโยงกับจีนและ
ไต้หวัน  วัดถูกออกแบบอย่างทันสมัย มักเป็นอาคาร
พาณิชย์ขนาดใหญ่ สูง 5 ชั้น หรือกรณีของวัด Mahavihara 
Maitreya ในเมือง เมดาน เกาะสุมาตรา เป็นวัดที่ใหญ่
ที่สุดในอินโดนีเซีย และเชื่อว่า เป็นวัดอนุตตรธรรมที่
ใหญ่ที่สุดในอุษาคเนย์ เป็นแหล่งท่องเที่ยวสําคัญของ
เมืองเมดานอีกด้วย อย่างไรก็ตาม ความเป็นหนึ่งเดียวกัน
ของอนุตตรธรรมในอินโดนีเซียมีมากกว่าไทย อาจเพราะ
เหตุผลที่สมาชิกในอินโดนีเซียมักจํากัดอยู่ในหมู่ชาวจีน 
ขณะที่ไทยต้องหาสมาชิกใหม่ซึ่งไม่ใช่ชาวจีน ประเด็นนี้
จะอภิปรายในหัวข้อถัดไป 

แม้ไต้หวันจะรับรองอนุตตรธรรมเป็นหนึ่งใน
พุทธศาสนา แต่นักวิชาการเช่น Kuo Cheng-tian ซึ่ง
เขียนหนังสือ Religion and Democracy in Taiwan 
ก็มิได้จัดให้อนุตตรธรรมอยู่ในหมวดพุทธศาสนา แต่เป็น
ความเชื่อท้องถิ่น (folk beliefs) (Kuo, 2009) สิ่งนี้
สะท้อนว่า นักวิชาการจํานวนหนึ่งก็มองว่า อนุตตรธรรม
ไม่ใช่พุทธศาสนา ซึ่งตรงกับการให้สัมภาษณ์ของ Teddy 
ในปี ค.ศ. 2019 สมาชิกอนุตตรธรรมที่สุลาเวสีว่า เขาเอง  
ก็ไม่อยากระบุว่าอนุตตรธรรมเป็นพุทธ แต่ที่ถูกจัด    
ให้เป็นพุทธ เพราะรัฐบาลอินโดนีเซียรับรองเพียง 6 
ศาสนาใหญ่ อนุตตรธรรมจึงเหมือนถูกบีบให้เป็นพุทธ
ไปในตัว 

แต่แม้อนุตตรธรรมในอินโดนีเซียจะเป็นองค์กร
ใหญ่ที่รับรองโดยรัฐ ก็ใช่ว่าลัทธินี้จะได้รับการยอมรับ
จากชาวพุทธกลุ่มอ่ืน ๆ พวกเขาถูกโจมตีว่าเป็นคําสอน
แปลกปลอม ด้วยเหตุผลเดียวกับที่ใช้ในไทยคือ ยุคนี้ยัง
มิใช่ยุคของพระศรีอาริย์ (โปรดดูวีกิพีเดียภาษาไทย    
ซึ่งเปรียบเทียบ อนตุตรธรรมกับเถรวาท สันนิษฐานว่า 
ผู้เขียนหลักคงเป็นชาวเถรวาท) แต่ทั้งนี้ สมาชิกอนุตตรธรรม



Khwanta Hnuplong and Jesada Buaban 

 Walailak Abode of Cultural Journal  2020; 20 (2)               109 

ได้จัดกิจกรรมทางวิชาการ เช่น งานสัมมนาเรื่องคนจีน
ในสุลาเวสี เมื่อเดือนมีนาคม ปี ค.ศ. 2019 ในนามสมาคม
เอกภาพชาวพุทธอินโดนีเซีย (permabudhi) โดยได้รับ
ความร่วมมือจากองค์กรพุทธอ่ืน ๆ ด้วยการพยายาม
จัดรูปแบบกิจกรรมที่เป็นทางโลก มีส่วนช่วยอย่างมาก
ในการสร้างความยอมรับให้แก่องค์กร นี่อาจถือเป็น
การปรับตัวเพ่ือรับกับความเป็นสมัยใหม่ในแง่การ
ขับเคลื่อนองค์กร แต่ก็มิ ใช่การปรับพิธีกรรมและ      
คําสอน เพราะอนุตตรธรรมมีพิธีกรรมที่ค่อนข้างตายตัว
และเป็นสากลในแง่ที่ทําแบบเดียวกันในทุกประเทศ 
 
การไม่เน้นวิทยาศาสตร์  

หัวข้อนี้จะบรรยายถึงการตีความคําสอนของ
อนุตตรธรรม ซึ่งมักไม่ต้องเชื่อมโยงกับวิทยาศาสตร์   
แต่กลับเป็นอานุภาพของธรรมะที่มีมากกว่า ซึ่งการ
ยืนยันด้วยการเข้าทรงก็เป็นเครื่องมือที่ทรงพลังอย่างหนึ่ง 
สามารถใช้เป็นสิ่งยึดเหนี่ยวสมาชิกได้ 

 
3.1 ความเรียบง่ายและน่าสนใจของพิธีกรรม 
  การเปลี่ยนจากการกราบ นั่งพับเพียบหรือ   
นั่งสมาธิแบบพุทธดั้งเดิม มาเป็นการนั่งชันเข่าบน
อาสนะสูง ถือเป็นเทคโนโลยีใหม่อย่างหนึ่ง ที่อนุตตรธรรม 
(ซึ่งเลียนแบบจากลัทธิบัวขาว) ใช้เพ่ือลดความลําบาก
ในการประกอบพิธีกรรมลง ผู้สูงอายุสามารถทํากิจกรรม
ดังกล่าวได้ง่ายขึ้น  (Naquin, 1976, p. 26) ยิ่งกว่านั้น 
ขณะที่พุทธดั้งเดิมเชื่อว่าต้องใช้การนั่งสมาธิและอาจ
ต้องออกบวชเพ่ือปฏิบัติได้เต็มที่ อนุตตรธรรมกลับสอน
ให้ทําพิธีกรรมแบบเรียบง่าย และไม่จํา เป็นต้องทํา
สมาธิเช่นนั้น หากแต่เริ่มด้วยการเปิดจุดญาณทวาร
ผ่านพิธีการรับธรรม การเปิดจุดญาณทวาร เป็นเหมือน
การเปิดจิตเดิมแท้ อยู่บริเวณศูนย์กลางกาย ซึ่งหมายถึง

ระหว่างคิ้ว ชาวอนุตตรธรรมเชื่อว่า องค์ธรรมะมารดา
พระผู้สร้างได้โปรดประทานจุดนี้ไว้ให้เป็นประตูทางผ่าน 
ให้จิตญาณกลับคืนไปยังฟูา (หรือสู่สุญญตา หรือ วิมุตติ
ภาวะ) เดิมของตน ในอินเดียมีความเชื่อเช่นนี้มาก่อน 
โยคีบางกลุ่มเชื่อว่ามนุษย์สามารถเข้าถึงพระเจ้าหรือ
พระพรหมได้ ด้วยการฝึกสมาธิเพ่ือเปิดตาที่สาม ซึ่งอยู่
ระหว่างคิ้วนี้ ตรงที่เป็นที่ออกของวิญญาณซึ่งเรียกว่า 
Dark Pass (Naquin, 1976, p. 28) และต่อมาก็เริ่ม
บําเพ็ญด้วยการงดกินเนื้อสัตว์ ช่วยงานสถานธรรม 
ฝึกฝนจิตให้มีเมตตากรุณาและทํางานเพ่ือช่วยเหลือ
เพ่ือนมนุษย์ ด้วยการพาสมาชิกใหม่เข้ามาสู่ธรรมะที่
ถูกต้อง (วิถีอนุตตรธรรม) ก็จะพ้นทุกข์ได้ในชาตินี้ 
เหตุผลหนึ่งที่ลัทธิบัวขาวต้องปรับตัวใหม่มีคําสอนที่
เรียบง่ายและเป็นฆราวาสมากขึ้น อาจเพ่ือหนีภัย
การเมืองช่วงราชวงศ์ชิง เพราะถูกกล่าวหาว่าเป็นพวก
นอกรีต จึงต้องทําให้คําสอนปฏิบัติตามได้ง่ายโดย     
ไม่จําเป็นต้องมีวัดหรือพระ โดยจะใช้ระบบอาจารย์ -  
ลูกศิษย์ (ในแบบฆราวาส) แทน 

การอธิบายเช่นนี้ เป็นกระแสทวนกลับในการ
ปฏิบัติธรรม นั่นคือ พุทธเถรวาทเชื่อว่า เมื่อเร่งความเพียร
ปฏิบัติมากเข้า สติป๎ญญาจะเพ่ิมพูน จนญาณบังเกิดขึ้น
ในที่สุด เสมือนตาอีกดวงที่เห็นไตรลักษณ์ได้ปรากฎขึ้น 
อนุตตรธรรมอธิบายว่า ยุคนี้ผู้คนมีเวลาน้อยและถูก   
ภัยธรรมชาติบีบคั้น จะให้ใช้เวลานานเช่นนั้นไม่ได้ 
สวรรค์เบื้องบนจึงเมตตา ส่งเทพเจ้าจี้จง เจ้าแม่กวนอิม 
และกวนอู ลงมาช่วย ด้วยการเปิดจุดญาณให้ก่อน เมื่อ
เปิดแล้ว การบําเพ็ญเพ่ือเข้าถึงสัจธรรมก็ง่ายขึ้นเพราะจะ
ไม่ต้องลองผิดลองถูกอีก (Jitmetta, 2019,  pp. 26-30) 

แม้พิธีกรรมทางศาสนาจะดูเรียบง่าย แต่การ
จัดกิจกรรมใหญ่ในแต่ละครั้ง จะดําเนินไปด้วยความ
ยิ่งใหญ่ที่ดูประทับใจ พิธีเปิดงานจะมีสมาชิกยืนสองข้างทาง



Yiguandao:  The New Religious Movement That Needs No Science 

 

 Walailak Abode of Cultural Journal  2020; 20 (2)                110 

เพ่ือปรบมือ ไหว้ และต้อนรับคนที่เดินทางมาร่วมงาน 
ผู้เขียนสันนิษฐานว่า พิธีเช่นนี้น่าจะได้จากฉือจี้ (Tzu 
Chi) และยังมีการเต้น รําธง แสดงละครใบ้ด้วยเพลงสั้น ๆ 
โดยสมาชิกและเด็กมัธยมจากโรงเรียนที่พวกเขามี
เครือข่ายด้วย อย่างไรก็ตาม ความแตกต่างระหว่างไทย
และอินโดนี เซียก็ เห็นได้ชัดจากกิจกรรมเหล่ านี้    
ขณะที่อินโดนีเซียมีสมาชิก 99% เป็นคนจีนอยู่แล้ว 
วัฒนธรรมของเขาจึงคล้ายกัน แต่อนุตตรธรรมในไทย
ต้องหาสมาชิกที่ต่างชาติพันธุ์ ในงานของแต่ละภาคจึงมี
การรําท้องถิ่น เช่น ในวันเปิดสถานธรรมของภาคอีสาน
จะมีหมอลํา หากในภาคใต้ก็จะมีมโนห์รา เป็นต้น     
แต่ต้องเน้นว่า การปรับเหล่านั้น เป็นแต่เพียงกิจกรรม
ทั่วไปเท่านั้น ส่วนพิธีกรรมศาสนา ก็ยังรักษาความเป็น   
อัตลักษณ์ไว้เช่นที่ทํากันทั่วโลก 

พิธีกรรมของอนุตตรธรรมเริ่มด้วยการถวาย
ผลไม้แก่สิ่งศักดิ์ จากนั้นเป็นการจุดธูปถวายพระศรีอาริย์
และกราบหลายร้อยครั้ง โดยมีการบรรยายพิธีกรรม 
แต่ละช่วงเป็นภาษาจีนเท่านั้น ผู้นํามักเป็นเจ้าของ
สถานธรรมซึ่งเป็นชาย ส่วนพิธีกรมักเป็นหญิง พิธีกรรม
ไหว้พระประจําวันอยู่ที่ราว 10 นาที แต่ถ้าเป็นวันสําคัญ
จะนานขึ้นและต่อด้วยการบรรยายธรรมอีกหนึ่งชั่วโมง 
หากมีการเขียนกระดาน ก็มักเขียนด้วยภาษาจีนซึ่งเป็น 
keyword สั้น ๆ แล้วอธิบายด้วยภาษาท้องถิ่น การไม่
ใช้อาหารหวานคาวในพิธีเป็นสัญลักษณ์หนึ่งที่ทําให้    
ดูเรียบง่ายและสะอาด ผลไม้ส่วนใหญ่จะเป็นแอปเปิ้ล 
ซึ่งเมื่อเสร็จพิธี จะถูกแจกจ่ายให้กับผู้มาเข้าร่วมพิธี 
(พร้อมกับอาหารเจที่สถานธรรมปรุงขึ้น) ในอินโดนีเซียเอง 
วัดของอนุตตรธรรมมักจะอยู่ในชุมชนชาวจีน เมื่อเสร็จ
พิธีกรรม จะมีมุสลิมจํานวนหนึ่งมารอรับอาหารและ
ผลไม้ด้วย  

ในวัดอนุตตรธรรมของอินโดนีเซีย บริเวณโต๊ะ
บูชาจะมีเฉพาะรูปป๎้นของพระศรีอาริย์ (มักนําเข้าจาก
ไต้หวัน) และสัญลักษณ์อักษรหมู่ที่ เป็นสัญลักษณ์    
ของเจ้าแม่องค์ธรรม ขณะที่สถานธรรมของไทยยังมี
พระพุทธรูปศากยมุนี เจ้าแม่กวนอิม พระอรหันต์จี้กง 
และกวนอูอีกด้วย สันนิษฐานว่า การต้องมีพระพุทธรูปไว้ 
ทั้งที่หมดยุคของพระพุทธโคดมไปแล้ว ตามความเชื่อ
ของอนุตตรธรรม ก็เพ่ือทําให้คนไทยซึ่งเป็นสมาชิกใหม่
ได้อุ่นใจ ว่าตนไม่ได้ออกนอกรีต สิ่งนี้อาจเป็นเหตุผล
เดียวกับกลุ่มโยเรฯ ซึ่งเป็นลัทธินําเข้าจากญี่ปุุน มีการ
ให้แสงธรรมเพื่อรักษาโรคเป็นต้นด้วย เมื่อสมาชิกจะทํา
พิธีกรรมสวดมนต์ ก็จะใช้คําว่า “ไหว้พระ” เพ่ือให้สมาชิก
รู้สึกว่าพวกเขาไม่ได้ทรยศต่อพุทธศาสนากระแสหลัก 
ความแตกต่างของการจัดที่บูชาเป็นต้นนี้สะท้อนให้เห็น
ถึงการต้องปรับตัวให้เข้ากับสมาชิกของที่นั้น ซึ่งในไทย
และอินโดนีเซียก็แตกต่างกัน 

วิทยาศาสตร์อาจถูกมองว่าเป็นคู่ตรงกันข้าม
กับศาสนา แต่ปรากฏการณ์ที่ผ่านมาพิสูจน์ให้เห็นว่า 
ศาสนาเองมีไหวพริบในการปรับตัว ด้วยการเอา
วิทยาศาสตร์มาอธิบายคําสอนตนเอง หนังสือประเภทนี้ 
จึงเกิดขึ้นมากมาย เช่น Science and Islam โดย Muzaffar 
Iqbal (2007), Christianity and science โดย John Haught 
(2014) หรือในสังคมไทยเองก็จะมี  พุทธศาสนาในฐานะ
เป็นรากฐานของวิทยาศาสตร์ โดย ปยุตฺโต (Payutto, 
1992) ไอน์สไตน์พบ พระพุทธเจ้าเห็น โดย ทันตแพทย์สม 
สุจีรา (Sujira, 2008) ดังนั้น ไม่ว่าวิทยาศาสตร์จะก้าวหน้า
แค่ไหน ก็ยิ่งช่วยทําให้ศาสนาของตนชัดยิ่งขึ้น แต่
อย่างไรก็ตาม มีศาสนาอีกแบบหนึ่ง ซึ่งไม่จําเป็นต้องพ่ึง
การตีความเช่นนั้น ดังกรณีของอนุตตรธรรม ที่จะ
ยืนยันการเข้าทรงสอนธรรมหรือยืนยันจากผีบรรพบุรุษ



Khwanta Hnuplong and Jesada Buaban 

 Walailak Abode of Cultural Journal  2020; 20 (2)               111 

มาบอกเล่าประสบการณ์ พิธีกรรมนี้ไม่ได้ทําให้สมาชิก
ของพวกเขาลดลง ดัง 3 ตัวอย่างต่อไปนี้ 

งานประชุมธรรมขั้นวิริยะญาณ ณ พุทธสถาน
เทียนอุ๋ย หาดใหญ่เมื่อวันที่ 24 ตุลาคม 2554 พุทธสถาน   
รู้แจ้งคุณธรรม มีการเข้าทรงพุทธบริกร (คนทํางานใน
สถานธรรม) ซึ่งเป็นผู้ชาย โดยพุทธะจี้กง ให้คนถือไมค์
จ่อปากท่าน เมื่อเข้าทรงแล้วก็แทนตัวเองว่าปูุ และแสดงตน
เป็นคนแก่ พูดภาษาไทย เตือนให้สมาชิกสนใจธรรมะ 
ไม่ประมาท สิ่งศักดิ์สิทธิ์คอยช่วยเหลืออยู่ และเน้นย้ํา
ให้ดูแลพ่อแม่ ดูแลอาณาจักรธรรม (Big Nirvana, 2011) 
เช่นเดียวกับการเข้าทรงเขียนกระบะทรายในเปิด  
สถานธรรมไท่เย่าเหลียน สิ่งนี้มักเกิดขึ้นในพิธีกรรม
ใหญ่ ๆ ปกติจะเป็นเด็กผู้หญิงมัธยมสองคน ซึ่งเป็น
พุทธบริกรที่ชํานาญ คนหนึ่งเข้าทรงเขียน อีกคนทํา
หน้าที่ลบและอ่านคํานั้นออกมา ผู้มาเข้าทรงก็คือจี้กง
โดยบอกว่าตนรับบัญชาจากพระอนุตตรธรรมมารดา 
ภาษาเขียนดูจะอ่านยาก แต่คนอ่านก็อ่านออกมาได้
และมักเป็นกลอนมีสัมผัสเล็กน้อย (Big Nirvana, 2011) 
ความน่าสนใจของอนุตตรธรรมในการอ้างความพิเศษ
ของผู้รับธรรม (และสําเร็จธรรม) อย่างหนึ่งคือ เมื่อตายไป 
ร่างกายจะไม่แข็ง แม้ผ่านไปหลายวันก็ไม่เน่าเหม็น 
เหมือนคนนอนหลับทั่วไป คลิปเช่นนี้ถูกนําเสนอจน
เหมือนจะกลายเป็นอัตลักษณ์หนึ่ง แต่อธิบายว่าเป็น
อานุภาพของธรรมะ โดยไม่โยงกับความรู้ทางวิทยาศาสตร์ 
ใด ๆ (Choiypaeypraetham, 2015) 

ประการสําคัญคือ อนุตตรธรรมไม่เน้นการ
สร้างสังคมอุดมคติเ พ่ือรอพระศรีอาริย์  ( utopian 
community) ในแบบที่กบฏอีสานและล้านนาในอดีต
ทํากัน เพราะลัทธิอนุตตรธรรมเชื่อว่าโลกกําลังจะ 
สิ้นสุดลง หน้าที่ของเขาคือการช่วยให้สรรพสัตว์บรรลุธรรม
ให้เร็วที่สุด หากเทียบกันแล้ว ธรรมกายและพุทธเถรวาท

กระแสหลัก ยังมีมิติของการสร้างชุมชนอุดมคติมากกว่า 
เพราะวางอยู่บนแนวคิดที่ว่า โลกมนุษย์นี้ยังมีอีกยาวนาน 
และยากที่จะบรรลุธรรม การรักษาศีลและปฏิบัติบ้าง    
ในชาตินี้จึงเป็นการสร้างภพชาติที่ดีกว่าในอนาคต     
ในแง่นี้ อนุตตรธรรมไปไกลกว่ามาก อาจเป็นเพราะรับ
เอาแนวคิดของเซ็นและวัชรยาน (บรรลุเร็วดุจสายฟูา) 
จิตพุทธะจึง เป็นสิ่ งหนึ่ งที่ทุกคนมีและถูกปลุกให้       
หันมารื้อฟ้ืนกันในชาตินี้ (Resting Mind Channel, 2019) 
อย่างไรก็ตาม แม้ไม่เน้นการสร้างชุมชนในอุดมคติ แต่ก็
ใช่ว่าอนุตตรธรรมจะเน้นความเป็นป๎จเจก (individualism) 
ไม่มีมิติของความเป็นชุมชน เพราะยังสอนให้อุทิศตน
เพ่ือส่วนรวมและรวมกลุ่มกันทําบุญในอนุตตรสถาน 
ฉะนั้น หากใช้กรอบคิดเรื่องความเป็นสมัยใหม่ที่มา
ควบคู่กับป๎จเจกนิยม อนุตตรธรรมเองก็อยู่นอกเงื่อนไขนี้ 
และเป็นไปตามข้อเสนอของ Dickhardt (2014, p. 61)  
ที่ว่า เอเชียอาจไม่รับกับค่านิยมเรื่องความเป็นป๎จเจก
เช่นที่เกิดในตะวันตก อย่างไรก็ตาม การตีความให้การ
บรรลุธรรมเกิดขึ้นได้ในชาตินี้ อาจถือเป็นพัฒนาการ
อย่างหนึ่งของพุทธศาสนาเองที่ปรับให้น่าสนใจมากขึ้น 
สําหรับชาวเถรวาท สิ่งนี้เกิดขึ้นอย่างเป็นรูปธรรมช่วง
ราวปี ค.ศ. 1950 ที่กระแสวิป๎สสนาของพม่าโด่งดังขึ้น
เพ่ือชูกระแสบรรลุได้ในชาตินี้ (Hansen, 2007)  

จึงกล่าวได้ว่า อนุตตรธรรม ไม่ใช่ลัทธิพระศรีอาริย์
ที่ต้องสร้างชุมชนคุณธรรมเพ่ือเตรียมต้อนรับการเสด็จ
มาของผู้นําที่จะทําให้มนุษย์ทุกคนเท่ากันและใช้ชีวิต  
ที่อุดมสมบูรณ์ในโลกนี้ หากแต่อ้างว่าเป็นวิถีท่ีประเสริฐ 
(อนุตตร) อันจะนําไปสู่การบรรลุในชาตินี้ การบรรยายธรรม
ของลัทธินี้จึงสื่อไปถึงการที่พระศรีอาริย์แบ่งภาคลงมา
ช่วยเหลือคน เช่น ผ่านร่างของพระธรรมาจารย์ในแต่
ละยุคและสิ่งศักดิ์สิทธิ์ที่เข้าประทับทรงเป็นต้น และ
พระศรีอาริย์จะถูกกล่าวถึงอีกครั้ง กรณีที่ผู้ปฏิบัติ



Yiguandao:  The New Religious Movement That Needs No Science 

 

 Walailak Abode of Cultural Journal  2020; 20 (2)                112 

ปล่อยปละละเลย จนไม่สามารถบรรลุได้ในชาตินี้ เขาก็
จะไปเกิดในดินแดนของพระศรีอาริย์ (เทียบกับสุขาวดี
หรือดุสิตบุรี) คุณวิเศษของการสวดบท “หมีเล่อเจินจิง” 
ซึ่งเป็นบทสวดสําคัญของอนุตตรธรรมก็ถูกเชื่อว่ามี
ประโยชน์ในการช่วยคุ้มภัยต่าง ๆ และหากสวดเป็นประจํา 
แม้จะไม่รู้ความหมายหรือไม่บําเพ็ญประโยชน์อย่างอ่ืน 
ก็จะส่งผลให้เกิดในสุขาวดีได้ (Fang, 2019) ซึ่งก็เป็น
แนวคิดเดียวกับมหายานนิกายต่าง ๆ เช่น นิชิเรน เป็นต้น 
และจะบรรลุธรรมในที่นั่น แต่นั่นเป็นตัวเลือกสุดท้าย
ซึ่งอนุตตรธรรมไม่ได้เน้น  

การแบ่งภาคมาสอนธรรมเป็นเรื่องที่รับไม่ได้
ในพุทธเถรวาท เพราะหากกลับมาสู่โลกมนุษย์นี้ ย่อม
หมายถึงยังมีกิเลสที่จะต้องบําเพ็ญตนให้บริสุทธิ์อยู่ 
ขณะที่วัชรยานเชื่อต่างออกไป เพราะผู้กลับชาติมาช่วยโลก 
(tulku) เช่น ดาไลลามะ ถือเป็นผู้ปฏิบัติจนหมดกิเลสแล้ว 
แต่เพราะความเมตตากรุณา ทําให้เขาเลือกที่จะไม่ทิ้ง
โลกไป (Sangkhawichitra, 2019, p. 68) สําหรับอนุตตรธรรม 
พระศรีอาริย์ไม่ได้กลับชาติมาเกิด แต่ให้พระธรรมาจารย์
และสิ่งศักดิ์สิทธิ์เช่น จี้กงและเจ้าแม่กวนอิมเป็นผู้ช่วยสอน 
และการใช้ร่างต่าง ๆ มาสอนธรรมก็สามารถเกิดขึ้นได้
พร้อมกันหลายร่างในหลายพ้ืนที่ โดยมักเปรียบเทียบ
กับแสงของดวงจันทร์ ที่ไม่ว่าจะอยู่ส่วนไหนของโลก    
ก็สามารถรับแสงนั้นได้ (Anuttaradhamma, 2012) 
แน่นอนว่า การอ้างว่าสิ่งศักดิ์สิทธิ์มาเข้าทรงเพ่ือสอนธรรม
เป็นเรื่องไม่สมเหตุสมผลตามหลักวิทยาศาสตร์ แต่
ประเด็นนี้ชี้ให้เห็นว่า ศาสนาทั้งหลาย โดยเฉพาะกรณี
ของอนุตตรธรรมซึ่งเป็นขบวนการทางศาสนาใหม่และ
ยังทําพิธีกรรมเช่นนี้อยู่ ไม่จําเป็นต้องสนใจนิยามความ
เป็นสมัยใหม่ท่ีสังคมขีดกรอบให้ 
 
 

พระพุทธโคดมในทัศนะของอนุตตรธรรม 
  ดังเกริ่นไปแล้วว่า อนุตตรธรรมคือการเปิดตา
หรือญาณให้ก่อนการลงมือปฏิบัติธรรม ซึ่งต่างจากอดีต
ที่ผู้ปฏิบัติต้องบําเพ็ญก่อน และญาณจะเปิดเองภายหลัง 
การรับธรรมจึงเป็นบันไดขั้นแรกท่ีเราจะรับรู้ถึงญาณฟูา
หรือพุทธจิตได้ ไม่เพียงแค่นั้น วิธีการบรรลุธรรมของ
พระพุทธเจ้า (สิทธัตถะ) เองก็แตกต่างไปจากความเชื่อ
ของพุทธกระแสหลัก นั่นคือ การบรรลุธรรมของพระองค์
ไม่ได้เกิดข้ึนเพราะการทําอานาปานสติ แต่พระพุทธเจ้า
ทีป๎งกร (พระพุทธเจ้าในอดีต) ได้แสดงให้ท่านเห็นดาว
ประกายพรึก เพ่ือเตือนใจว่าไม่ควรบําเพ็ญทุกกรกิริยา 
หากแต่ต้องคํานึงถึงจิตเดิมแท้ที่ส่องสว่างอยู่ เสมอ   
และเมื่อเข้าใจภาวะจิตเดิมแท้นั้น พระองค์ก็ได้บรรลุธรรม
และจุดญาณทวารก็เปิดออก จุดอุณณาโลมตรงหน้าผาก 
เป็นสัญลักษณ์ของจุดญาณทวาร ซึ่งการรับธรรมก็คือ
การเปิดตาตรงจุดนั้นนั่นเอง เมื่อบรรลุธรรม พระองค์ก็
ตรัสคําว่า พุทฺธํ สรณํ คจฺฉามิ เพ่ือสื่อนัยว่า พระองค์ก็
เคารพพระพุทธเจ้าซึ่งเป็นจิตเดิมแท้ที่มีอยู่ด้านใน 
(Wanna, 2019, pp. 15-30) จะสังเกตว่า เรื่องเหล่านี้
แม้จะดูไม่คุ้นเคยในหมู่ เถรวาท แต่หากใช้แนวคิด
มหายานเรื่องจิตเดิมแท้ จะทําให้เข้าใจและรับฟ๎งได้   
ไม่ยาก แต่อย่างน้อยก็สะท้อนว่า อนุตตรธรรมเองก็มี
วิธีสร้างอัตลักษณ์ใหม่เพ่ือปะทะกับพุทธกระแสหลัก
เช่นกัน  

อย่างไรก็ตาม ผู้เขียนเชื่อว่า พุทธกระแสหลัก
ก็มีความพยายามอย่างมากในการกลืนอนุตตรธรรม 
ตัวอย่างหนึ่งที่เห็นได้ชัดคือ การเปลี่ยนชื่อพระศรีอาริย์
ให้เป็นพระสังกัจจายน์ (มหากัจจายนะ) ของเถรวาทไปเสีย 
พระองค์นี้มีลักษณะอ้วน ยิ้มแย้มแจ่มใส ถือถุงเงิน/
ทอง ซึ่งเป็นตัวแทนของพระศรีอาริย์ ความอ้วนและ
ทรัพย์สินเงินทองเป็นสัญลักษณ์ของความมั่งคั่งในยุค



Khwanta Hnuplong and Jesada Buaban 

 Walailak Abode of Cultural Journal  2020; 20 (2)               113 

พระศรีอาริย์  ในจังหวัดตรัง สันนิษฐานว่ารูปป๎้น
พระสังกัจจายน์มีขึ้นในราว ปี ค.ศ. 1950 บนภูเขา
วัดมัชฌิมภูมิ ผู้คนบริเวณนั้นเรียกท่านว่า พระสังกัจจายน์ 
และเมื่อชํารุด ก็ได้สร้างองค์ใหม่ขึ้นซึ่งมีรูปลักษณ์แบบ
เดียวกันบริเวณหน้าวัดในปี ค.ศ. 1990 ซึ่งต้องยอมรับ
ว่าการบูชาพระที่มั่งคั่งเพ่ือให้ได้ทรัพย์สินเงินทอง ไม่ใช่
แนวคิดของเถรวาทเดิม (เพราะขัดกับวินัยของเถรวาท) 
และไม่มีเรื่องราวในคัมภีร์ที่ระบุว่าพระมหากัจจายนะ 
มีรูปร่างอ้วน หรือหากจะตีความให้มีได้ จุดเด่นด้าน 
การมีลาภก็เป็นของพระสีวลี จึงกล่าวได้ว่า รูปป๎้นเช่นนั้น
เป็นพระศรีอาริย์นั่นเอง แต่ถูกเปลี่ยนชื่อเมื่อใด ยังไม่
สามารถสืบค้นได ้

ผู้เขียนขอขอบคุณ อ.อภิญญา เฟ่ืองฟูสกุล    
ที่แนะนําว่า (1) ตามประวัติศาสตร์ประติมานวิทยา   
ไม่พบว่าพระศรีอาริย์มีรูปร่างอ้วน แต่การทําให้รูปป๎้นอ้วน
อาจเกิดในยุคราชวงศ์ซ่ง ซึ่งมีพระภิกษุที่สร้างปาฏิหาริย์ 
ให้คนเชื่อว่าเป็นนิรมานกายของพระศรีอาริย์ ผู้คนจึง
ป๎้นรูปพระศรีอาริย์ที่อ้วนขึ้นตามนั้น (2) รูปร่างที่อ้วน
กลับเป็นรูปของพระกัจจายนะของเถรวาทผู้ซึ่งแปลงกาย 
ให้อ้วนเพ่ือทําลายความสวยงามที่ทัดเทียมกับพระพุทธเจ้า 
แต่ชาวจีนมหายานตั้งแต่ยุคก่อนสมัยใหม่ก็บูชาสององค์  
นี้แบบเรียกชื่อปะปนกันไป (Khachajiwa, 2002) อย่างไร   
ก็ตาม ผู้ เขียนขอยืนยันว่า (1) ตามประวัติศาสตร์    
พระศรีอาริย์จะอ้วนหรือไม่  ไม่ ใช่ประเด็นสําคัญ      
แต่อย่างน้อยลัทธิอนุตตรธรรมที่เกิดในศตวรรษที่ 18 
ได้ใช้รูปอ้วนนั้นเป็นตัวแทนพระศรีอาริย์ (2) การเล่าเรื่อง
พระกัจจายนะแปลงร่างให้อ้วน ไม่มีในคัมภีร์เถรวาท 
เป็นเพียงเรื่องเล่าที่แต่งขึ้น ซึ่งผู้เขียนเชื่อว่า แต่งเพ่ือ
กลืนความเชื่อพระศรีอาริย์ให้กลายเป็นพระของเถรวาท
นั่นเอง ซึ่งแม้จะพยายามกลืนแล้วก็ทําได้แต่ชื่อเรียก
เท่านั้น เพราะเปูาหมายในการบูชาก็ยังคงเดิม คือเป็น

ตัวแทนของ (ยุคที่มี) ความอุดมสมบูรณ์ (3) มีการตั้ง
ข้อสังเกตพ้ืนฐานเกี่ยวกับทรงผม คือหากเป็นพระกัจจายนะ 
จะยังมีผมสั้นคล้ายรูปพระสาวกองค์อ่ืน ๆ แต่หากเป็น
พระศรีอาริย์ ศีรษะจะล้านราบเรียบ มักถือประคําและ
ถุงเงินถุงทอง ซึ่ งพระกัจจายนะของวัดมัชฌิมภูมิ       
มีลักษณะของพระศรีอาริย์อย่างชัดเจน 

ทางเข้าถ้ําของวัดมัชฌิมภูมิ ยังมีรูปป๎้นพระอ้วน
เช่นนั้นอีกหนึ่งองค์ ที่น่าสนใจคือ ปรากฏข้อความตรงฐาน
ชัดว่า “พระศรีอริยเมตไตร” สร้างเมื่อปี ค.ศ. 1989 
(พ.ศ. 2532) โดยคนจีนซึ่งตั้งถิ่นฐานอยู่ในตลาดทับเที่ยง 
(ห่างจากวัดราว 500 เมตร) องค์นี้ถูกทิ้งให้รกร้าง ขณะที่
ทางวัดให้ความสนใจกับองค์ใหม่ข้างหน้าวัด ซึ่งถูก
เปลี่ยนชื่อเป็นพระมหากัจจายนะไปแล้ว ด้านซ้ายของวัด 
มีศาลเจ้าซําปอกง (เปาบุ้นจิ้น) ตั้งคู่ขนาดกับวัดของเถรวาท 
เรื่องนี้อาจเป็นการพยายามปรับตัวของคนจีนให้เข้ากับ
ความเป็นไทยโดยรับพุทธศาสนาในรูปแบบใหม่ด้วย 
ขณะที่ความเชื่อเดิมก็มิได้ละทิ้ง บทความนี้จะข้าม
ประเด็นนี้ไป โดยจะสรุปสั้นๆ ว่า พุทธเถรวาทมีวิธี    
ในการกลืนความเชื่อจีนรวมทั้งเปลี่ยนชื่อรูปป๎้นของ
พระศรีอาริย์ให้เป็นสาวกของพระพุทธเจ้าศากยมุนี    
มานานแล้ว อย่างน้อยก็ราวปี ค.ศ. 1989 ดังตัวอย่าง
ของวัดมัชฌิมภูมิ   
 
แม้เป็นลัทธิใหม่ แต่มีอานุภาพมากกว่า 

 การอ้างเรื่องความเป็นของดั้งเดิม (authenticity) 
ในแบบเถรวาทไม่จําเป็นต้องได้ผลดีเสมอไป เพราะการ
เสนอของใหม่ (ไปพร้อมกับการข่มของเก่า) ก็สามารถ
โน้มน้าวสมาชิกบางกลุ่มได้เช่นกัน หัวข้อย่อยนี้จะทําให้
เห็นว่า ขณะที่เราเชื่อว่า ศาสนาเล็ก ๆ จะถูกเบียดขับ
และทําให้ไม่มีเสียงนั้นไม่สําเร็จเสมอไป แต่ในทาง
ตรงกันข้าม พวกเขาก็ผลิตคําสอนใหม่ที่ใช้ชักจูงผู้คนได้



Yiguandao:  The New Religious Movement That Needs No Science 

 

 Walailak Abode of Cultural Journal  2020; 20 (2)                114 

ไม่ด้อยไปกว่าศาสนาหลัก การบรรยายธรรมของบรรดา 
เตี่ ยนฉวนซือ (ผู้ สอนธรรม) ในประเทศไทยมัก
เปรียบเทียบกับพุทธศาสนาเถรวาท เพราะท่านเหล่านั้น  
มีพ้ืนความรู้เรื่องเถรวาทดีมาก เช่น สวัสดิ์ เตี่ยนฉวยซือ 
บรรยายในหัวข้อ “ประโยชน์ของการรับอนุตตรธรรม” 
โดยมีประเด็นน่าสนใจมากมาย เช่น เหตุผลที่อนุตตรธรรม
ไม่ต้องมีคัมภีร์มาก เพราะการเปิดจุดญาณทวารช่วยให้
สําเร็จไปครึ่งหนึ่งแล้ว จากนั้นก็บําเพ็ญธรรมตามที่สอน 
เช่น ช่วยเหลือคน กินเจ ขัดเกลาความโลภ โกรธ หลง 
ก็สําเร็จได้ง่าย ซึ่งต่างกับยุคอดีตที่ต้องเน้นคัมภีร์และ
ปฏิบัติอย่างเหน็ดเหนื่อย เพราะไม่สามารถเปิดจุดญาณ
ทวารได้ (Sawat, 2019) นาทีที่ 55 ของการบรรยาย 
สวัสดิ์กล่าวว่า เรียนคัมภีร์หมื่นเล่มก็ไม่สู้เปิดจุดญาณ 
เพราะจะทําให้บรรลุในชาตินี้ อย่างไรก็ตาม แม้การรับธรรม
หรือเปิดจุดญาณจะมีอานิสงส์มาก แต่ก็ใช่ว่าอนุตตรธรรม
จะละทิ้งการสอนผู้คน พวกเขาถูกย้ําว่า เมื่อรับวิถีธรรมแล้ว 
ต้องเร่งปฏิบัติที่ตัวเอง ออกห่างวัตถุนิยม ลดความโลภ 
โกรธหลงและความหยิ่งยโสในใจ(Anuttaradhamma, 
2010, p. 22) 

นาทีที่ 54 สวัสดิ์ยังกล่าวอีกว่า สมาชิกของ
อนุตตรธรรม จะมีพระวิสุทธิอาจารย์ (จี้กง) คอยต่อรอง  
กับเจ้ากรรมนายเวรให้เสมอ สิ่งนี้จะช่วยให้สมาชิก
บําเพ็ญธรรมได้แบบไม่มีอุปสรรค ไม่เหมือนการปฏิบัติ
ในสายอ่ืน เมื่อรับธรรม ประตูนิพพานจะถูกเปิดออก 
ชื่อของเขาจะถูกลบทิ้งจากบัญชีนรก และญาติอีกนับร้อย
จะกลายเป็นวิญญาณชั้นสามซึ่งไม่ถูกลงโทษอีก ญาติ
เหล่านั้นจะได้รับดอกบัวสีขาวติดหน้าอก เเละสามารถ
เข้าฟ๎งธรรมกับพระกษิติครรภ์ได้ (พระกษิติครรภ์เป็น
พระท่ีลงไปโปรดสัตว์นรกเช่นเดียวกับพระโมคคัลลานะ
ของเถรวาทหรือพระมาลัยในแบบไทย) เเละเมื่อ
ลูกหลานมาร่วมประชุมธรรม (กิจกรรมสอนธรรมะที่จัด

ขึ้นโดยสถานธรรม) วิญญาณญาติยังสามารถมาร่วม
ประชุมธรรมได้ เมื่อมาร่วม พวกเขาจะกลายเป็น
วิญญาณชั้นสอง เเละหากลูกหลานมาเป็นพุทธบริกร 
คือทํางานช่วยเหลือสถานธรรม พวกเขาก็จะกลายเป็น
วิญญาณชั้นหนึ่งที่อยู่สุขสบาย ถ้าลูกหลานได้บรรลุธรรม 
บรรพบุรุษข้างบน 7 ชั่วโคตรและลูกหลานข้างล่าง 9 
ชั่วโคตร จะพ้นทุกข์ พ้นการเวียนว่ายตายเกิดไปด้วย 
จากการสอนเช่นนี้ ปฏิเสธไม่ได้ว่า สามารถสร้างแรง
บันดาลใจให้กับคนที่อยากช่วยเหลือบรรพบุรุษซึ่ง   
สอดรับกับการสอนเรื่องความกตัญํูในกรอบของ
สังคมจีนและไทยอยู่ก่อนแล้ว 

สวัสดิ์กล่าวไว้ในการบรรยายธรรมเรื่อง “การ
บําเพ็ญธรรมในชีวิตประจําวัน” ว่าบุญที่มีผลมาก คือบุญ 
ที่เราทําในอนุตตรสถาน เพราะเนื้อนาบุญที่ดี จะต้องมี
เมตตาและไม่เบียดเบียนสัตว์เป็นต้น (กินเจ) ซึ่งการ
กล่าวเช่นนี้เป็นเรื่องปกติของทุกศาสนา สมาชิกของ
ธรรมกายก็เชื่อว่าการทําบุญกับวัดพระธรรมกายจะได้
บุญมากและเกิดประโยชน์มากว่าที่ อ่ืน ๆ  สวัสดิ์ได้
ยกตัวอย่างกรณีสตรีคนหนึ่ง ซึ่งสามีเธอทําธุรกิจฆ่าวัว/
ควาย เมื่อตายก็ตกนรกขุมอเวจี ญาติทําบุญถวาย
สังฆทานที่วัดเถรวาทไปให้ก็ไม่ได้รับ แต่เมื่อภรรยามา
ช่วยงานที่สถานธรรม เขากลับได้รับบุญ เขามาเข้าทรง
และพูดเรื่องความทุกข์ทรมานให้ฟ๎ง สวัสดิ์ตีความว่า 
เพราะการไม่กินเจ (ของพระสงฆ์ไทย) และเอาชีวิตผู้อ่ืน
มาเป็นทาน ไม่ใช่กุศลที่แท้จริง แต่เป็นการเบียดเบียน  

แ น่ น อน ว่ า  เ รื่ อ ง เ ช่ น นี้ พิ สู จ น์ กั น ด้ ว ย
วิทยาศาสตร์ไม่ได้ แม้ความเชื่อว่าถวายสังฆทานกับ
พระแล้วจะเกิดบุญมากก็เป็นเรื่องนามธรรม ศาสนาจึง
ดํารงอยู่ ได้ เพราะเสนอเรื่องนามธรรมเช่นนี้นี่ เอง        
ที่น่าสนใจคือ อนุตตรธรรมใช้วิธียืนยันเรื่องนี้ผ่านการ
เข้าทรง โดยมีดวงวิญญาณเป็นผู้บอกเล่า สิ่งนี้ดูเหมือน



Khwanta Hnuplong and Jesada Buaban 

 Walailak Abode of Cultural Journal  2020; 20 (2)               115 

จะรับไม่ได้ในนิยามของความเป็นสมัยใหม่ แต่ได้ผล
ในทางปฏิบัติซึ่งทําให้สมาชิกมั่นคงกับความเชื่อของตนได้ 
จะเห็นได้ว่า แม้อนุตตรธรรมจะใช้เทคโนโลยีในการ  
เผยแผ่ธรรม เช่น YouTube แต่แนวการสอนก็ยังคง
เป็นความเชื่อเดิมที่พิสูจน์ด้วยร่างทรง มิใช่แนวคิด
วิทยาศาสตร์สมัยใหม่ ทั้งสองอย่างนี้ไม่ได้ขัดแย้งกัน 
หากแต่โลกและองค์กรศาสนากําลังก้าวสู่ความเป็น
สมัยใหม่โดยแบกกลิ่นไอของมิติทางจิตวิญญาณไป
พร้อมกัน (equipped with a spiritual essence) 
(Hornbacher, 2014, p. 255) 

การตีความเรื่องศีลก็มีความละเอียดขึ้น เช่นที่
ปรากฏในหนังสือ “ศีล 5 พระโอวาทพระพุทธะจี้กง” 
ระบุว่า แม้การรับอนุตตรธรรมจะมีผลมาก แต่ใช่ว่าจะ
ทอดทิ้งศีล เพราะบารมีของผู้ปฏิบัติยังไม่แข็งแกร่ง    
ศีลเป็นข้อปฏิบัติเบื้องต้นในการปิดอบาย จะสังเกตได้ว่า 
การเขียนเช่นนี้ เป็นแนวคิดพุทธที่ชัดมาก แม้จะอ้างว่า
เป็นการเข้าทรงประทานโอวาทของจี้กงก็ตาม ศีลข้อแรก  
ที่ต่างจากเถรวาทคือ ไม่ฆ่าสัตว์ และต้องเน้นเรื่องการ
กินเจ เน้นเรื่องมิจฉาวณิชชา คือ ขายเนื้อสัตว์ ยาพิษ 
และอาวุธเพ่ือการฆ่า เป็นต้น ทั้งที่เรื่องเหล่านี้ก็ถูกพูดถึง
ในเถรวาท เพ่ือยุติต้นตอของการฆ่า แต่เถรวาทกลับ
เลือกที่จะละเลยไป และอ้างว่ากินเนื้อสัตว์ได้หากตน 
ไม่เห็น ไม่ได้ยิน และไม่สงสัยว่าสัตว์ถูกฆ่ามาเพ่ือตน 
ขณะที่พระจี้กงก็สอนเรื่องการไม่ฆ่าควบคู่ไปกับความ
เมตตากรุณา อภัยทาน คือการทําให้สัตว์รู้สึกถึงความ
ไม่น่ากลัว ไม่หวาดระแวง เรื่องอทินนาทานถูกอธิบาย
อย่างละเอียด เช่น การใช้กระดาษหรือของใช้อ่ืน ๆ 
ของราชการเพ่ืองานส่วนตน ถือเป็นการละเมิดศีล
เพราะเท่ากับขโมยทรัพย์สินของประชาชนผู้เสียภาษี 
(Anuttaradhamma, 2019, pp. 15-31) 

 ในอินโดนีเซียเอง การต้องทําบุญเพ่ือใช้ต่อรอง
กับเวรกรรมก็ถูกเน้นย้ํา แน่นอนว่า หากผู้เข้ารับธรรม
ครั้งแรกไม่มีเงิน สมาชิกท่านอ่ืนๆ อาจช่วยกันบริจาค 
Andi ได้ให้สัมภาษณ์ในปี ค.ศ. 2019 ว่า “ในการเข้า
รับธรรมครั้งแรก หากเป็นไปได้ก็ต้องบริจาคให้มาก
ที่สุด แม้วัดจะไม่กําหนด แต่เป็นครั้งแรกที่จี้กงต่อรอง
กับเจ้ากรรมนายเวร เป็นไปได้ว่าถ้าบริจาคมาก กุศลก็
จะมีมาก เจ้ากรรมนายเวรอาจยอมถอย และจะทําให้
เราก้าวหน้ามากขึ้นในการปฏิบัติ รวมทั้งการทําธุรกิจ
ในทางโลกด้วย” อันนี้อาจเป็นพัฒนาการที่เกิดขึ้นเพ่ือ
ตอบสนองยุคทุนนิยม และหากการเชื่อเช่นนี้ช่วย
ผลักดันให้คนจีนในอินโดนีเซียสนใจทําบุญมากก็ไม่แปลก 
เพราะนี่ไม่ใช่เรื่องใหม่ ในเถรวาทและมหายานก็เชื่อ
เรื่องการซื้อบุญ (แปลงทรัพย์สินเป็นทาน) แม้จะสอน
ว่าระดับของบุญที่ได้รับอยู่ที่ความตั้งใจและความบริสุทธิ์ 
แต่ถ้าความตั้งใจและความบริสุทธิ์มีอยู่แล้ว การบริจาค
มากก็ย่อมได้ผลมากกว่าการบริจาคน้อยอยู่นั่นเอง  
 
แม้ไม่มีนักบวช แต่ก็มีวิถีชีวิตเช่นนักบวช 
  อนุตตรธรรมในไทยมีความหลากหลายมาก 
จากการสัมภาษณ์ เดชา ดํารงวาณิช ในปี ค.ศ. 2018 
อนุตตรธรรมในไทยมีมากกว่า 10 สาย ซึ่งไม่ได้แตกต่าง
กันในแง่การปกครองเท่านั้น แต่รูปแบบการสอนและ
การตีความก็ต่างกันด้วย ในสายของ สวัสดิ์ เตี่ยนฉวนซือ 
สมาชิกจะสมาทานข้อวัตรไม่กินอาหารเที่ยง และไม่
อาบน้ําหลังอาทิตย์ตกดินไปแล้ว จากการสอบถาม
สํานักอ่ืนก็มิได้ทําเช่นนี้ ขณะที่บางสาย เน้นให้สมาชิก
ที่เข้าเป็นพุทธบริกรครองตนเป็นโสด เพราะความที่
สมาชิกอนุตตรธรรมในไทยเป็นกลุ่มเล็ก ๆ เมื่ออาจารย์
ตายไป ลูกศิษย์มักแตกกันตั้งสํานักเพ่ิมขึ้นอีก ความเป็น
หนึ่งเดียวกันจึงทําได้ยาก ซึ่งเป็นสิ่งที่ดี เพราะองค์กร



Yiguandao:  The New Religious Movement That Needs No Science 

 

 Walailak Abode of Cultural Journal  2020; 20 (2)                116 

สามารถปรับคําสอนให้เข้ากับชุมชนตัวเองได้ ขณะที่
อนุตตรธรรมในอินโดนีเซียอยู่ภายใต้การดูแลของรัฐ 
และการเป็นกลุ่มชาติพันธุ์ เดียวกันจึงทําให้ความ
แตกต่างด้านรูปแบบพิธีกรรมและความเชื่อเกิดขึ้นยากกว่า 
ในสุลาเวสีเอง สังเกตได้ว่า ทุกวัดของอนุตตรธรรม    
ในเมืองนั้นจะรวมตัวกันเป็นหนึ่งเดียว แต่ละวัดจะ
สลับกันจัดงานโดยมีสมาชิกวัดอื่นๆ ไปร่วมด้วย ต่างกับ
ในประเทศไทย ที่เครือข่ายของพวกเขาค่อนข้างเป็น
เอกเทศ และมักโจมตีสํานักอ่ืนว่าสอนผิดตามหลัก
อนุตตรธรรมด้วย เช่น การไม่อาบน้ําหลังอาทิตย์ตกดิน 
เป็นต้น 
  เพราะความที่ยุคนี้ธรรมะลงสู่ครัวเรือน เพ่ือ
จะพาสรรพสัตว์ให้เข้านิพพานให้มากที่สุด การบวชเป็น
พระภิกษุจึงไม่จําเป็นอีกแล้ว แม้พระบรรพจารย์ 
(ทายาทที่สืบทอดธรรม) และธรรมาจารย์ผู้เผยแผ่ธรรม
เองก็เป็นฆราวาส แต่อนุตตรธรรมมีการแต่งกายที่
เป็นอัตลักษณ์ นั่นคือ จะใส่ชุดคลุมสีขาวเมื่อทํา
พิธีกรรม ซึ่งเป็นชุดคลุมแบบจีน แต่ก็เรียบง่าย นั่นคือ
สามารถใส่เสื้อผ้าตามปกติมาสถานธรรมได้ และหาก
ต้องรับบทบาทสําคัญในการทําพิธี เช่น เป็นต้นเสียงนํากราบ 
(ซึ่งต้องใช้ภาษาจีน) หรือคนถวายผลไม้ ถวายธูป ฯลฯ 
ก็จะสวมชุดขาวนั้นทับชุดเดิมของตน ในแง่สัญลักษณ์ 
ชุดขาวก็ทําหน้าที่ไม่ต่างกับจีวรของพระหรือผ้าขาว
ของผู้รักษาศีลอุโบสถ เพ่ือบ่งบอกว่า ขณะนี้เขาไม่เป็น
คนธรรมดาทั่วไป การทําเช่นนี้ เสมือนตอกย้ําว่า แม้
พวกเขาจะไม่เห็นด้วยกับวิถีการออกบวชแบบพระ    
แต่ก็มีบางช่วงเวลา ที่ต้องรับบทบาทเป็นนักบวช
เช่นกัน ดังนั้น ความเชื่อเรื่องสถานะที่ศักดิ์สิทธิ์ก็มิได้
หายไป 
  ฟ๎ง เตี่ยนฉวนซือ (Fang, 2019) พูดถึงการ
แต่งงานมีครอบครัวว่าเป็นเรื่องไม่ดี นั่นคือ ทางสถานธรรม

ไม่สนับสนุนให้ทํา เพราะจะลดทอนเวลาในการรับใช้
สถานธรรมลง ท่านเองเสียใจมากเมื่อสมาชิกแต่งงานไป 
เมื่อมีครอบครัว เขาก็ต้องละทิ้งทางธรรม สิ่งนี้สะท้อน
ว่า แม้จะมองว่าอนุตตรธรรมไม่มีพระสงฆ์ แต่อุดมคติ
ในการทํางานก็คล้ายกับนักบวช มาถึงจุดนี้จะสะท้อน
ว่า การใช้พระจี้กงมาเป็นอุดมคติหรืออาจารย์ที่คอย
ช่วยศิษย์ ไม่ใช่เรื่องแปลกแยกอีกต่อไป เพราะจี้กงเป็นพระ
และไม่ครองเรือน สังเกตว่า แม้ท่านจะดื่มเหล้า กินเนื้อ 
แต่ก็ ไม่มีครอบครัว  เ พ่ือจะทําง านได้ อิสระและ
ช่วยเหลือเพ่ือนมนุษย์ได้มากที่สุด ผู้บรรยายธรรม 
(เตี่ยนฉวนซือ) และพุทธบริกรจํานวนมากจึงเลือก 
ครองโสด ในอินโดนีเซียก็เป็นเช่นนี้ ผู้อํานวยการวัด 1 
ใน 3 ของสุลาเวสี ก็ครองโสด ส่วนชาวบ้านทั่วไป อาจถูก
สอนให้อุทิศตนเพ่ือสถานธรรม หากครองโสดได้ก็จะดี 
หรือหากแต่งงานก็ไม่ใช่ความผิด แต่ทางที่ดีคือ ควรเลือก
คู่ครองที่เชื่ออนุตตรธรรมเช่นกัน เพ่ือจะช่วยกันเผยแผ่ธรรม 

 การสอนให้รู้จักควบคุมความต้องการทางเพศ
ถูกเน้นมาก คัมภีร์ละกาม 2 เล่ม ที่เขียนด้วยการเข้า
ประทับทรงโดยเทพเจ้ากวนอู (เง็กเซียนฮ่องเต้ ประมุข
แห่งสวรรค์องค์ที่ 18) ณ สํานัก ผู่วู่ เมืองเสฉวน ในปี 
1918 และแปลเป็นไทยโดย สิริเทพ เทวาพร ได้ถูก
นํามาเป็นตําราเล่มสําคัญของอนุตตรธรรม อย่างไรก็
ตาม คัมภีร์เล่มนี้ได้เน้นไปที่การไม่ละเมิดสตรีผู้ อ่ืน
มากกว่า ด้วยการบรรยายให้เห็นผลกรรมที่ต้องได้รับ 
เช่น ผู้ใดข่มขืนหญิงหม้าย กรรมจะทําให้ขาดลูกสืบสกุล 
ตกนรก 500 ชาติ มาเกิดเป็นมดและหนอน 500 ชาติ 
และเป็นสัตว์เดรัจฉานอีก 500 ชาติ จึงเกิดมาเป็นคน
และเป็นโสเภณี หากได้รับโทษในโลกมนุษย์แล้ว ลดเหลือ 
100 ชาติ ผู้ ใดกตัญํูต่อพ่อแม่และจงรักภักดีต่อ
พระมหากษัตริย์และประเทศชาติ ลดโทษกึ่งหนึ่ง 



Khwanta Hnuplong and Jesada Buaban 

 Walailak Abode of Cultural Journal  2020; 20 (2)               117 

ทําบุญใหญ่ 500 ครั้ง ลดโทษกึ่งหนึ่ง (Thewaporn, 2018, 
p. 11) 

  ในเมื่อปฏิเสธการปฏิบัติในแบบเดิมของพุทธ
เถรวาทแล้ว อนุตตรธรรมได้เสนอ “พุทธระเบียบ 15 ข้อ” 
ซึ่งเป็นวิธีปฏิบัติเ พ่ือก้าวสู่ความเป็นพุทธะ (2019) 
ระเบียบนี้ประทานโดยพุทธจี้กงโดยการประทับทรงอีก
เช่นกัน (1) เคารพเทิดทูนสิ่งศักดิ์สิทธิ์ (2) ปฏิบัติตาม
อาวุโสนําพาผู้น้อย (3) สํารวมเที่ยงตรง (4) ปฏิบัติตาม
กฏรักษาวินัย (5) แบกรับภาระหน้าที่ (6) เห็นทาง
ธรรมสํ าคัญกว่ าทางโลก (7 )  อ่อนน้อมถ่อมตน          
มีอัธยาศัยไมตรี (8) ไม่ละทิ้งธรรมโอวาท (9) ไม่ยึดติด
ในรูปลักษณ์ (10) ขั้นตอนต้องชัดเจน (11) ไปลามา
ไหว้ (12) ไม่ผิดต่อสายธรรม (13) ถนอนรักษาของใช้
ส่วนรวม (14) รู้พลิกแพลงในการดําเนินงาน และ (15) 
สํารวมกายวาจาใจ อาจกล่าวได้ว่า พุทธระเบียบมี
ความสมบูรณ์เมื่อวันที่ 28 กุมภาพันธ์ ปี 2540 ซึ่งเป็น
วันคล้ายวันประสูติของพุทธะจี้กง โดยได้ประทับทรง
ประทานโอวาทอรรถาธิบายเพ่ิมเติมที่พุทธสถานเหยิน
เต๋อ เมืองไทเป (Anuttaradhamma, 2019, pp. 4-7) 
อย่างไรก็ตาม เทิดทูนสิ่งศักดิ์สิทธิ์ในข้อแรกมิใช่การไหว้
เจ้าในแบบเดิม แต่คือการตระหนักถึงพุทธจิตในตัวเอง 
จากการอธิบายข้อที่หนึ่ง อนุตตรธรรมดูเหมือนจะ
พยายามปรับปรุงคําสอนให้เป็นเหตุเป็นผลมากขึ้นด้วย 
กล่าวให้สั้นคือ มิใช่อนุตตรธรรมจะไม่ยอมเปิดโลกทัศน์
เรียนรู้การตีความคําสอนของสํานักอ่ืนเลย หากแต่เป็น
การเลือกรับ Comaroff (1993, p. xiv, as cited in 
Gottowik, 2014, p. 22) เสนอว่า ความเป็นสมัยใหม่
ถูกก่อขึ้นจากการการผสมกันระหว่างคําสอนศักดิ์สิทธิ์
ของตน (its own magicalities) กับองค์ความรู้และ
เทคโนโลยีสมัยใหม่ นั่นหมายความว่า ความเป็น

สมัยใหม่ไม่ได้ทําลายหรือแทนที่ความดั้งเดิมเสีย
ทั้งหมด 
  ผู้เขียนเลือกนําเสนอหนังสือและการบรรยาย
ธรรมของไทยมากกว่าอินโดนีเซีย เพราะอินโดนีเซียไม่
นิยมเผยแผ่ธรรมในช่อง YouTube และการจัดพิมพ์
หนังสือ เหตุผลหลักอาจเป็นเพราะความที่รัฐให้การ
สนับสนุนโดยจัดเป็นหนึ่งในพุทธศาสนา การผลิต
เนื้อหาคําสอนออกมา อาจถูกใช้เป็นเครื่องมือโจมตีว่า
นอกรีตได้ง่าย เพราะนิยามของพุทธศาสนาที่รัฐให้การ
รับรองคือ ต้องมีคําสอนที่วางอยู่บนพระไตรปิฎกบาลี
และสันสกฤต (Husen, 2013, p. 44) อนุตตรธรรมใน
อินโดนีเซียจึงเผยแผ่กันในกลุ่มสมาชิกในพ้ืนที่วัด
มากกว่าพ้ืนที่ภายนอก ดังที่กล่าวไปแล้วว่า ความเป็น
นิกาย/องค์กรของอินโดนีเซียมีความเข้มแข็ง จนถึงขั้น
ไม่เข้าร่วมพิธีกรรมของวัดนิกายอ่ืน แต่อย่างไรก็ตาม 
จากการฟ๎งบรรยายราว 15 ครั้ง เนื้อหาการสอนส่วนที่
เล่ากรณีตัวอย่างของจีนและแนวคิดในการทําบุญก็ไม่
ต่างจากอนุตตรธรรมของไทย หากแต่ไม่มีวัตรปฏิบัติ
ปลีกย่อยที่สร้างขึ้นเอง เช่น ห้ามทานอาหารเที่ยงหรือ
อาบน้ํ า ในยามวิกาล เป็นต้น  จึ งกล่ าว ได้ ว่ า  แม้
อินโดนีเซียจะอ้างความหลากหลาย คือ ยอมรับลัทธิ
ต่างๆ ให้มีสถานะทางกฏหมายเท่ากัน หากแต่มี
ข้อบังคับซึ่งมีผลต่อการพัฒนาคําสอนที่หลากหลายของ
ลัทธิเหล่านั้นอีกทีหนึ่ง ดังนั้น การมีสถานะที่ไม่ขึ้นกับ
รัฐ เช่นกรณีของอนุตตรธรรมไทย จึงมี อิสรภาพ
มากกว่า ถึงขั้นมีการตั้งพระพุทธรูปศากยมุนีบนแท่น
บูชาและสวดบทชินบัญชรแบบชาวเถรวาทเป็นต้น 
 
 
 
 



Yiguandao:  The New Religious Movement That Needs No Science 

 

 Walailak Abode of Cultural Journal  2020; 20 (2)                118 

บทสรุป  
อนุตตรธรรมผ่านการผสมกับศาสนาอ่ืนๆ ที่

หลากหลาย รวมทั้งการต้องตอบสนองค่านิยมจีนที่ถึง
ขั้นตีความให้พระพุทธเจ้าเองเกิดและสอนธรรมใน
ประเทศจีน การทําความเข้าใจอนุตตรธรรมจึงช่วยให้
เห็นภาพของขบวนการทางศาสนาใหม่ (NRMs) ที่มี
บทบาทสําคัญในโลกป๎จจุบัน เพราะแม้จะเป็นชาตินิยม 
แต่ก็มีคําสอนที่อ้างความเป็นสากลเพ่ือช่วยเหลือมนุษย์
ทุกคน ในมิตินี้ อนุตตรธรรมจึงไม่นิยามว่าตนเป็นพุทธ
ศาสนา แต่เพราะได้รับอิทธิพลอย่างมากจากพุทธ
ศาสนา อินโดนีเซียจึงบีบให้เป็นพุทธไปโดยอัตโนมัติ ซึ่ง
ส่งผลให้เขาต้องอยู่ในร่องในรอย ขณะที่อนุตตรธรรม
ในไทยถูกกีดกันออกจากการเป็นพุทธที่รัฐรับรอง ความ
หลากหลายและแตกสาขาของพวกเขาจึงเกิดขึ้นมากกว่า  

จากกรณีของอนุตตรธรรมทั้งสองประเทศ 
ไม่ได้ปฏิเสธว่าความเป็นสมัยใหม่ไม่สามารถทะลุ
ทะลวงเข้าสู่พ้ืนที่ทางศาสนาเลย แน่นอนว่าศาสนาใช้
วิทยาศาสตร์มาเป็นตัวช่วยขับเคลื่อนองค์กรได้ เช่น 
การใช้เฟสบุคหรือ YouTube ในการสื่อสารกับสมาชิก
เป็นต้น แต่ลักษณะความเร้นลับ (esoteric) ของศาสนา   
ก็ยังดําเนินต่อไปโดยไม่ต้องถูกตั้งคําถาม การเข้าทรง
เขียนกระบะทรายและสอนธรรมะเปิดโอกาสให้      
ดวงวิญญาณมาบอกเล่าเรื่องราวในนรก เพ่ือต่อสู้กับ  
คําสอนของพุทธกระแสหลักก็ยังดํารงอยู่ ในแง่หนึ่งก็
เป็นสิ่งที่ประจักษ์กับตาผู้ศรัทธาอยู่แล้ว และสิ่งนี้     
(ในทัศนะของพวกเขา) ไม่ได้มีค่าน้อยกว่าการตีความ
คําสอนให้เป็นวิทยาศาสตร์ จึงอาจกล่าวได้ว่า ความเป็น
สมัยใหม่ไม่ได้ทําลายความเชื่อทางศาสนาลง เพราะศาสนา
ล้วนมีมิติท่ีลึกลับและตอบสนองผู้คนได้เสมอ ความเป็น
สมัยใหม่จึงไม่ควรถูกนิยามว่าเป็นหนึ่งเดียว (single) 
แต่เป็นพลวัตที่มีความหลากหลาย (multiple) นั่นคือ 

อนุตตรธรรมยังสามารถเผยแผ่ได้ด้วยการโปรโมท    
สิ่ งศักดิ์ สิทธิ์ ควบคู่ ไปกับความเมตตากรุณาและ    
ความกตัญํูกตเวทีต่อผู้ให้กําเนิด ซึ่งมีค่านิยมของ
สังคมเอเชียเป็นพื้นรองรับ 
 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Khwanta Hnuplong and Jesada Buaban 

 Walailak Abode of Cultural Journal  2020; 20 (2)               119 

Reference 
Anuttaradhamma. (2010). Scripture of Karma. 

Nakhon Pathom, Thailland: 

Anantperyprairtham. 

Anuttaradhamma. (2011). Dhamma and Disaster.  

Nakhon Pathom, Thailand: 

Anantperyprairtham. 

Anuttaradhamma. (2012). Saccagatha Metteya: 

Mi-Le-Jen-Ching. Nakhon Pathom, 

Thailland: Anantperyprairtham. 

Anuttarathamma. (2019). Five precepts: Jigong’s 

Teaching. Nakhon Pathom, Thailand: 

Anantperyprairtham. 

Anuttaradhamma. (2019). 15 Conducts of the 

Buddha as the Way to Buddhahood 

Nakhon Pathom, Thailland: 

Anantperyprairtham. 

Big Niravana. (2011). Anuttaratham possessed the 

representative of deity. Retrieved from 

https://www.youtube.com/watch?v=jWUU

dIefmuQ. 

Big Nirvana.  (2011). Deity Possessed and Wrote 

on the Sand-container in the Opening Day 

of Tai Yao Lian Temple. Retrieved from 

https://www.youtube.com/watch?v=3xRcs

eJ0PbU. 

Bimas Buddha. (2016). Portal System Informasi 

Data Bimas Buddha [Gateway System of 

Information about the Office of Guidance 

for Buddhists]. Retrieved from 

http://bimasbuddha.kemenag.go.id/portal_

data/.  

Bowie, K. (2014). The Saint with Indra's Sword: 

Khruubaa Srivichai and Buddhist 

Millenarianism in Northern Thailand. 

Comparative Studies in Society and 

History, 56(3), 681-713. 

Buaban, J. (2019). Thai Buddhism for Indonesian 

Elites. Journal of Social Science MBU, 

2(1), 132-147. 

Chatwilai, R. (2011). The Beliefs Found in 

Resistance Movement in B.E. 2444-2445: 

A Case Study Ong Man’s Group. BU 

Journal of Politics, Administration, and 

Law, (3)3, 215-237. 

Choiypaeypraetham. (2015). After Five Days of 

Death, the Body is still Doughy. Retrieved 

from https://www.youtube.com/ 
watch?v=EhiLqY1pzAM. 

Dickhardt, M. (2014). The Social Placing of 

Religion and Spirituality in Vietnam in the 

Context of Asian Modernity, In Gottowik, 

V. (Ed.). Dynamics of Religion in 

Southeast Asia. Magic and Modernity.  

  Amsterdam, Netherland: Amsterdam 

University Press. 

Gottowik, V. (Ed.). (2014). Dynamics of Religion   

  in Southeast Asia: Magic and Modernity.   

  Netherland: Amsterdam University Press. 

Fang, T. (2019). The Miracle of Chanting Mi-Le-

Jen-Ching. Retrieved from 

https://www.youtube.com/watch?v=4ckw1

VzlZgI&t=528s. 

Hansen, R. (2007). How to Behave: Buddhism and 

Modernity in Colonial Cambodia, 1860-

1930. Honolulu, U.S.A.: University of 

Hawaii Press. 

Haught, J. (2014). Christianity and Science: 

Toward a Theology of Nature. New York, 

U.S.A.: Orbis Books. 

Hornbacher, A. (2014). Contested Moksa in 

Balinese Agama Hindu. Balinese Death 

Rituals between Ancestor Worship and 

Modern Hinduism, In Gottowik, V. (Ed.). 

Dynamics of Religion in Southeast Asia. 

Magic and Modernity. Amsterdam, 

Netherland: Amsterdam University Press.   

Husen, D. (2013). The Buddhist Monks’ Roles in 

Propagating Buddhism in Indonesia. 

(Master’s thesis Mahachulalong 

kornrajavidyalaya University, Thailand). 

Iqbal, M. (2007). Science and Islam. London, 
England: Greenwood Publishing Group. 

Jackson, P. A. (1989). Buddhism, Legitimation, 

and Conflict: The Political Functions of 

Urban Thai Buddhism. Singapore: 

Institute of Southeast Asian Studies. 

Jitmetta, Z. (2019). God’s Kindness. Nakhon 

Pathom, Thailand: Anantperyprairtham. 

Khachajiwa, J. (2002). Iconography of Maitreya 

Buddha from India to Asean countries. 

Damrong Journal of The Facuty of 

Archeology Silpakorn University, 1(2),  

43-62. 

Kuo, C. (2009). Religion and Democracy in 

Taiwan. New York, USA: SUNY Press. 

Lu, Y. (2008). The Transformation of Yiguan Dao 

in Taiwan: Adapting to a Changing 

Religious Economy. Lanham, U.S.A: 

Lexington Books. 

Moral Conducts for Housewives in the White Age. 

(2019). Nakhon Pathom, Thailland: 

Anantperyprairtham. 

https://www.youtube.com/watch?v=jWUUdIefmuQ
https://www.youtube.com/watch?v=jWUUdIefmuQ
https://www.youtube.com/watch?v=3xRcseJ0PbU
https://www.youtube.com/watch?v=3xRcseJ0PbU
http://bimasbuddha/
https://www.youtube.com/%20watch?v=EhiLqY1pzAM
https://www.youtube.com/%20watch?v=EhiLqY1pzAM
https://www.youtube.com/watch?v=4ckw1VzlZgI&t=528s
https://www.youtube.com/watch?v=4ckw1VzlZgI&t=528s


Yiguandao:  The New Religious Movement That Needs No Science 

 

 Walailak Abode of Cultural Journal  2020; 20 (2)                120 

Mote, F. W. (2003). Imperial China 900-1800. 

Cambridge, England: Harvard University 

Press. 

Naquin, S. (1976). Inspiration: The Organization 

and Ideology of White Lotus Sects. Haven, 

U.S.A.: Yale University Press. 

Payutto, P. (1992). Buddhism as a Foundation of 

Science. Bangkok, Thailand: 

Sahadhammika. 

Platzdasch, B, and Johan, S., (Eds.). (2014). 

Religious Diversity in Muslim-Majority 

States in Southeast Asia: Area of 

Toleration and Conflict. Singapore: 

ISEAS.   

Resting Mind Channel. (2019). The Last Age 

Dhamma is Given to Houses: Jogong’s 

teaching. Retrieved from 

https://www.youtube.com/watch?v=ZyAV

Dh2JM9o. 

Sangkhawichitra, N. (2019). Do the Bodhisattva 

Have to Fulfill Paramita? Must the 

Bodhisattva be Perfect?. Journal of 

Religious Anthropology, 1(1), 62-76.  

Sawat, T. (2019). Practicing Dhamma in Everyday 

Life. Retrieved from 

https://www.youtube.com/watch?v=6ZSPr

S1Y8G0&t=115s. 

Ssu-yü, T. (1958). A Political Interpretation of 

Chinese Rebellions and Revolutions. 

Journal of Chinese Studies, 1(1), 91-119. 

Sujira, S. (2008). Einstein Found, the Buddha Saw. 

Bangkok, Thailland: Amarin Printing. 

Tanabe, S. (2016). Hermits of the King’s 

Mountain: A Buddhist Utopian Movement 

in Northern Thailand. Tanabe, S. (Ed.), 

Communities of Potential: Social 

Assemblages in Thailand and Beyond. 

Chiangmai, Thailland: Silkworm Books.  

Thewaporn. S. (2018). Scripture for Abandoning 

Sexual Desire Book 1. Chiangmai, 

Thailand: Chiangmainundapun Printing. 
Wanna, Y. (2019). Why We Must be Baptized. 

Nakhon Pathom, Thailland: 

Anantperyprairtham. 

Winichakul, T. (2015). Buddhist Apologetics and 

a Genealogy of Comparative Religion in 

Siam. Numen, 62(1), 76-99. 

Xinping, Z. (2018). Religious Faith of the Chinese. 

Singapore: Springer Nature. 

https://www.youtube.com/watch?v=ZyAVDh2JM9o
https://www.youtube.com/watch?v=ZyAVDh2JM9o
https://www.youtube.com/watch?v=6ZSPrS1Y8G0&t=115s
https://www.youtube.com/watch?v=6ZSPrS1Y8G0&t=115s

