
  

ความศรัทธาในพุทธมนต์ของชาวพุทธไทย*

Faith in Mantra Buddhist of Thai Buddhists

 ดิลก บุญอิ่ม 
Diloke Boonim 

วิทยาลัยสงฆ์นครล�ำปาง มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรราชวิทยาลัย 
Buddhist College Lampang, Mahachulalongkornrajavidyalaya University, Thailand 

E-mail: dboonim9708@gmail.com

บทคัดย่อ

	 พุทธมนต์ มาจากค�ำสอนของพระพุทธเจ้าที่ปรากฏในคัมภีร์พระไตรปิฎก การสวดพุทธมนต์ 

มีวัตถุประสงค์เพื่อรักษาพระศาสนาและต่อมาได้พัฒนาการมาเป็นการสวดเพื่อป้องกันภยันตราย  

ซึ่งเรียกว่า “การสวดพระปริตร” พุทธมนต์ที่ใช้สวดกันจนถึงปัจจุบัน เริ่มมีมาตั้งแต่ประมาณ พ.ศ. 1698 

โดยพระสงฆ์ไทยได้ไปศึกษาพระธรรมวินัยในลังกาแล้วได้แบบอย่างมาจากลังกา

	 ชาวพทุธไทยส่วนใหญ่มคีวามศรทัธาต่อพทุธมนต์ในรูปแบบพิธกีรรมทางไสยศาสตร์ โดยผู้ท�ำพิธี

ได้น�ำเอาพระปรติรบางส่วนดดัแปลงเป็นคาถาส�ำหรบัใช้ในพธิกีรรม ผลกระทบจากความศรทัธา ด้านบวก 

ชาวพุทธไทยมีขวัญและก�ำลังใจดีข้ึน ส่วนด้านลบ ชาวพุทธไทยมักยึดติดไสยศาสตร์ โดยเข้าใจว่า  

เป็นส่วนหนึ่งของพระพุทธศาสนา อย่างไรก็ตาม ความศรัทธาต่อพุทธมนต์ดังกล่าว ได้เป็นแรงจูงใจ 

ให้ชาวพุทธไทยปฏิบัติตนอยู่ในกรอบศีลธรรมเป็นอย่างดี

ค�ำส�ำคัญ: ความศรัทธา; พุทธมนต์; ชาวพุทธ

Abstract

	 Buddhist mantra the Buddha's teachings come from the Holy Scriptures.  

The chanting Buddhist mantras are intended to preserve the religion and was later  

developed into a Chants to prevent harm, which called. "The paritta chanting" Buddhist 

mantra chants used up until now. Started around the year 1698 by monks from Thailand 

* ได้รับบทความ: 19 พฤศจิกายน 2560; ตอบรับตีพิมพ์: 6 สิงหาคม 2561  

	     Received: November 19, 2017; Accepted: August 6, 2018 



270 Dhammathas Academic Journal Vol. 18 No. 2 (May - August 2018) 

go to study the Book of Discipline in Lanka already has precedent from Lanka.

	 Buddhist Thailand most are believe in Buddhist mantra in the form of black 

magic ritual. By the operators in the ceremony has brought the paritta partially, convert 

is the spell for use in rituals. Impact from Faith, on the positive side, Buddhist Thailand 

happy, Negative side, Buddhist Thailand usually lost superstition, by understand that, 

Superstition is part of Buddhism. so anyway, Faith in Buddhist mantra aforementioned, 

It is an incentive give Thai Buddhists Behave self in a moral framework as well.

Keywords: Faith; Mantra; Buddhist

1. 	บทน�ำ
 	 ศรทัธา ความเชือ่ ในทางพระพทุธศาสนา 

หมายถึง ความเชื่อที่ประกอบด้วยเหตุผลผ่าน 

การกล่ันกรองแล้วจากปัญญา (Phra Phrohm 

cunaphon (P.A. Payutto), 1998 : 428)  

ศรัทธาและการสร้างศรัทธาถือเป็นบันไดขั้นแรก 

ทีจ่ะน�ำไปสูเ่ป้าหมายสงูสุดของพทุธศาสนา ศรทัธา 

พระรัตนตรัย คือ ศรัทธาพระพุทธ หมายถึง  

ความเชื่อในการตรัสรู้ของพระพุทธเจ้า ศรัทธา 

พระธรรม หมายถึง ความเชื่อในค�ำสั่งสอนของ

พระพุทธเจ้า ศรัทธาพระสงฆ์ หมายถึง ความเชื่อ

ในพระสงฆ ์ผู ้ปฏิบัติชอบตามพระธรรมวินัย  

ในระดับปุถุชน ความศรัทธาต่อพระรัตนตรัย  

จะท�ำให้เกิดความเห็นชอบในข้อปฏิบัติของการ 

ให้ทาน รกัษาศลีเจรญิปัญญา เป็นศรทัธาทีม่คีวาม

สัมพันธ ์กับเป ้าหมาย คือ ความสุขในโลกน้ี  

ชาวพุทธไทยมีความจ�ำเป็นอย่างมากที่จะต้อง

อาศัยความศรัทธาเป็นพลังขับเคลื่อนให้เข้าถึง 

เป้าหมาย คือ ความสุขกายสบายใจ เพราะเชื่อว่า 

อ�ำนาจพระรัตนตรัยจะช่วยตนพ้นภัยและมีความ

สขุได้ ดงันัน้ ในพธิกีรรมงานมงคลจงึนยิมการเจริญ

พระพุทธมนต์ (สวดพระปริตร) และมีการท�ำ

น�้ำมนต์ ซึ่งเรียกว่า “น�้ำพระพุทธมนต์เพื่อปะพรม

ให้แก ่ประชาชนที่มาร ่วมงาน เพราะเชื่อว ่า  

จะเป็นสิริมงคลแก่ตน นอกจากนี้ เกจิอาจารย ์

ทั้งหลายยังได้น�ำบทสวนมนต์ต่างๆ ในพระปริตร

มาประยุกต์ใช้ในทางไสยศาสตร์ และโหราศาสตร์ 

เพื่อตอบสนองความศรัทธาของชาวพุทธไทย

	 ดังนั้น ในฐานะที่ผู้เขียนได้ศึกษาเล่าเรียน

พระปริยัติธรรม ทั้งแผนกธรรม และบาลี รวมทั้ง

วิชาไสยศาสตร์ โหราศาสตร์ เคยพบเห็นการ

ประกอบพิธีกรรมไสยศาสตร์ โหราศาสตร์มามาก 

เพราะเคยอาศัยอยู่ในส�ำนักไสยศาสตร์ ได้เห็น

กิริยาอาการของชาวพุทธที่แสดงออกถึงความ

ศรทัธา เมือ่ได้รับความอนเุคราะห์จากเกจอิาจารย์

ในการท�ำพธิปัีดเป่า การรดน�ำ้มนต์ สะเดาะเคราะห์ 

และเสริมดวงชะตาให้แก่ตน จึงสนใจที่จะเขียน

บทความวิชาการจากประสบการณ์เชิงประจักษ ์ 

เพื่อวิ เคราะห์ผลกระทบจากความศรัทธาใน 

พุทธมนต์ของชาวพุทธไทย



271วารสารวิชาการธรรมทรรศน์ปีที่ 18 ฉบับที่ 2 (พฤษภาคม - สิงหาคม 2561) 

2.  พัฒนาการแห่งพุทธมนต์
	 พทุธมนต์ มาจากค�ำสอนของพระพทุธเจ้า

ที่ปรากฏในพระไตรป ิฎก เป ็นสิ่ งท�ำให ้ เกิด 

ปัญญาแก่ตนเอง แล้วสามารถน�ำมาประพฤติ

ปฏิบัติให้เป็นไปเพื่อความดับทุกข์ของตนเอง 

และมวลมนษุย์ได้ การสวดพทุธมนต์มวัีตถุประสงค์

เพื่อรักษาพระศาสนา และต่อมาได้พัฒนาการ 

มาเป็นการสวดเพื่อป้องกันภยันตราย ซึ่งเรียกว่า 

“พระปริตร”

	 จากการศึกษาคัมภีร ์พระพุทธศาสนา  

พบว่า พุทธมนต์มีพัฒนาการมาตามล�ำดับ ดังนี้

	 1.	 คัมภีร์มิลินทปัญหาเป็นคัมภีร์ที่ท่าน 

ติปิฎกจูฬาภยเถระได้รวบรวม และบันทึกการ

ปุจฉา วิสัชชนาของท่านพระนาคเสน และพระเจ้า

มิลินท์ไว้มีเนื้อความว่า เมื่อราว พ.ศ. 500 มีการ

กล่าวถงึพระสูตร 6 พระสูตร คอื รตันสตูร ขนัธสูตร 

โมรสตูร ธชคัคสตูร อาฏานาฏยิสตูร และองัคุลมาล

สตูรว่า เป็นพธิสีวดมนต์ทีพ่ระพทุธองค์ทรงรบัรอง 

และในมิลินทปัญหา ยังกล่าวถึงปัญหาอันเป็นที่

สงสัยต่อความศักดิ์สิทธิ์ของพุทธมนต์ ดังค�ำถาม 

ในมิลินทปัญหา 3 ประเด็น ที่พระเจ้ามิลินท ์

ตรัสถาม คือ 1) พิธีสวดมนต์สามารถป้องกันความ

ตายได้หรือไม่ 2) พิธีสวดมนต์มีประสิทธิภาพ 

ได้อย่างไร และ 3) พิธีสวดมนต์ใช้ได้ผลเมื่อใด 

และเมื่อใดที่ใช้ไม่ได้ผล (Milintapanha 4/163-

166) ปัญหาทัง้ 3 ประการ พระนาคเสน ได้ตอบไว้  

ดังนี้
	 	 1.1	 พิธีสวดมนต์สามารถป้องกัน

ความตายท่ียังไม่ถึงเวลาได้ เปรียบเหมือนข้าวต้น

อ่อนต้องหมั่นรดน�้ำจึงจะงอกงามมีสีเขียวชอุ่มได้

	 	 1.2	 พิธีสวดมนต์มีประสิทธิภาพได้

ด้วยการสวดภาวนา และผู้สวดต้องไม่มีกรรมมา 

ขัดขวาง ไม่มีกิเลสเกิดขึ้นในขันธสันดาน และต้อง

มีจิตเชื่อมั่นในประสิทธิภาพ

	 	 1.3	 พิธีสวดมนต์ก็เปรียบเหมือนยา 

มปีระโยชน์ทัง้การป้องกนัและรกัษา ดังนัน้ในขณะ

ท่ีอนัตรายจะเกดิหรือไม่กใ็ช้ได้ผล แต่จะใช้ไม่ได้ผล 

เมื่อบุคคลท่ีใช ้เป ็นคนทุศีล (Milintapanha 

4/163-166)

	 2.	 คัมภีร ์ปรมัตถโชติกา เป ็นคัมภีร  ์

ชั้นอรรถกถา ที่ท่านพระพุทธโฆสเถระแต่งไว้ราว 

พ.ศ. 972-1000 ได้อธิบายความในพระสูตรของ

คัมภีร ์ขุททกปาฐะ ตอนที่กล ่าวถึง รัตนสูตร 

ได้อธบิายถงึต้นก�ำเนดิของพธิสีวดมนต์ว่า พระพทุธ

องค์ทรงบัญชาให้พระอานนท์สวดรัตนสูตรไป 

ตามถนนของเมือง และประพรมน�้ำจากบาตร 

ของพระองค์ เพื่อป้องกันเมืองเวสาลีให้พ้นจาก

ทุพภิกขภัย โรคระบาด และอ�ำนาจของภูตผีปีศาจ 

ภูตผีที่ถูกน�้ำมนต์ก็หนีไป และภัยก็สงบระงับ  

จากน้ันประชาชนก็ได้สร้างหอประชุมไว้ในเมือง 

เจิมด้วยน�้ำหอม ผูกผ้าม่านไว้เบื้องบน ประดับ

ตกแต่งอย่างอลังการ และจัดท่ีประทับไว้ส�ำหรับ

พระพุทธเจ้า หลังจากท่ีพระพุทธเจ้าทรงประทบัน่ัง

บนอาสนะด้วยพระองค์เองแล้ว เหล่าภกิษ ุราชวงศ์ 

และประชาชนท่ัวไปก็ เ ลือกนั่ งตามสมควร  

ท้าวสักกะเทวราชเสด็จมาถึงที่ประชุมพร้อมด้วย

เหล่าเทวดาผู้ติดตาม พระอานนท์ก็เข้าร่วมการ

ชุมนุมนี้ด ้วย พร้อมกับคณะฟ้อนร�ำพื้นเมือง 

หลังจากปกป้องรักษาเมืองให้ปลอดภัยด้วยการ

สวดรตันสตูรนีเ้ป็นเวลา 7 วนัต่อเนือ่งกนั พระองค์



272 Dhammathas Academic Journal Vol. 18 No. 2 (May - August 2018) 

ทรงอนญุาตให้ท�ำพิธสีวดมนต์ เพือ่ป้องกนัภยัพบิติั 

เช่นน้ีในอนาคตกาล โดยใช้เครือ่งประกอบพธิกีรรม 

คือ น�้ำมนต์และห้องประชุมอันมีผ้าม่านผูกไว ้ 

และมีการสวดต่อเนื่องกันเป็นเวลา 7 วัน (Khu. 

Th. A. (Bali) 6/143–144)

	 3.	 คัมภีร์ธัมมปทัฏฐกถา เป็นคัมภีร ์ 

ชั้นอรรถกถาที่ท่านพระพุทธโฆสเถระแต่งไว้เมื่อ

ราว พ.ศ. 972-1000 ได้กล่าวถงึพฒันาการของพิธี

สวดมนต์ โดยบันทึกไว้ว่า พระพุทธเจ้าทรงแสดง

อุบายเพือ่ป้องกนัความตายอนัยงัไม่สมควรแก่อายุ

ของบุตรแห่งพราหมณ์คนหนึ่ง โดยพระองค์ทรง

วางอบุายให้พราหมณ์สร้างมณฑปตรงทางเข้าบ้าน 

ตั้งที่นั่งเล็กๆ ไว้ตรงกลางมณฑป จัดที่นั่ง 8 หรือ 

16 ที่ ไว้รอบๆ และนิมนต์ภิกษุมาน่ังบนอาสนะ

เหล่านั้น และท�ำพิธีสวดมนต์เป็นเวลาต่อเน่ืองกัน 

7 วนั หลงัจากจดัเตรยีมการทัง้หมดตามค�ำแนะน�ำ

ของพระพทุธเจ้าแล้ว ได้น�ำเดก็นัง่ลงท่ีนัง่ตรงกลาง 

ภิกษุนั่งรอบๆ เด็ก และประกอบพิธีสวดมนต์เป็น

เวลา 7 วัน 7 คืน โดยไม่มีการหยุดพัก ในคืนที่ 7 

พระพทุธองค์กท็รงเข้าร่วมการสวดด้วย ยกัษ์ชือ่ว่า 

อวรทุธกะมาทีบ้่านหวงัจะจบัเด็กไป จงึไม่ได้โอกาส 

เพราะในขณะนั้นพระพุทธเจ้า และพระสาวก 

ทั้งหลายก�ำลังท�ำพิธีสวดมนต์อยู่ จนเป็นเหตุให้

ยกัษ์จากไปด้วยความผดิหวงั เดก็จงึปลอดภยัมชีวีติ

อยู่สุขส�ำราญยืนยาวนาน และได้ชื่อว่า “อายุวัฒน

กุมาร (Khu.Khu.A. (Thai) 7/55/115)

	 4.	 คัมภีร์สุมังคลวิลาสินี เป็นคัมภีร์ช้ัน

อรรถกถาที่ท่านพระพุทธโฆสเถระแต่งไว้ในราว 

พ.ศ. 972-1000 มีข้อความท่ีกล่าวถึง อาฏานาฏ ิ

ยสตูร บรรยายภาพของพิธสีวดมนต์ไว้ว่า ข้อปฏบิติั

เบื้องต้นในการท�ำพิธีสวดมนต์อาฎานาฏิยสูตร  

ไม่ควรน�ำมาสวดก่อนเมตตสูตรธ ชัคคสูตรและ 

รัตนสูตร เหล่านี้พึงน�ำมาสวดเป็นเวลา 7 วัน 

หลังจากนั้น ถ้าปีศาจปลดปล่อยผู้เคราะห์ร้ายแล้ว

ก็เป็นการดี หากยังไม่ปล่อย จึงค่อยสวดอาฏานา

ฏิยสูตร ภิกษุซ่ึงสวดอาฏานาฏิยสูตรไม่ควรฉัน

อาหารที่ท�ำด้วยแป้งหรือเนื้อ และไม่ควรอยู่อาศัย

ในป่าช้า เพราะปีศาจ (อมนุษย์) อาจได้โอกาส

ท�ำร้ายได้ สถานท่ีส�ำหรับพิธีสวดมนต์ควรท�ำให้

สะอาด โดยการฉาบทาด้วยมูลวัว อาสนะอัน

สะอาดควรจัดเตรียมไว้ให้พระได้นั่ง เมื่อน�ำ 

พระภิกษุออกมาจากวัดเพื่อสวดมนต์ พึงมีบุรุษ 

ถือโล่และอาวุธแวดล้อม ไม่พึงสวดมนต์ในที่ 

โล่งแจ้ง พึงปิดประตูหน้าต่างแล้วสวด โดยมีบุรุษ

ยืนแวดล้อม ภิกษุผู้สวดมนต์ต้องตั้งเมตตาไว้ในใจ 

ส่วนอุบาสกอุบาสิกาพึงรับศีล 5 แล้วพระสงฆ์ 

พึงสวดมนต์ ถ้าหากผู้เคราะห์ร้ายยังไม่ถูกปีศาจ

ปลดปล่อยโดยวิธีนี้ พึงให้เขานอนลงบนฐานเจดีย์ 

ต้องมีการจัดที่น่ังไว้ที่นั้น ตะเกียงน�้ำมันพึงจุดไว้ 

และพึงเช็ดฐานเจดีย์ให้แห้ง จากนั้นจึงสวดมงคล

สูตร หมูแ่ห่งภกิษผูุ้ถกูนมินต์มาประชมุกัน พึงกล่าว

กบัปีศาจ ดงันี ้“มต้ีนไม้เก่าแก่อยูท่ีล่านวดั หมูส่งฆ์

หวังให้ท่านไปถึงที่นั้น” ปีศาจก็จะถูกบังคับให้ไป

หาหมู่สงฆ์ จากนั้น ผู ้เคราะห์ร้ายซึ่งถูกปีศาจ

ครอบง�ำ ถูกถามว่า “ท่านชือ่อะไร” เมือ่ปีศาจบอก

ชื่อออกมา ควรเรียกชื่อของปีศาจแล้วกล่าวว่า 

“บุญกุศลอันเกิดจากถวายเครื่องหอมดอกไม้

อาสนะและส่ิงของอันเป็นทาน จงมีแก ่ท ่าน 

มหามังคลคาถาได ้สวดข้ึนเพื่ออวยพรท ่าน  

ด้วยความเคารพที่มีแก่พระสงฆ์ ขอท่านจงปล่อย 



273วารสารวิชาการธรรมทรรศน์ปีที่ 18 ฉบับที่ 2 (พฤษภาคม - สิงหาคม 2561) 

ผู ้เคราะห์ร้ายเถิด” ถ้าหากปีศาจยังไม่ปล่อย  

พงึกล่าวแก่เทพเจ้าว่า “ท่านทราบหรอืไม่ว่าปีศาจ

ตนนีไ้ม่มคีวามอ่อนน้อมต่อพวกเรา ฉะนัน้ พวกเรา

จะถือตามค�ำสั่งของพระพุทธเจ้า” ดังนั้น จึงควร

สวดอาฏานาฏิยสูตรนี้ เป็นข้อปฏิบัติเบ้ืองต้น

ส�ำหรบัอบุาสกอบุาสกิา ถ้าหากว่ากลายเป็นภิกษุที่

ถูกปีศาจสิงแล้ว อาสนะทั้งหลายพึงได้รับการ

ท�ำความสะอาดมาลัยดอกไม้ เป็นต้น พึงแสดง 

แก่ปีศาจ และพึงสวด พิธีสวดมนต์นี้เป็นข้อปฏิบัติ

เบื้องต้นส�ำหรับภิกษุทั้งหลาย (Thee.M. (Thai) 

3/281/161-162)

	 คัมภีร์นี้ ได้แสดงให้เห็นถึงพัฒนาการ 

อย่างชัดเจนของพิธีสวดมนต์ คือ ขั้นตอนเบื้องต้น

ของพิธีกรรมน้ัน จะมีการอัญเชิญเทวดา คือ  

การส่งสารแก่เทวดา และในขั้นตอนสุดท้ายจะมี

การส่งเทวดา โดยมีสิ่งที่ใช้บูชา เช่น เครื่องหอม 

มาลัยดอกไม้ และตะเกียงน�้ำมัน เป็นต้น

3.  การเผยแผ่พุทธมนต์ในสังคมไทย
	 เมื่อประมาณ พ.ศ.236 พระเจ้าอโศก

มหาราชทรงอุปถัมภ์การสังคายนาครั้งท่ี 3 ณ  

วดัอโศการาม นครปาฏลบีตุร แคว้นมคธ ได้ทรงส่ง

สมณทูตไปเผยแผ่ โดยคณะพระสมณทูตสายท่ี 8 

มีพระโสณเถระ และพระอุตตรเถระเป็นประธาน 

ได้เดินทางมาเผยแผ่พระพุทธศาสนาในแคว้น

สวุรรณภมู ิหลกัฐานท่ีพบในประเทศไทยขุดค้นพบ

ที่จังหวัดนครปฐม คือ ศิลารูปธรรมจักรกับกวาง

หมอบที่แท่นสถูปอันเป็นสิ่งเคารพบูชาเหมือนกับ

สมยัพระเจ้าอโศกมหาราช เมือ่ประมาณพ.ศ. 620 

พระเจ้ากนิษกะมหาราชทรงอุปถัมภ์การสงัคายนา 

ครัง้ที ่4 ของฝ่ายมหายานที่เมืองชลันธร และได้ส่ง

คณะพระสมณทูตไปเผยแผ่พระพุทธศาสนาฝ่าย

มหายานในเอเชียกลางจนถึงประเทศจีน และต่อ

มายังอาณาจักรอ้ายลาว ซึ่งในอดีตเป็นดินแดน 

ส่วนหนึ่งของประเทศไทย

	 เมื่อประมาณ พ.ศ. 1300 กษัตริย์แห่ง

อาณาจักรศรีวิชัยในเกาะสุมาตรา ได้ขยายอ�ำนาจ

เข้ามาถึงดินแดนตอนใต้ของไทย ท�ำให้พระพุทธ

ศาสนามหายานเจริญรุ่งเรืองอยู่ในดินแดนแถบนี้ 

ด้วยหลักฐานที่ปรากฏ คือ เจดีย์พระธาตุไชยา 

จังหวัดสุราษฎร ์ธานี  พระบรมธาตุ จังหวัด

นครศรีธรรมราช (องค์เดิม) พระพุทธรูป เทวรูปหล่อ

พระโพธิสัตว์อวโลกิเตศวร และพระพิมพ์ต่างๆ 

	 เมื่อประมาณ พ.ศ. 1454-1725 ขอม 

มีอ�ำนาจเข้ามาครอบง�ำแผ่นดินประเทศไทย  

ขอมนับถือนิกายมหายาน เม่ือมีอ�ำนาจท�ำให้

อิทธิพลของมหายานครอบคลุมไปทั่ว เป็นเหตุให้

พระพุทธศาสนามหายานรุ่งเรือง จึงท�ำให้มีการ

นับถือพระพุทธศาสนาทั้งสองแบบ 

	 เมื่อประมาณ พ.ศ. 1500 ประเทศไทย 

ได้รับพระพุทธศาสนาแบบตันตระ โดยผ่านทาง

กษัตริย ์กัมพูชาท่ีทรงนับถือพระพุทธศาสนา

มหายานทีป่นมากบัศาสนาพราหมณ์ ประเทศไทย

กับกัมพูชาเป็นประเทศท่ีมีวัฒนธรรมประเพณี

หลายอย่างที่ใกล้เคียงกัน ในช่วงเวลาดังกล่าว 

อาณาจักรกัมพูชาได ้เจริญรุ ่งเรืองอย ่างมาก 

มีอาณาเขตกินเนื้อที่มาถึงดินแดนประเทศไทย  

จึงท�ำให ้ไทยได ้รับอิทธิพลทางความเชื่อของ

พระพุทธศาสนาแบบตันตระจากกัมพูชาด้วย  

(Walliphodom, 1994 : 143)



274 Dhammathas Academic Journal Vol. 18 No. 2 (May - August 2018) 

	 เมื่อประมาณ พ.ศ. 1698 พระเจ้าปรกักม

พาหุมหาราชได้ปกครองลังกาทวีป ทรงพยายาม

ฟ้ืนฟพูระพทุธศาสนา โดยการท�ำสงัคายนา เป็นต้น 

พระพทุธศาสนากลบัมามคีวามเจรญิรุง่เรอืงอกีคร้ัง 

ได้มีพระสงฆ์ไทย พม่า มอญ เขมรไปศึกษา 

พระธรรมวินัยในลังกาแล้วอุปสมบทเป็นนิกาย

ลังกาวงศ์ พร้อมน�ำพระไตรปิฎกที่สังคายนาใหม่

กลับมายังประเทศของตน พระธรรมวินัย ข้อวัตร

ปฏิบัติที่พระสงฆ์ไทยประพฤติปฏิบัติในช้ันหลัง 

ตัง้แต่สโุขทยัมาได้แบบอย่างมาจากลงักา กระทัง่พิธี

สวดมนต์ก็ได้แบบอย่างมาจากลังกาเช่นเดียวกัน 

บทสวดมนต์ที่ใช ้สวดกันอยู ่มีเจ็ดต�ำนานและ 

สบิสองต�ำนาน กเ็กดิขึน้ในลงักาทวปี แต่จะเกดิขึน้ 

เมื่อใดไม่ปรากฏหลักฐานท่ีแน่ชัด สันนิษฐานว่า  

คงเกิดหลังคัมภีร์สารัตถสมุจจัย และสันนิษฐาน 

ได้อีกว่า คงจะเกดิขึน้โดยพระประสงค์ของพระเจ้า

แผ่นดิน เรียกนามตามภาษาบาลีว่า “ราชปริตร” 

มีปรากฏ 2 อย่าง คือจุลราชปริตร (เจ็ดต�ำนาน) 

และมหาราชปริตร (สิบสองต�ำนาน) สันนิษฐานว่า 

สบิสองต�ำนานจะเป็นราชปรติรเดมิ ครัง้ต่อมาภาย

หลงัมพีระเจ้าแผ่นดนิพระองค์หนึง่ทรงพระด�ำรว่ิา 

สิบสองต�ำนานยืดยาวนัก จึงโปรดให้ตัดเหลือ 

เจ็ดต�ำนาน (Kromprayadamrongrajanubhab, 

1971 : 12)

	 เมื่อพุทธศตวรรษที่ 18-19 พิธีการสวด

พุทธมนต์ในสมัยสุโขทัยได้เน้นสาระค�ำสอนจาก

พระไตรปิฎกเป ็นหลักส�ำคัญ ผู ้สอนน้ันเป ็น 

พระมหาเถระที่เป็นปราชญ์ เรียนจบพระไตรปิฎก

มาจากเมอืงนครศรธีรรมราช โดยพ่อขนุรามค�ำแหง

มหาราชทรงนิมนต์มา ดังปรากฏในศิลาจารึก  

หลกัที ่1 ว่า “เมอืงตะวนัตก เมอืงสโุขทยัมอีรญัญกิ 

พ่อขุนรามค�ำแหงกระท�ำโอยทานแก่มหาเถร

สังฆราช เรียนจบปิฎกไตรหลวกคู่ปู่ครู (พระที่เป็น

ครูสอน) ในเมืองนี้ทุกคน ลุกแต่เมืองศรีธรรมราช 

เป็นภิกษุที่สืบเชื้อสายพระพุทธศาสนาเถรวาท 

มาจากลงักา” ก่อนทีจ่ะมกีารเรยีนการสอนหนงัสอื

แต่ละครั้งนั้น ต้องท�ำพิธีสวดพุทธมนต์แสดงการ

นมสัการพระรตันตรัยก่อนเสมอ ดงัปรากฏในจารกึ

วัดตระพังนาคท่ีมีเน้ือความแสดงการนมัสการ 

พระรัตนตรัยด้วยการยกข้อความแสดงพุทธคุณ  

ซึ่งข้ึนต้นว่า “อิติปิโสภควา…” แสดงธรรมคุณ  

ซึ่งขึ้นต้นว่า “สฺวากฺขาโต ภควตาธมฺโม” และสังฆ

คณุ ซึง่ข้ึนต้นว่า “สปุฏปินโฺน ภควโต สาวกสงโฺฆ…” 

พิธีสวดพุทธมนต์ยังเป ็นธรรมเนียมประเพณ ี

ของชาวสโุขทัยท่ีพงึปฏิบติักนัทกุๆ วนัพระ และวนั

ส�ำคัญทางพระพุทธศาสนา ตัวอย่าง เช่น พ่อขุน

รามค�ำแหงทรงโปรดให้ปลูกดงตาล และโปรดให้

สร้างขดาน (แผ่นหนิ) ต้ังไว้ ณ ตรงกลางดงตาลนัน้ 

ด้วยมีพระราชประสงค์ว่า “วันเดือนดับ เดือนโอก 

แปดวัน วันเดือน เต็มเดือน ฝูงปู่ครูเถรมหาเถรขึ้น

นั่งเหนือขดานหินสูดธรรมแก่อุบาสก” (Fine Arts 

Department, 1984 : 17)

	 เมือ่พุทธศตวรรษที ่19-21 ในสมยัอยธุยา 

พระรามาธิบดีที่ 1 ทรงน�ำเอาคติความเชื่อตลอด

จนแนวปฏิบัติด้านพิธีกรรมในศาสนาพราหมณ ์ 

เข้ามาสู่อยุธยาหลายอย่าง ดังปรากฏหลักฐาน 

ในลิลิตโองการแช่งน�ำ้ ซ่ึงเป็นค�ำอ่านในพระราชพธิี

ถอืน�ำ้พพิฒัน์สตัยา และในค�ำให้การของคนกรงุเก่า

ได้บันทึกไว้ว่า “พระรามาธิบดีที่ 1 ได้โปรดให้เชิญ

คณะพราหมณ์จากพาราณสี มาประกอบพิธี



275วารสารวิชาการธรรมทรรศน์ปีที่ 18 ฉบับที่ 2 (พฤษภาคม - สิงหาคม 2561) 

ราชาภิเษก” ต่อจากน้ัน พิธีกรรมได้ปรากฏผสม

ผสานคตคิวามเช่ือ และแบบแผนประเพณรีะหว่าง

พระพุทธศาสนากับศาสนาพราหมณ์เข้าด้วยกัน 

สืบเนื่องมาตลอดสมัยอยุธยาอิทธิพลของศาสนา

พราหมณ์ก่อให้เกดิความเชือ่เรือ่งบญุฤทธิว์ทิยาคม

มากขึ้น (Wanrat, 1981 : 57)

4. ความศรัทธาของชาวพุทธไทยที่มีต่อ 
	 พทุธมนต์
	 ความศรัทธาของชาวพุทธไทยท่ีมีต ่อ 

พุทธมนต์ จ�ำแนกได้ 3 รูปแบบ คือ ความศรัทธา

ต่อพุทธมนต์ที่เนื่องด้วยศาสนพิธี ความศรัทธา 

ต่อพุทธมนต์ที่เนื่องด้วยไสยศาสตร์ และความ

ศรัทธาต่อพุทธมนต์ที่เนื่องด้วยโหราศาสตร์

	 ความศรัทธาต่อพุทธมนต์ที่เนื่องด้วย 

ศาสนพิธี มี 2 ลักษณะ คือ

	 1.	 การใช้พุทธมนต์ท่ีเนื่องด้วยศาสนพิธี

ในงานมงคล ชาวพุทธไทยส่วนใหญ่ นิยมจัดงาน

ประกอบพิธีเจริญพุทธมนต์ในงานมงคลต่างๆ  

ที่เกี่ยวข้องกับตนหรือเครือญาติ ท่ีเป็นเช่นนี ้ 

อาจเป็นเพราะมีความเคารพศรัทธาเลื่อมใส 

ในพระพุทธเจ้า และเชื่อว่าพุทธมนต์เป็นค�ำสอน

ของพระพุทธองค์ผู้ทรงบริสุทธิ์ มีพระปัญญาคุณ

และพระมหากรุณาธิคุณ เมื่อมีการสวดหรือเจริญ

พุทธมนต์อันบริสุทธิ์ จึงมีอานุภาพดลบันดาลให้

พวกตนประสพความสุขความเจริญได้

	 2.	 การใช้พุทธมนต์ท่ีเนื่องด้วยศาสนพิธี

ในงานอวมงคล การสวดพุทธมนต์ในงานอวมงคล 

หรืองานศพ ชาวพุทธในสังคมไทย นิยมน�ำพระ

อภิธรรม 7 คัมภีร์มาใช้เป็นบทสวด โดยมีพระสงฆ์

เป็นผู้ประกอบพิธีกรรม เพราะเชื่อว่า การสวด 

พระอภิธรรมในงานศพ ผู้ตายจะได้บุญมากจะไม่

มารบกวนเครอืญาตอิกี การนมินต์พระสงฆ์มาสวด

พิจารณาผ้าบังสุกุลด้วยบทบังสุกุลตาย เป็นการ

ช่วยส่งวิญญาณผู้ตายให้ไปสู่สุคติ เพราะอาจเคย

ทราบมาและมีความเข้าใจเช่นนั้น และหลังจาก

ฌาปนกิจศพแล้ว มีการนิมนต์พระสงฆ์มาสวด

พิจารณาอัฐิด้วยบทบังสุกุลตายและบังสุกุลเป็น 

เพราะเช่ือว ่า จะช่วยให้วิญญาณไปเกิดใหม  ่

ในสุคติภูมิ ทั้งนี้ อาจเป็นเพราะเป็นค่านิยมและ

ความเชื่อที่สืบต่อๆ กันมา

	 ความศรัทธาของชาวพุทธไทยที่มีต ่อ 

พุทธมนต์ที่เนื่องด้วยไสยศาสตร์ มนุษย์ส่วนใหญ่ 

มกัมคีวามกลวัสิง่ท่ีมองไม่เหน็ แต่ส�ำคญัว่ามอี�ำนาจ

เหนอืกว่าปกติหรือเหนอืกว่าธรรมชาติ ต่างพยายาม

หาทางป้องกนัให้รอดพ้นจากสิง่เหล่านี ้ซึง่คนทัว่ไป

มักเรียกกันว่า “วิธีกรรมทางไสยศาสตร์” มีหลาย

รูปแบบ คือ

	 1.	 การใช้พุทธมนต์ในการขับไล่เสนียด

จัญไร ชาวพุทธไทยจ�ำนวนมาก มีความเชื่อมั่น 

ในความศกัด์ิสิทธิข์องพุทธมนต์ว่า จะสามารถขับไล่

เสนียดจัญไรได้ ทั้งนี้ อาจเป็นเพราะผู้ใช้พุทธมนต์

มีความเคารพเลื่อมใส และยึดมั่นในพระรัตนตรัย

อย่างแน่วแน่ ไม่หวั่นไหวในคุณของพระพุทธเจ้า 

คุณของพระธรรม และคุณของพระสงฆ์ ซ่ึงจาก

ประสบการณ์ของผู้เขียน ก็เห็นว่าเป็นเช่นนั้นจริง

	 2.	 การใช้พุทธมนต์ในการเสริมเมตตา

มหานิยม ชาวพุทธไทย จ�ำนวนมาก มีความเชื่อว่า 

การใช้พุทธมนต์ด้วยความศรัทธาเคารพเล่ือมใส 

ในคุณพระรัตนตรัย จะช่วยให้เกิดเมตตามหานิยม



276 Dhammathas Academic Journal Vol. 18 No. 2 (May - August 2018) 

ในตน ซึ่งความเช่ือเช่นนี้ อาจเป็นเพราะผู ้ใช ้

พุทธมนต์นั้น ปกติเป็นคนที่กล้าแสดงออกในทาง

สร้างสรรค์ และมจีติเมตตาปรารถนาดแีก่ผูอ้ืน่เป็น

พื้นฐาน จึงท�ำให้รู้สึกว่า เกิดเมตตามหานิยมในตน 

แต่อย่างไรก็ตาม การสวดพุทธมนต์ด้วยความ

เคารพ ย่อมเป็นท่ีเมตตาของสรรพสิ่งท่ีอยู่รอบตัว

ได้ ซึ่งจากประสบการณ์ของผู้เขียน ก็ท�ำให้มีความ

รู้สึกเช่นนี้เหมือนกัน

	 3.	 การใช้พุทธมนต์ในการดลบันดาลให้

แคล้วคลาด ชาวพุทธไทยจ�ำนวนมาก ยังมีความ

เชื่อความศักดิ์สิทธิ์ของพุทธมนต์ที่น�ำมาใช้อย่าง 

ถูกวิธีว ่า จะช่วยให้เกิดความแคล้วคลาดได ้ 

ข้อส�ำคัญ ต้องอาศัยคุณบารมีของพระรัตนตรัย 

บิดามารดา ครูอาจารย์ผู ้ประสิทธิ์ประสาทวิชา  

และเคล็ดวิชาที่สืบทอดกันมา เป็นองค์ประกอบที่

ส�ำคัญในการประกอบพิธีกรรม

	 4.	 การใช้พทุธมนต์ในการบ�ำบัดรกัษาโรค 

ชาวพุทธไทยจ�ำนวนมาก มีความศรัทธาเชื่อว่า  

การสวดบริกรรมหรือสวดภาวนาพุทธมนต ์ 

สามารถรักษาโรคได้ ที่มีความเชื่อเช่นนี ้ อาจเป็น

เพราะแต่ละคนเคยประสบหรอืพบเหน็อาการป่วย

ของคนที่หายป ่วยเพราะใช ้ พุทธมนต ์รักษา  

อย่างไรกต็าม ส่วนส�ำคญัของการใช้พทุธมนต์รกัษา

โรค ก็คือ ผู้ป่วยมีจิตใจผ่อนคลายไม่กังวลมาก 

เกินไป และมีความเช่ือมั่นในพิธีรักษาน้ัน ซึ่งจะมี

ส่วนท�ำให้มกี�ำลงัใจเพิม่ขึน้อนัอาจท�ำให้อาการป่วย

ทุเลาลงได้

	 5.	 การใช้พุทธมนต์เพื่อความคงกระพัน 

ชาวพุทธไทยจ�ำนวนมาก โดยเฉพาะพวกชาย

ฉกรรจ์ มคีวามเช่ือด้านวชิาคงกระพนั ซึง่เป็นความ

เ ช่ื อมั่ นที่ สื บทอดกันมาตั้ ง แต ่ สมั ย โบราณ 

โดยเกจิอาจารย์เป็นผู้ประสิทธ์ิประสาทให้แก่ศิษย์ 

และคาถาที่น�ำมาใช้ส่วนมากได้ดัดแปลงมาจาก

พุทธมนต์ แต่ส่ิงส�ำคัญของการใช้วิชาคงกระพันนี้ 

กค็อื ผูใ้ช้คาถานัน้ ต้องให้ความเคารพเชือ่มัน่ต่อครู

อาจารย์ผู ้ประสิทธิ์ประสาทวิชานี้ให้แก่ตนด้วย

จิตใจที่ไม่หวั่นไหว ซึ่งจะเป็นพลังส�ำคัญที่จะท�ำให้

วิชาที่ เล ่าเรียนมานั้นเกิดความศักด์ิสิทธิ์ตาม

เจตจ�ำนงที่ต้องการ

	 ความศรัทธาของชาวพุทธไทยที่มีต่อพุทธ

มนต์ที่เนื่องด้วยโหราศาสตร์ วิชาโหราศาสตร์  

เป ็นวิชาที่ว ่าด ้วยเรื่องการท�ำนายดวงชะตา 

หรอืชะตากรรมของมนษุย์ มโีหราจารย์บางท่านได้

น�ำพุทธมนต์เป็นองค์ประกอบส�ำคัญของพิธีกรรม

ทางโหราศาสตร์

	 1.	 การใช้พุทธมนต์ตรวจดูดวงชะตา  

ชาวพุทธไทยจ�ำนวนมาก มีความเช่ือในพุทธมนต์

ว่า หากน�ำมาบริกรรมให้จิตเป็นสมาธถิงึขัน้รูปฌาน 

และฝึกจนเกิดความช�ำนาญแล้ว จะสามารถตรวจ

ดูดวงชะตาผู้อื่นได้ ความเชื่อเช่นนี้ อาจเป็นจริงได้ 

เพราะมีพระมหาบุรุษ คือพระสัมมาสัมพุทธเจ้า 

เป็นแบบอย่างให้ทราบ ดังเช่น พระองค์ทรงระลึก

พระชาติในอดีตได้ และทรงเห็นการเป็นไปใน

สังสารวัฏของสัตว์ทั้งหลายในคราวที่ทรงนั่งท�ำ

สมาธิที่ใต้ต้นศรีมหาโพธิ์

	 2.	 การใช ้พุทธมนต ์ ในการสะเดาะ

เคราะห์ ชาวพุทธไทยจ�ำนวนมากเชื่อว่า บุคคล

สามารถน�ำพทุธมนต์ไปใช้ในการสะเดาะเคราะห์ได้ 

เมื่อผู้ใช้มีจิตประกอบด้วยเมตตาต่อสัตว์ทั้งหลาย 

ทั้งนี้ อาจเป็นเพราะเชื่อว่า การมีเมตตาต่อผู้อื่น 



277วารสารวิชาการธรรมทรรศน์ปีที่ 18 ฉบับที่ 2 (พฤษภาคม - สิงหาคม 2561) 

ย่อมได้รับความเมตตาตอบเช่นกัน นอกจากนั้น 

การได้สวดพุทธมนต์ยังช่วยให้จิตใจสงบ และเป็น

บญุขัน้ภาวนา ซึง่ถอืว่าได้บุญมาก อนัจะช่วยท�ำให้

เคราะห์ร้ายทั้งหลายหมดสิ้น

	 3.	 การใช ้พุทธมนต์ในการเสริมดวง  

ชาวพุทธไทยจ�ำนวนมาก มีความเชื่อว่า บุคคล

สามารถน�ำพุทธมนต์มาใช้ในการเสริมดวงได้จริง 

เมื่อผู้ใช้พุทธมนต์น้ันรักษาศีล 5 อย่างเคร่งครัดที่

เป็นเช่นนี้ อาจเป็นเพราะเห็นว่า ศีลเป็นเกาะ

ป้องกันภัยเบือ้งต้น เมือ่ได้รบัอานสิงส์จากการสวด

พุทธมนต์ในล�ำดับถัดมา ย่อมช่วยให้ชีวิตดีข้ึน 

เนื่องจากได้รับอานิสงส์แห่งศีลและพุทธมนต  ์

ดังกล่าว ดังนั้น จึงถือได้ว่า การสวดหรือการจัดให้

มีการสวดพุทธมนต์เป็นการเสริมดวงชะตาได้ด ี

อีกทางหนึ่ง

5.	 ข้อคิดเห็น
	 พุทธมนต์ที่ชาวพุทธไทยคุ้นเคยมากที่สุด

คือ บทสวดที่ใช้ในงานมงคล และงานอวมงคล  

ซึ่ งส ่วนมากได ้ เน ้นงานบุญเป ็นส�ำคัญ เช ่น  

งานท�ำบุญขึ้นบ้านใหม่ งานฉลองพระบวชใหม ่ 

งานท�ำบุญวันเกิด และงานท�ำบุญอุทิศให้ผู้ตาย 

	 1.	 ศาสนพิธี  จัด เป ็นพิธีกรรมทาง

พระพทุธศาสนา เป็นพธิกีารอย่างหนึง่ในการสร้าง

แรงศรัทธาให้เกิดแก่บุคคลที่ยังไม่เข้าใจแก่นแท้

ของพระพุทธศาสนา จึงจ�ำเป็นต้องสร้างรูปแบบ 

ทีเ่ป็นรปูธรรมให้เป็นทีย่ดึถอืปฏิบัตก่ิอน หากบคุคล

ได ้เข ้าใจแก่นแท้ของพระพุทธศาสนาดีแล ้ว  

ก็จะคลายความยึดติดในศาสนพิธีหรือพิธีกรรม 

นั้นเอง 

	 2.	 ไสยศาสตร์ เป็นศาสตร์ทีอ่าศยัอ�ำนาจ

จิตและความศรัทธาเชื่อมั่นเป็นส�ำคัญ จึงจะก่อให้

เกิดอ�ำนาจอันศักด์ิสิทธิ์ดลบันดาลให้เกิดผลดังท่ี 

ผู้ใช้วิชาไสยศาสตร์ต้องการ ฉะนั้นผู้ฝึกเรียนฝึกใช้

วิชาไสยศาสตร์ จะต้องมีจิตกล้าหาญ เข้มแข็ง  

ไม่ตกใจง่าย และท่ีส�ำคัญท่ีสุด จิตต้องเป็นสมาธ ิ

ส�ำหรับพทุธมนต์ทีบุ่คคลน�ำมาใช้ในเชงิไสยศาสตร์ 

ส่วนใหญ่มักจะน�ำมาผูกเป็นหัวใจพระคาถาของ

พุทธมนต์นั้นๆ เช่น “มะอะอุ” เป็นหัวใจบท

พุทธคุณ เน้นใช้ด้านคงกระพัน “นะมะพะทะ”  

เป็นหวัใจธาต ุ4 เน้นใช้บรกิรรมปลกุเสกวัตถุมงคล

ต่างๆ และ “จปิิเสค”ิ หวัใจปฏสิงัขาโย เน้นบรกิรรม

ถอนอาถรรพณ์ เป็นต้น ความเก้ือกูลกันระหว่าง

พุทธมนต์กับไสยศาสตร์ หากพิจารณาให้ดีแล้ว  

ทัง้พทุธมนต์และไสยศาสตร์เน้นจดุเดยีวกนั นัน่คอื 

ให้จติเกดิสมาธ ิส่วนบทสวดหรอืคาถาทีใ่ช้บรกิรรม

เป็นเพียงกลวธิสีร้างแรงศรัทธาเชือ่มัน่ในความขลัง

หรือความศักดิ์สิทธิ์แห่งบทสวดหรือคาถาที่ใช้

บริกรรมเท่านั้น ดังนั้น หัวใจของการเรียนวิชา

ไสยศาสตร์ ก็คือ การเรียนวิชาสมถกรรมฐาน

นั่นเอง ซึ่งการสวดพุทธมนต์ก็เป็นวิธีการหนึ่งของ

สมถกรรมฐาน ตามแนวทางพระพุทธศาสนา

	 3.	 โหราศาสตร์ ตามทีค่นทัว่ไปเข้าใจกนั 

คือ การตรวจดูดวงชะตา การสะเดาะเคราะห์ 

ต่ออายุ และการเสริมดวง เป็นต้น ซึ่งปกติทั่วไป 

หมอดู มักจะใช้ตัวเลขค�ำนวณวันเดือนปีเกิดของ 

ผู้มาขอรับบริการตรวจดูดวงชะตา เช่น การตรวจ

ดูดวงชะตาด้วยเลข 7 ตัว หรือ 12 ตัว เป็นต้น  

ส่วนหมอดูบางรายใช้วิธีนั่งสมาธิ ที่เรียกกันว่า  

“น่ังทางใน” ส่วนการสะเดาะเคราะห์ต่ออายุ 



278 Dhammathas Academic Journal Vol. 18 No. 2 (May - August 2018) 

และการเสริมดวงนั้น มักใช้วิธีการแบบไสยศาสตร์ 

สร้างก�ำลังใจให้ผู้มาขอรับบริการ ผลกระทบจาก

ความศรัทธาต่อพุทธมนต์ด้านบวก ชาวพุทธทั่วไป

เมื่อจะประกอบพิธีกรรมท่ีเนื่องด้วยพุทธมนต์  

มักจะสมาทานศีล มีจิตต้ังมั่นน้อมไปในพิธีกรรม

นั้นๆ และมีโอกาสได้รับรู้หลักธรรมค�ำสอนในทาง

พระพุทธศาสนา เพราะได้คลุกคลีหรือคบหา 

ผู้ทรงคุณวุฒิทางพระพุทธศาสนา ส่วนด้านลบ  

อาจท�ำให้ชาวพุทธน้ัน เข้าใจว่าไสยศาสตร์เป็น 

ส่วนหน่ึงของพระพทุธศาสนาแล้วยดึมัน่ไสยศาสตร์

นั้นเป็นที่พึ่ง

6. 	สรุป
	 พทุธมนต์ มาจากค�ำสอนของพระพทุธเจ้า

ที่ปรากฏในคัมภีร์พระไตรปิฎก การสวดพุทธมนต์

มีวัตถุประสงค์เพื่อรักษาพระศาสนาและต่อมาได้

พัฒนาการมาเป็นการสวดเพื่อป้องกันภยันตราย 

ซึง่เรยีกว่า “การสวดพระปรติร” พธิสีวดพทุธมนต์

มีการน�ำมาใช้กันในดินแดนพุทธภูมิตั้งแต่สมัย

พุทธกาล จากการที่พระอานนท์สวดรัตนสูตรและ

ประพรมน�้ำมนต์จากบาตรของพระพุทธเจ ้า 

เพื่อป้องกันเมืองเวสาลีให้พ้นจากทุพภิกขภัยโรค

ระบาดและอ�ำนาจภตูผปีีศาจ ส่วนการน�ำพทุธมนต์

เข้ามาเผยแผ่ในสงัคมไทย เริม่ขึน้ราวพทุธศตวรรษ

ที ่3 เม่ือพระโสณเถระและพระอตุตรเถระเดนิทาง

มาเผยแผ่พระพุทธศาสนาในแคว้นสุวรรณภูม ิ 

ซึ่งมีส่วนหนึ่งเป็นดินแดนของไทย พระสงฆ์คณะนี้

เป็นสายเถรวาท นยิมสวดจ�ำพระพทุธพจน์ อนัเป็น

ที่มาทางหนึ่งของการสวดพุทธมนต์ในกาลต่อมา 

ส่วนพุทธมนต์ท่ีน�ำมาใช้สวดกนัในปัจจุบนั เร่ิมมมีา

ตั้งแต่ประมาณ พ.ศ. 1698 โดยพระสงฆ์ไทยได้ไป

ศึกษาพระธรรมวินัยในลังกาแล้วอุปสมบทเป็น

นิกายลังกาวงศ์พร้อมน�ำพระไตรปิฎกที่สังคายนา

ใหม่กลับมายังประเทศไทยพระธรรมวินัยและ 

ข้อวัตรปฏิบัติ รวมถึงพิธีสวดพระปริตรที่พระสงฆ์

ไทยตั้ งแต ่สมัยสุ โขทัย เป ็นต ้นมาถือปฏิบัต ิ 

จึงได้แบบอย่างมาจากลังกา

	 ความศรัทธาของชาวพุทธไทยที่มีต ่อ 

พุทธมนต์นั้นมี 3 รูปแบบ คือ 1) ความศรัทธาต่อ

พุทธมนต ์ที่ เนื่องด ้วยพิธีกรรมทางศาสนพิธ ี 

2) ความศรัทธาต่อพุทธมนต์ที่เนื่องด้วยพิธีกรรม

ทางไสยศาสตร์ และ 3) ความศรัทธาต่อพุทธมนต์

ทีเ่นือ่งด้วยพธิกีรรมทางโหราศาสตร์ ทัง้ 3 รปูแบบ

มอีทิธพิลต่อวถิชีวีติของชาวพทุธไทย เนือ่งจากชวีติ

ต้องเกี่ยวข้องกับพุทธมนต์เหล่านี้ ทั้งในส่วนที ่

เป็นไปตามวถิปีระชาและจารตีของสงัคม และเป็น

ไปตามเจตคติส่วนตน ความศรัทธาต่อพุทธมนต์ 

ดังกล่าว ได้เป็นแรงจูงใจให้ชาวพุทธไทยหันมา

สนใจศึกษาหลักพุทธธรรมและปฏิบัติตนอยู ่ใน

กรอบศีลธรรมเป็นอย่างดี

References 

Fine Arts Department. (1984). Inscription of Sukhothai Period. Bangkok : Fine Arts Department, 

Printed on the Occasion of the 700th Anniversary of the Thai Writing.



279วารสารวิชาการธรรมทรรศน์ปีที่ 18 ฉบับที่ 2 (พฤษภาคม - สิงหาคม 2561) 

Kromprayadamrongrajanubhab. (1971). Gather Thesis about Myths Buddhism Myths Phrarit. 

Bangkok : Rungrueng Tham Printing House.

Mahachulalongkornrajavidyalaya University. (1996). Thai Tipitaka Version of Maha  

Chulalongkorn Ratchawitthayalai. Bangkok Metropolis : Mahachulalongkorn 

rajavidyalaya University.

Phra Phrohmcunaphon (P.A. Payutto). (2008). Dictionary of Buddhism Edition Collect 

Vocabulary. Bangkok : Mahachulalongkornrajavidyalaya University.

The Crown College. (2001). The Book of Wisdom, Translated 91 Books. Bangkok :  

Mahamakut Buddhist College.

Wanarat, S.  (1981). Buddhism and Political Concepts in the Reign of King Rama I. Master's 

Thesis. Bangkok : Chulalongkorn University.

Walliphobom, S. (1994). Amulets in Siam. Bangkok : Matichon Press. 



  


