
  

วิจารณ์หนังสือ : Book Review
เมืองไทยจะวิกฤต ถ้าคนไทยมีศรัทธาวิปริต*

Thailand will be Crisis if Thai People have a Faith in Warp
 
ชื่อผู้เขียน: พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต)

Author: Phra Brahmagunabhorn (P.A. Payutto)

กาญจนา หาญศรีวรพงศ์ และพระมหามิตร ฐิตปญฺโญ 
Kanjana Hansriworapong and Phramaha Mit Thitapanyo 
 มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาเขตขอนแก่น 

Mahachulalongkornrajavidyalaya University, KhonKaen Campus, Thailand 
Corresponding Author, E-mail: kaikan2007@hotmail.com

* ได้รับบทความ: 4 มกราคม 2561; ตอบรับตีพิมพ์: 15 สิงหาคม 2561  

	     Received: January 4, 2018; Accepted: August 15, 2018 

1. 	บทน�ำ
 	 หนงัสอืเล่มนี ้เป็นหนงัสอืประเภทสือ่ธรรม

ที่น่าสนใจ เนื่องจากมีเนื้อหาที่สามารถให้ความรู้

กับผู้อ่านในแง่ของความรู้ความเข้าใจในหลักธรรม

ค�ำสอนตามหลักพระพุทธศาสนาท่ีถูกต้องสร้าง

ศรทัธาด้วยปัญญาอนัจะยงัประโยชน์กบัผูป้ระพฤติ

ปฏบิตัติามหลกัธรรม ค�ำสอนท่ีตรงตามพทุธบัญญตัิ 

แก้ไขปัญหาความเห็นผิดในหมู่ชาวพุทธที่ไม่เข้าใจ

ในหลักธรรมค�ำสอนที่แท้จริง ท�ำให้ผู้อ่านสามารถ

น�ำความรู ้ที่ได้ไปประยุกต์ใช้ในการด�ำเนินชีวิต 

แก้ไขความเข้าใจผิด ความหลงงมงาย ตลอดจน

การกล่าวอ้างค�ำสอนที่ไม่ใช่หลักพระพุทธศาสนา 

และเพื่อส่งเสริมให้มีการศึกษาหลักของพระพุทธ

ศาสนา รกัษาหลกัค�ำสอนของพระสมัมาสมัพทุธเจ้า 

ที่ถูกต้องให้คงอยู่ยาวนานสืบไป 

	 ดังนั้น ผู้วิจารณ์จึงมีความสนใจเนื้อหา

สาระในหนงัสอืเล่มน้ี โดยมวีตัถปุระสงค์เพือ่ศกึษา

วเิคราะห์ว่า ผู้แต่งต้องการส่ือความหมายของค�ำว่า 

“เมืองไทยจะวิกฤต ถ้าคนไทย มีศรัทธาวิปริต”  

ในแง่มุมใด และโดยเนื้อความของค�ำว่า เมืองไทย

จะวกิฤต นัน้วกิฤตอย่างไร และค�ำว่า ศรทัธาวปิรติ 

นั้นคืออะไร

2.  โครงสร้างของหนังสือ
	 เป็นหนงัสอืธรรมขนาดเลก็ จ�ำนวน 90 หน้า 

มีเนื้อหากะทัดรัดไม่ยาวนัก สามารถอ่านโดยใช้

เวลาท่ีไม่มาก เหมาะส�ำหรับผู้ท่ีมีความสนใจใฝ่รู้

ธรรมเพือ่สร้างความรูค้วามเข้าใจ ทีถ่กูต้อง จดุเด่น



474 Dhammathas Academic Journal Vol. 18 No. 3 (September - December 2018) Special Issue 

ของหนังสือเล่มนี้ก็คือ ชื่อเร่ืองที่น่าสนใจและน่า

ติดตาม อ่านแล้วชวนให้คิดเป็นปริศนาว่า ค�ำว่า

เมืองไทยจะวิกฤตนั้นจะวิกฤตด้วยเรื่องอะไร และ

คนไทยที่มีศรัทธาวิปริตนั้นหมายถึง ศรัทธาอะไร 

ลกัษณะของการมศีรทัธาวปิรตินัน้เป็นอย่างไร และ

เมื่อรวมความว่า “เมืองไทยจะวิกฤต ถ้าคนไทยมี

ศรทัธาวปิรติ” ผูเ้ขยีนต้องการสือ่ความหมายไปใน

แง่มุมใด แต่อย่างไรก็ตามข้อควรพิจารณาในรูป

แบบของหนังสือเล่มน้ี ก็คือ ภาพบนหน้าปกของ

หนังสือมีการสื่อความหมายที่ไม่ชัดเจน เนื่องจาก

ภาพที่ปรากฏบนหน้าปกเป็นภาพที่ดูสับสนไม่มี

การสื่อความหมายและความเข้าใจที่ชัดเจนและ

เป็นไปในแนวทางเดยีวกนักบัชือ่เรือ่ง และจากการ

พิจารณาทั้งรูปภาพและชื่อเรื่องไม่มีการสื่อความ

หมายในทางธรรมเลย หากหนงัสอืเล่มนี ้ไม่มคี�ำว่า 

“พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตฺโต) ผู้อ่านก็คงจะ

เดาไม่ออกว่าหนังสือเล่มนี้เป็นหนังสือสื่อธรรม

3.  เนื้อหาโดยย่อ 
	 เนื้อหา ในหนังสือเรื่องนี้ผู้แต่งได้บรรยาย

ไว้หลายหัวข้อ ผู้วิจารณ์ได้อ่าน วิเคราะห์และสรุป

รวมเนื้อหาไปตามล�ำดับขั้นตอนโดยย่อได้ ดังนี้

	 1.	 หวัข้อที ่1 สงัคมไทยก�ำลงัใช้พระพุทธ

ศาสนาเป็นที่ถ่ายทุกข์ พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. 

ปยุตฺโต) กล่าวว่า ขณะน้ีมีประชาชนกลุ่มหนึ่ง 

ใช้ศาสนาเป็นที่ถ่ายทุกข์ ด้วยการปลอมเป็นพระ

เป็นชี ออกบิณฑบาตและเรี่ยไรไปด้วย เหตุการณ์

นี้เป็นอันตรายต่อพระศาสนา เพราะฉะน้ันโยมจึง

ต้องรู้เท่าทัน หากชาวพุทธรู้ทัน รู้วินัย ของพระว่า 

พระเรีย่ไรไม่ได้ ออกปากขอชาวบ้านไม่ได้ พระสงฆ์

ท่านห้ามขอ (P.A. Payutto, 2015 : 1- 4) ความ

เข้าใจคลาดเคลื่อนเกี่ยวกับธรรม เกี่ยวกับศาสนา

ต้องท�ำความเข้าใจกันให้มาก พระพุทธเจ้าได้ตรัส

พุทธพจน์เตือนไว้ว่า “ภิกษุทั้งหลาย พรหมจรรย์นี้

เราประพฤติ มิใช่เพ่ือหลอกลวงคน เพื่ออานิสงส์

คอืลาภสกัการะและชือ่เสยีง แต่ทีแ่ท้พรหมจรรย์นี้

เราประพฤตเิพือ่ความส�ำรวมระวงั เพือ่การละกเิลส 

เพื่อคลายกิเลส เพื่อดับกิเลส” พระพุทธองค์ทรง

ประพฤติพรหมจรรย์ เพ่ือความส�ำรวมระวังเพ่ือ

ปหานะ คือ การละ เพื่อวิราคะ คือ การคลายและ

เพ่ือนโิรธะ คอื การดับกเิลส แล้วสาวกของพระผู้มี

พระภาคเจ้านั้นได้ปฏิบัติอย่างไร เพื่ออย่างไรนี่คือ

สิ่งที่ควรระวัง การที่ชาวพุทธยกย่องนักบวชหรือ

ภิกษุแล้วบ�ำรุงมากเกินไป ก็เป็นการเปิดโอกาสให้

ผู ้ที่ไม่สมควรนุ ่งห่มกาสาวพัสตร์เข้ามาอาศัย 

กาสาวพัสตร์ แล้วมาสอนธรรมปลอม ท�ำมาหากิน

ใต้ร่มเงาของกาสาวพัสตร์อย่างสะดวกสบายมี

ความเป็นอยูอ่ย่างเศรษฐใีนเพศสมณะ (Inthasara, 

2011 : 16 - 22) 

 	 ทัศนะของผู้อ่าน ความในตอนนี้ผู ้แต่ง

อธิบายได้ชัดเจนถึงปัญหาที่เกิดขึ้นในพุทธศาสนา 

ปัญหาที่เกิดขึ้น ท่านวิศิน อินทรสระ กล่าวว่าเกิด

จากความเข้าใจคลาดเคลือ่นเกีย่วกบัธรรมเกีย่วกบั

ศาสนาของพุทธศาสนิกชน ซ่ึงท่านผู้รู้ท้ังสองได้

ชีแ้จงให้ผูอ่้านได้เข้าใจถงึหลกัการวธิคิีดในการทีจ่ะ

นับถือศรัทธาและเล่ือมใสบุคคลท่ีเป็นตัวแทนของ

พระพทุธศาสนา ซึง่กค็อืพระภกิษสุงฆ์ ท�ำให้ผูอ่้าน

ได้ความรู ้ในการที่จะแยกแยะว่า แบบไหนคือ 

พระภิกษุสงฆ์ตามธรรมวินัย เป็นภิกษุผู้ประพฤติ

ตนอยู่ในศีล ท�ำหน้าที่ของพระได้อย่างถูกต้อง  



475วารสารวิชาการธรรมทรรศน์ปีที่ 18 ฉบับที่ 3 (กันยายน - ธันวาคม 2561) ฉบับพิเศษ 

ควรแก่การเลื่อมใสอุปถัมภ์บ�ำรุง 

	 2.	 หัวข้อที่ 2 รู้หลักแล้ว ศาสนาอยู่ที่ 

ตัวเรา ไม่ต้องเอาศาสนาไปแขวนไว้กบัใครพระพทุธ 

เจ้าตรสับอกว่า ตถาคตคอืพระพทุธเจ้าท้ังหลายจะ

เกิดขึ้นหรือไม่ก็ตาม หลักความจริงก็เป็นอยู่อย่าง

นัน้ๆ ตถาคตเพยีงแต่ค้นพบความจรงิน้ันแล้วน�ำมา

เปิดเผยแสดงแนะน�ำ เมื่อเรารู้ความจริงถึงความ

จริงแล้ว ความจริงก็อยู่กับเรา พระศาสนาก็อยู่กับ

เรา เรากอ็ยูกั่บหลกัความจรงินัน้ ตวัหลกัความจรงิ

เป็นมาตรฐาน เป็นของจรงิแท้แน่นอนเป็นตวัธรรม 

เป็นธรรมชาติ เมื่อจับหลักได้ก็ไม่แกว่งไม่ไกวไป

ไหนเวลานีค้นไม่มหีลกั แกว่งไกวไปตามกระแสข่าว

เล่าลือ และกระแสค่านิยม เอาตัวไปผูกติดไว้กับ

บคุคล เอาศาสนาไปแขวนไว้กบับุคคล พระพทุธเจ้า

ทรงสอนให้เราพึ่งตัวเองได้ ให้เราเป็นอิสระ 

พระพุทธเจ้าไม่ให้ใครมาขึ้นต่อพระองค์ ตอนแรก

เราอาจศรทัธาต่อพระองค์เพือ่จะได้ให้พระองค์น�ำ

เราเข้าสู่ค�ำสอน เข้าสู่ความจริง แต่ในที่สุดเราจะ

ต้องพึ่งตัวเองได้ (P.A. Payutto, 2015 : 7-10) 

พระพุทธศาสนา มองความจริงของโลกและชีวิต

ทั้งหมดว่าเป็นเรื่อง ของธรรมชาติที่มีอยู่และเป็น

ไปตามธรรมดาทุกๆ สิ่งอย่างเป็นอนิจจัง ทุกขัง 

อนัตตา คือ ความเป็นจริงของสิ่ง ทั้งปวง อนิจจัง 

แปลว่า ไม่เทีย่ง มคีวามหมายว่า สิง่ทัง้หลายทัง้ปวง

ประเภทที่เป็นสังขาร คือมีเหตุปัจจัยปรุงแต่งนั้น  

มีลักษณะที่เปลี่ยนแปลงอยู่เสมอ ไม่มีความคงที่

ตายตัว ทุกขัง แปลว่า เป็นทุกข์ มีความหมายว่า 

สิง่ทัง้หลายทัง้ปวงประเภทสงัขาร มลีกัษณะทีเ่ป็น

ทุกข์ มองดูแล้ว น่าสังเวชใจ ท�ำให้เกิดความทุกข์

ใจแก่ผูม้คีวามเหน็อย่างแจ่มแจ้งในสิง่นัน้ๆ อนตัตา 

แปลว่า ไม่ใช่ตวัตน มคีวามหมายว่าทกุสิง่ทกุอย่าง

ทัง้ประเภททีเ่ป็นสงัขาร และมใิช่สงัขาร ไม่มคีวาม

หมายแห่งความเป็นตัวตนหรือลักษณะอันใดที่จะ

ท�ำให้เราถอืเป็นหลักได้ว่ามนัเป็นตัวเป็นตน ถ้าเรา

เห็นอย่างแจ่มแจ้งชัดเจนถูกต้องแล้ว ความรู้สึกท่ี

ว่าไม่มีตัว ไม่มีตน จะเกิดขึ้นมาเองนี้คือความเป็น

จริงของสิ่งทั้งปวง (Indapanno, 2009 : 35) 

	 ทัศนะของผู้อ่าน ในมุมมองของปราชญ์

ทางศาสนา มีความเห็นในเรื่องของหลักความจริง

ไปในแนวทางเดยีวกัน คอื ความจรงิท่ีเป็นธรรมดา

ของทุกส่ิง พระพุทธเจ้าได้ทรงแนะน�ำท�ำให้เรา

เข้าใจหลักความจริง คือทรงพาให้เราเข้าถึงความ

จริงที่มีเป็นธรรมดาอยู่แล้วนั้น แล้วให้เราอยู่กับ

หลักความจริง ซ่ึงในทัศนะของผู้อ่านเห็นว่าผู้แต่ง

ต้องการให้ทราบว่าเมือ่แยกแยะความเป็นพระจรงิ

และพระปลอมได้แล้ว สิ่งที่ต้องรู้ต่อมาก็คือหลัก

ธรรมค�ำสอนนั่นเอง 

	 3.	 หัวข้อที่ 3 เห็นกับตา ไม่ต้องถามว่า

เชื่อไหม : พึ่งศรัทธา เพื่อได้ปัญญาที่พาสู่อิสรภาพ

ศรทัธาเป็นคณุสมบัตขิองพวกเราทีเ่ป็นพทุธศาสนกิชน 

ในเบื้องต้น แต่พระอรหันต์เป็นบุคคลที่ไม่ต้องมี

ศรัทธา ศรัทธาไม่เป็นคุณสมบัติของพระอรหันต์ 

เพราะท่านขึ้นถึงระดับปัญญารู้แจ้ง ซึ่งเลยขั้น

ศรัทธาไปแล้ว พระพุทธศาสนา คือ ความหลุดพ้น 

ความเป็นไท ความที่ไม่ต้องอยู่ด้วยศรัทธาแต่

เป็นการเข้าถงึด้วยปัญญา รูค้วามจรงิแจ้งประจกัษ์ 

แต่ส�ำหรับพวกเราที่ยังไม่รู้แจ้งสัจธรรมถึงที่สุดยัง

จะต้องมีทั้งศรัทธาและปัญญาคู่กันไป ศรัทธาที่ถูก

ต้องก็คือต้องมีปัญญาช่วยตรวจตรา ถ้าปฏิบัติได้ดี 

ศรัทธาจะช่วยให้มีทิศทางในการแสวงปัญญาและ



476 Dhammathas Academic Journal Vol. 18 No. 3 (September - December 2018) Special Issue 

ส�ำหรบัผูแ้สวงปัญญานัน้ให้มคีวามสภุาพ อ่อนน้อม

ถ่อมตนประกบตวัไว้ เพราะในการแสวงปัญญานัน้ 

เราไม่ควรมุง่มองในแง่ทีว่่าตนรูแ้ล้ว แต่ควรมองไป

ในด้านทีต่นยงัไม่รู ้ซึง่ควรจะรูต่้อไป ศรทัธาของคน

นัน้ต่างกัน บางคนเป็นศรทัธาทีเ่ชือ่โดยไม่มเีหตผุล

เลยงมงาย บอกให้เชื่อก็เชื่อ บางคนเชื่อเพราะถูก

บังคับ บางคนเช่ือโดยใช้เหตุผล แต่การใช้เหตุผล 

กม็ากบ้างน้อยบ้างไม่เท่ากนั แต่ทัง้หมดนัน้กอ็ยูใ่น

ระดบัของศรัทธาหรอืความเช่ือทัง้นัน้ พระอรหนัต์

ท่านถึงขั้นที่เห็นความจริงประจักษ์เองแล้วจึงไม่

ต้องอยู่ด้วยความเช่ือ แต่ส�ำหรับปุถุชนยังต้องอยู่

กับความเชื่อ พุทธศาสนิกชนต้องการเข้าถึงความ

จริงที่ประจักษ์ที่ไม่ต้องเชื่ออีกต่อไป ในขณะท่ีเรา

ยังไม่เข้าถึงความจริงนั้น เราใช้ความเช่ือชนิดที่มี

เหตุผลมาเป็นเครื่องมือ เพื่อจะเข้าถึงความจริงที่

ไม่ต้องเชื่อต่อไป เราไม่ต้องการความเช่ือชนิดที่

งมงาย ฉะน้ันเราจะต้องมหีลกัในใจแล้วกจ็ะเป็นคน

มีเหตุผล ไม่งมงาย นี่เป็นลักษณะของศรัทธาใน

พระพุทธศาสนา (P.A. Payutto, 2015 : 11-15) 

	 ค�ำว่า ศรัทธา คือความเชื่อ ความเชื่อที่ดี

ต้องประกอบไปด้วยปัญญา การใช้ “กาลามสูตร” 

เป็นเครื่องตัดสินจะช่วยให้หมดปัญหาเก่ียวกับ

ความเช่ือ กาลามสตูร มใีจความว่า อย่างเช่ือเพราะ

เหตุ 10 อย่าง คือ เพราะฟังตามกันมา เพราะ

ปฏิบัติตามกันมา เพราะก�ำลังเล่าลืออยู่กระฉ่อน 

เพราะอ้างได้ว่ามใีนปิฎก เพราะมเีหตผุลทางตรรก 

เพราะมีเหตุผลทางปรัชญา เพราะการตรึกตาม

อาการ (สามัญส�ำนึก) เพราะทนได้ต่อความเห็น 

ของตน เพราะผู้พูดมีลักษณะน่าเชื่อ และเพราะ

เห็นว่าสมณะเป็นครูของเรา แต่ให้เชื่อโดยการรู้

ประจักษ์อยู่แก่ใจว่า เป็นเช่นนั้นเอง เช่นว่า โลภะ 

โทสะ โมหะ เป็นสิ่งเลวร้าย โดยไม่ต้องเชื่อแม้แต่

พระศาสดา (Thamapramooth, 2006 : 5)

	 ทัศนะของผู้อ่านความในตอนนี้ ผู้แต่งได้

แนะน�ำพุทธศาสนิกชนให้มีศรัทธาเป็นเบื้องต้น  

โดยศรัทธาหรือความเชื่อนั้น ต้องประกอบไปด้วย

ปัญญา ศรัทธา ในที่นี้ก็คือ หลักค�ำสอนในเรื่อง  

กาลามสตูรคอื อย่างปลงใจเชือ่ด้วยหลกั 10 ประการ 

จนกว่าจะได้รู้และเห็นด้วยตนเอง ซ่ึงในเบื้องต้น

ปุถุชนต้องใช้ความเชื่อที่ประกอบด้วยเหตุผลมา

เป็นเครื่องมือ เพื่อจะเข้าถึงความจริงที่ไม่ต้องเช่ือ

ต่อไป ผูแ้ต่งได้อธบิายค�ำว่า ศรัทธาให้เข้าใจชดัเจน

ยิ่งขึ้นและเป็นการตอบค�ำถามที่ผู้แต่งเขียนไว้ว่า 

“เห็นกับตา ไม่ต้องถามว่าเชื่อไหม” แสดงให้เห็น

ถงึความสามารถของผู้แต่งในการเก็บประเด็นต่างๆ 

ที่บรรยายไล่เรียงได้อย่างต่อเนื่องน่าสนใจ 

	 4.	 หัวข้อที่ 4 สงฆ์และหลักการเป็นฐาน

ของบุคคล บุคคลท�ำสงฆ์ให้งามเพราะท�ำตามหลัก

การเพือ่รกัษาประโยชน์สขุ พทุธศาสนาเป็นศาสนา

แห่งอิสรภาพ พุทธศาสนิกชนมีเสรีภาพในการใช้

ปัญญา ไม่ต้องข้ึนแม้ต่อองค์พระพุทธเจ้า พระภกิษุ

ได้ชื่อว่าเป็นตัวแทนของสงฆ์ เป็นตัวแทนแห่ง

สถาบันที่ธ�ำรงรักษาธรรมไว้ให้แก่สังคม เราเคารพ

ธรรม เราจึงเคารพสงฆ์ทีร่กัษาธรรมนัน้และเคารพ

พระภิกษุที่เป็นตัวแทนของสงฆ์ เราไม่ได้นับถือ 

พระสงฆ์ เพราะเหน็ว่าท่านเป็นผูม้อี�ำนาจศกัด์ิสิทธิ์ 

มฤีทธิเ์ดช หรือเป็นผู้วิเศษ ทีจ่ะมาดลบนัดาลอะไร

ให้เรา พระพุทธเจ้าให้ถือธรรมวินัย คือ หลักธรรม

และหลักวินัยที่ทรงแสดงและบัญญัติไว ้ เป ็น 

พระศาสดา ให้มาตรฐานอยู่ที่ตัวหลักธรรมวินัย 



477วารสารวิชาการธรรมทรรศน์ปีที่ 18 ฉบับที่ 3 (กันยายน - ธันวาคม 2561) ฉบับพิเศษ 

และผู้ที่จะรักษาธรรมวินัยน้ีไว้ คือ สงฆ์ส่วนรวม 

ไม่ใช่บุคคลผู้ใดผู้หนึ่ง เมื่อบุคคลปฏิบัติตามหลัก

การก็เป็นส่วนร่วมที่ท�ำสงฆ์ให้งามมีความมั่นคง 

ด�ำรงอยู่ด้วยดี และประโยชน์ก็จะเกิดแก่แต่ละคน

ที่เป็นส่วนร่วมในสงฆ์นั้น (P.A. Payutto, 2015 : 

16-19) 

	 สิง่ทีช่าวพทุธควรจะเข้าถึงก็คอื พระธรรม 

ให้เข้าถึงพระธรรมก่อน ยึดพระธรรมเป็นหลัก 

เอาไว้ เมือ่เรารูส้กึว่าได้พระธรรมเป็นทีพ่ึง่หลกัแล้ว 

ก็จะไม่หว่ันไหวในเรื่องของศาสนา เพราะว่าตัว

ศาสนาที่แท้จริงคือ พระธรรม พระธรรมวินัยเป็น

ศาสดาแทนพระองค์ (Inthasara, 2011 : 29)  

ชาวพุทธจะต้องเอาหลักธรรมวินัยเป็นพระศาสดา 

ศึกษาให้รู้ให้ เข้าใจความจริงแล้ว ธรรมวินัยนี้จะ

เป็นมาตรฐานตดัสนิบคุคล ไม่ใช่เอาพระศาสนาไป

แขวนไว้กบับคุคล ซึง่เป็นการผดิหลกัส่วนพระภกิษุ

นอกจากถือพระธรรมวินัยเป็นหลักแล้วก็ต้องถือ

สงฆ์เป็นใหญ่ เคารพสงฆ์ ให้ความส�ำคัญแก่สงฆ์ 

ท�ำการเพื่อประโยชน์แก่สงฆ์ส่วนรวม หลักการท่ี

พระพุทธเจ้าทรงให้ถือธรรมวินัยเป็นหลักและถือ

สงฆ์เป็นใหญ่ไม่ให้ติดยึดตัวบุคคล ศรัทธาที่ยึด

ติดต่อตัวบุคคลมีผลเสียคือบุคคลนั้นกลายเป็นตัว

บังหลักหรือกั้นเราไม่ให้เข้าถึงหลัก ศรัทธาต่อ

บคุคลจะต้องให้เป็นเครือ่งน�ำเข้าสูธ่รรม เพือ่ให้เรา

เข้าถึงธรรมและอยู่กับธรรมด้วยปัญญา การอวด 

อุตริมนุสธรรม การบรรลุมรรคผลนิพพานเป็นจุด

หมายในพระศาสนา แต่เมือ่บรรลแุล้วพระพทุธเจ้า

ห้ามอวดเหตุผลก็คือเพราะคุณสมบัติเหล่านี้เป็น

ของในใจ เป็นสิ่งที่คนอื่นไม่สามารถรู้ได้นอกจาก 

ผู้ที่บรรลุแล้วด้วยกัน และเมื่ออวดไปแล้วก็จะเกิด

การยดึตวับคุคลเป็นส�ำคญั ไม่ต้องพดูถงึการหลอก

ลวงแม้แต่ถ้าเป็นจริงบุคคลนั้น ก็กลายเป็นจุดรวม

ของความสนใจ สงฆ์ก็จะหมดความหมาย พอพระ

ศาสนาไปฝากอยู่กับคนอื่น เมื่อบุคคลนั้นมีอันเป็น

อะไรไป ประชาชนก็ไม่เอาใจใส่ต่อพระศาสนา 

ฉะนั้นพระพุทธเจ้าจึงไม่ให้ความส�ำคัญมาอยู่ที่

บุคคล (P.A. Payutto, 2015 : 19-23) 

	 ทศันะของผูอ่้าน ข้อความในบทนี ้สามารถ

ท�ำให้ผู้อ่านรู้สึกซาบซ้ึงถึงความเป็นอัจฉริยะของ 

ผู้แต่งในการเรียงร้อยถ้อยค�ำเรียบเรียงเรื่องราว 

ได้เป็นอย่างดี เน้ือหาข้างบนน้ีสามารถสร้าง

จินตนาการในความหมายของการมีศรัทธาท่ีต้อง

ประกอบไปด้วยปัญญาได้ชัดเจน เนื่องจากได้

อธิบายขยายความให้เข้าใจหลักการในการเข้าถึง

พระพุทธศาสนา การเคารพต่อหลักธรรมไม่ใช่ยึด

ที่ตัวบุคคล ไม่ใช่เอาพระศาสนาไปแขวนไว้กับ

บุคคล หรือเอาบุคคลมาตัดสินศาสนา ซึ่งเป็นการ

ผิดหลักพุทธศาสนา การมีศรัทธาในตัวบุคคลนั้น 

ให้เป็นไปเพียงเพื่อใช้เป็นเครื่องน�ำเข้าสู่ธรรมและ

อยู่กับธรรมด้วยปัญญาเท่านั้น 

	 5.	 หัวข้อที่ 5 แยกให้ชัดระหว่างพระ

อรยิะกบัผูว้เิศษ ไม่ให้ความวเิศษหรอืความดพีเิศษ

ของบุคคลมารอนประโยชน์สงฆ์และขวางการ

พัฒนาประชาชน การบรรลุธรรมเช่นความเป็น 

พระอริยะนั้น เป็นสภาพที่เกิดขึ้นภายในเฉพาะตัว 

คนอืน่รูไ้ม่ได้ นอกจากผูท้ีบ่รรลธุรรมระดบัเดยีวกนั

หรือสูงกว่า เพราะเหตุท่ีชาวบ้านและหมู่มหาชน

นั้นไม่อาจรู้ความเป็นพระอริยะหรือความเป็น 

พระอรหนัต์ในตวับคุคลทีอ่วดอ้างนัน้ได้ว่าเป็นจรงิ

หรือไม่ การอวดอ้างจึงเป็นช่องทางของการหลอก



478 Dhammathas Academic Journal Vol. 18 No. 3 (September - December 2018) Special Issue 

ลวง ในเมือ่ไม่อาจรูไ้ด้ว่าสิง่ท่ีอวดจะเป็นจรงิหรอืไม่ 

และคนส่วนมากกไ็ม่เข้าใจหลกัพระศาสนาทีจ่ะเอา

มาวัดหรือตรวจสอบ จึงมีการเอาอิทธิฤทธิ์ความ

ขลังมาหลอกกันได้ ท่านจึงไม่ให้อวดอ้างคุณพิเศษ 

แต่ให้ประชาชนใช้สตปัิญญาเท่าท่ีตนมอียูพ่จิารณา

ด้วยวิจารณญาณตรวจดูตามเหตุผลว่าท่านผู้ใดมี

พฤติกรรมอาการที่ไม่เป็นที่ตั้งแห่งโลภะ โทสะ 

โมหะแล้วเลือ่มใสศรทัธาฟังธรรม ตลอดจนอปุถมัภ์

บ�ำรุงภายในขอบเขตที่จะไม่กลายเป็นการเอาพระ

ศาสนามาตนัอยูท่ีต่วับุคคล แต่ให้บุคคลเป็นเครือ่ง

น�ำเข้าสู่พระศาสนา และเป็นจุดเริ่มกระจายสู่สงฆ์ 

ด้วยการปฏิบัติอย่างนี้ กิจการเพื่อความด�ำรงอยู่

ของพระศาสนาก็จะด�ำเนินไปอย่างสม�่ำเสมอและ

ตัวประชาชนก็จะพัฒนาไปด้วย การมีฤทธ์ิเป็น

คนละเรื่องกับการหมดกิเลส พระมีฤทธิ์ไม่จ�ำเป็น

ต้องหมดกิเลส และพระท่ีหมดกเิลสกไ็ม่จ�ำเป็นต้อง

มฤีทธิ ์ผูม้ฤีทธิบ์างทยีงัมกีเิลสมาก และเอาฤทธิม์า

ใช้สนองกิเลสของตน จงึต้องแยกระหว่างพระอรยิะ

กับผู้วิเศษ ความเป็นพระอริยะนั้นอยู่ท่ีคุณธรรม 

ความดี ลดละกิเลส มีโลภะ โทสะ โมหะน้อยลง  

จนกระทั่งละกิเลสได้หมดเป็นผู้บริสุทธิ์มีคุณธรรม

สมบรูณ์ก็เป็นพระอรหนัต์ ส่วนความเป็นผูว้เิศษนัน้ 

เราจะมองกันไปที่การมีฤทธิ์ มีอิทธิปาฏิหาริย ์

ล่องหนหายตัวได้ บันดาลอะไรต่างๆ ได้ มีอ�ำนาจ

จติแรงกล้า ล่วงรูว้าระจติของผูอ่ื้น ทายใจคนอ่ืนได้ 

(P.A. Payutto, 2015 : 27-33) การบรรลคุณุธรรม

ชั้นสูง รู้แจ้งเห็นจริง คือพระอริยะสงฆ์ที่ควรจะได้

น�ำมาพิจารณาแยกแยะความเป็นพระอริยะกับ 

ผู้วิเศษ เพื่อจะได้น�ำมาใช้เป็นหลักในการเรียนรู้

พระพุทธศาสนาไม่ให้หลงผิดไปยึดติดกับผู้วิเศษที่

ไม่ใช่พระอริยะได้ (Thitapanyo, 2017 : 15) 

บุคคลที่ได้วิวัฒนาการ จนถึงที่สุดจะบรรลุภูมิแห่ง

ความบริสุทธิ์ตามระดับปัญญาของบุคคล ผู้บรรลุ

ภูมิธรรมแห่งความบริสุทธิ์ เรียกว่า พระอริยะเจ้า 

(Suphaseth, 2005 : 259) 

	 ทัศนะของผู ้อ ่าน ในหัวข้อนี้ผู ้แต่งได้

อธิบายให้เข้าใจถึงความเป็นอริยะในตัวบุคคล 

ซ่ึงงานเขยีนของพระมหามติร ฐติปัญโญ กใ็ห้ความ

เห็นถึงความเป็นอริยะของพระอริยะสงฆ์ไว้เช่น

เดียวกัน ท�ำให้ผู้อ่านได้ความรู้และเข้าใจถึงความ

เป็นอริยะบุคคล และสามารถแยกแยะความมี

ศรทัธาด้วยปัญญา ไม่หลงงมงายกบัความมฤีทธิใ์น

ตัวบุคคล มีสติในการด�ำเนินชีวิตได้ในระดับหนึ่ง 

	 6.	 หัวข้อที่ 6 ฤทธ์ิท�ำคนให้เป็นพระ

อรหนัต์ไม่ได้ : เร่งคดิและท�ำให้สัมฤทธิ ์อย่ามวันอน

คอยฤทธิ์ จะผิดหลักชาวพุทธ หลักธรรมส�ำคัญ 

ที่จะช่วยให้เข้าใจในเรื่องนี้ได้ดี คือ ปาฏิหาริย์ 3  

คอื การกระท�ำให้เกิดผลอย่างอศัจรรย์ 3 อย่าง คอื 

 		  1.	 อทิธปิาฏหิาริย์ ปาฏหิาริย์คอืฤทธิ์ 

หรือแสดงฤทธิ์ได้เป็นอัศจรรย์ เช่น เดินน�้ำ ด�ำดิน 

ล่องหน หายตัวเหาะเหิน บันดาลอะไรต่างๆ

		  2.	 อาเทศนาปาฏิหาริย์ ปาฏิหาริย์

คือ การทายใจหรือรู้ใจคนอื่นได้เป็นอัศจรรย์ รู้ว่า

คนอื่นก�ำลังคิดอะไร ต้องการจะท�ำอะไรเป็นต้น

		  3.	 อนศุาสนปีาฏหิารย์ิ ปาฏิหารย์ิคอื 

ค�ำสั่งสอน หรือสอนให้รู้เข้าใจและท�ำได้จริงเป็น

อัศจรรย์ ชี้แจงอธิบาย ท�ำให้ผู้ฟังเกิดปัญญารู้ถึง

ความจริงได้ด้วยตนเอง

	 ปาฏิหาริย์ 2 อย่างแรก คือ ฤทธิ์และการ

ดักใจทายใจได้นั้น พระพุทธเจ้าไม่ทรงสรรเสริญ  



479วารสารวิชาการธรรมทรรศน์ปีที่ 18 ฉบับที่ 3 (กันยายน - ธันวาคม 2561) ฉบับพิเศษ 

ไม่ทรงสนับสนุน ทรงสรรเสริญแต่ปาฏิหาริย์ข้อที่ 

3 คือ อนุศาสนีปาฏิหาริย์ 

	 ฤทธิ์ก�ำจัดกิเลสไม่ได้ ฤทธิ์ไม่ท�ำให้ความ

โลภ โกรธ หลง ลดน้อยลง ถ้าไม่ระวงัจะท�ำให้กเิลส

ฟูมากขึ้นด้วยซ�้ำ ฤทธิ์ไม่ท�ำให้รู้เข้าใจสัจธรรม คือ

ไม่ท�ำให้เกิดปัญญาที่จะรู ้แจ้งความจริงของสิ่ง 

ทั้งหลายจึงไม่สามารถท�ำใครให้เป็นพระอรหันต์  

ในทางตรงข้าม อนุศาสนี คือ ค�ำสอนที่แสดงธรรม 

แสดงความจรงิ ท�ำให้คนเกดิปัญญา รูค้วามจรงิ เข้า

ถงึสจัธรรมได้ ท�ำให้คนละกเิลสได้ ท�ำให้ผูฟั้งน�ำไป

ปฏิบัติบรรลุธรรม เป็นพระอริยะ เป็นพระอรหันต์

ได้ (P.A. Payutto, 2015 : 34-37) ประโยชน์ของ

ปาฏิหาริย์มีน้อยมาก ผู ้ที่เลื่อมใสเพราะเขามี

ปาฏิหารย์ิน้ัน ไม่ท�ำให้รูธ้รรมะได้ จงึไม่มปีระโยชน์

อะไร เมื่อไรผู ้น้ันยอมฟังค�ำพูดท่ีเป็นอนุศาสนี

ปาฏิหารย์ิ คือ การสัง่สอนด้วยการพร�ำ่สอนจงึจะรู้

ธรรมะได้ แต่ทกุสิง่มปีาฏหิารย์ิอยูใ่นตัวเอง ซึง่ไม่มี

หรืออาจจะไม่รวมอยู่ในปาฏิหาริย์สามอย่างนี้ คือ 

ความจริงทุกอย่างย่อมมีปาฏิหาริย์อยู่ในตัวมันเอง 

ความจริงนี้หมายถึงความจริงชนิดที่จริงๆ จริงกัน

โดยสมมุติ จริงกันโดยโวหารธรรมดาไม่รวมอยู่ใน

ข้อนี้ โดยเนื้อแท้คือ ความจริงที่เป็นหลักธรรมะที่

เป็นความจริงของธรรมชาติ โดยเฉพาะอย่างย่ิง

ความจริงเรื่องท่ีจะดับทุกข์ ที่เรียกว่า อริยสัจจ์ 

ความจริงที่ เมื่อใครเข ้าถึงแล้วมันดับทุกข ์ได  ้

เราเรียกว่าความจริง จึงมีปาฏิหาริย์อย่างยิ่งอยู่ใน

ตัวมันเอง (Buddhadasa, 2006 : 134-128) 

	 ฤทธิ์แม้จะท�ำได้ท่านก็ไม่สนับสนุน หลัก

พระศาสนาวางไว้แล้ว เราต้องช่วยกันรักษาหลัก

พระศาสนาไว้โดยปฏบัิตใิห้ถกูต้อง อบุาสกอบุาสกิา

ทีดี่ต้องไม่ต่ืนข่าวมงคล คนทีต่ื่นข่าวมงคลนัน้ เวลา

มีเสียงเล่าข่าวลือเกี่ยวกับความขลังศักดิ์สิทธิ์ฤทธิ์

ปาฏหิารย์ิ ก็ต่ืนตามกนัไป กไ็ม่สามารถเป็นอบุาสก

อบุาสิกาทีด่ไีด้ ถ้าไม่เป็นผูต้ืน่ข่าวมงคลกจ็ะเป็นคน

มีเหตุมีผล ต้ังอยู่ในหลักพระศาสนา ต้ังใจท�ำการ

ตามเหตุผลด้วยความเพียรพยายาม ฝึกฝนพัฒนา

ตนเองให้เจริญก้าวหน้าพัฒนา ถ้าอยากมฤีทธิก์ฝึ็ก

ตัวให้มีฤทธิ์ พระพุทธเจ้าตรัสไว้ว่า เธอก็ท�ำได้แล้ว

ท�ำไมจะต้องไปรอให้คนอื่นท�ำฤทธิ์ให้ เราพัฒนา 

ตวัเองได้ ฉะนัน้ ถ้าเราต้องการมฤีทธิเ์ราก็ฝึกตวัเอง

พัฒนาตัวเองให้มีฤทธิ์ได้ แต่พระพุทธเจ้าไม่ได้

สรรเสริญในเรื่องนี้ เพราะว่าการมีฤทธิ์ไม่ได้ท�ำให้

หมดกิเลส ทางแห่งการมีฤทธิ์กับทางแห่งการหมด

กิเลสไม่ใช่ทางเดียวกัน ผู้หมดกิเลสอาจจะมีฤทธิ์

ด้วยก็ได้ หรือผู้มีฤทธิ์อาจจะยังมีกิเลสมากก็ได้  

ถ้าคนหมดกิเลส มีฤทธิ์ก็เป็นผลดีเพราะท่านจะใช้

เทคโนโลยีแห่งฤทธิ์ในทางที่เป็นประโยชน์เป็น

เครื่องมือหรือเป็นอุปกรณ์ในการท�ำงานได้ (P.A. 

Payutto, 2015 : 38-42) การไม่ถือมงคล ตื่นข่าว 

คือ เชื่อกรรมไม่เชื่อมงคลภายนอก พระพุทธเจ้า

ทรงเป็นกรรมวาที วิริยวาที คือ ทรงสอนว่าสุข-

ทกุข์ของมนษุย์ขึน้อยูก่บักรรมคือ การกระท�ำ ความ

ส�ำเร็จหรือไม่ส�ำเร็จขึ้นอยู่กับความเพียร พระพุทธ

ศาสนา จึงเป็นกรรมวาที วิริยวาที ไม่ใช่ลัทธิ

อ้อนวอน พระพุทธเจ้าตรัสว่า ถ้าอ้อนวอนเอาได้ 

ใครเล่าจะพลาดจากสิ่งที่ตนต้องการ เพราะทุกคน

มีสิทธิอ้อนวอน ฝรั่งให้เกียรติพระพุทธศาสนาว่า  

A Do-It-Yourself-Religion หมายความว่าเป็น

ศาสนาทีท่่านต้องท�ำด้วยตวัท่านเอง ไม่ใช่อ้อนวอน

เอาได้ (Inthasara, 2011 : 101) 



480 Dhammathas Academic Journal Vol. 18 No. 3 (September - December 2018) Special Issue 

	 ทศันะของผูอ่้านความในบทนี ้ผูแ้ต่งได้น�ำ

เอาเรือ่งการแยกให้ชัดระหว่างพระอรยิะกบัผูวิ้เศษ

มาขยายความให้เข้าใจได้มากยิง่ขึน้ ท�ำให้ทราบว่า

พระพุทธเจ้าทรงสรรเสริญ อนุศาสนีปาฏิหาริย์ 

เนื่องจากเป็นค�ำสอนที่ท�ำให้ผู้ฟังและน�ำไปปฏิบัติ

บรรลุธรรม เป็นพระอริยะเป็นพระอรหันต์ได้  

ซึ่งในเร่ืองนี้ท่านพุทธทาสภิกขุได้ให้ความเห็นเช่น

เดียวกับผู้แต่ง และได้แสดงทัศนเพิ่มเติมในเร่ือง

ปาฏิหาริย์ว่าแท้จริงแล้วหากเราเข้าถึงหลักธรรมะ 

ปาฏิหาริย์ทุกอย่าง ย่อมมีอยู่ในตัวของมันเองอยู่

แล้วการเป็นอบุาสก อบุาสกิาทีด่นีัน้ต้องไม่ถอืมงคล

ตื่นข่าวเก่ียวกับความขลังศักดิ์สิทธิ์ฤทธิ์ปาฏิหาริย์ 

การปฏิบัติตน เพื่อให้เข้าถึงการเป็นผู้มีปัญญา

พัฒนาตนเองได้ ไม่ใช่คอยความหวังจากผู้มีฤทธิ์  

ซึง่จะเห็นว่า ผู้แต่งอธบิายได้ชดัเจนท�ำให้ผูอ่้านเริม่

มองเห็นและเข้าใจความหมายของค�ำว่า ศรัทธา

วิปริตได้แล้ว เนื่องจากผู้แต่งได้เรียบเรียงเนื้อหา 

ได้เป็นอย่างดโีดยเริม่ใส่เนือ้หาให้เข้มข้นขึน้เรือ่ยๆ 

ในขณะเดียวกันก็เรียงล�ำดับข้ันตอนไว้ให้เข้าใจได้

อย่างไม่ขาดตอน 

	 7.	 หัวข้อท่ี 7 การท�ำความดีอย่างพระ

โพธิสัตว์ : ฝึกท�ำความดีให้ชินจนเป็นธรรมดา นั่น

แหละจะเป็นคนท่ีเรียกว่ามีวาสนาดี พระโพธิสัตว์ 

คือท่านผู้บ�ำเพ็ญบารมี เพียรพยายามประพฤติ

ปฏิบตัธิรรมอย่างยวดยิง่ เพือ่จะได้เป็นพระพทุธเจ้า 

ฝึกฝนพัฒนาตนเองเต็มที่ อุทิศตัวให้แก่คุณธรรม 

อทุศิตนให้แก่ผูอื้น่โดยไม่มคีวามเหน็แก่ตวั เสยีสละ

ได้แม้แต่ชวิีตของตนเพือ่ช่วยเหลอืผูอ้ืน่ พระโพธิสตัว์ 

ท�ำความดีตามที่ยึดถือและเข้าใจกันว่าสูงเลิศที่สุด

ตามทีห่มู่มนุษย์ตกลงยอมรบักนั เมือ่ยดึถอืในความ

ดีใดท่านก็พยายามท�ำความดีนั้นให้เต็มที่ถึงที่สุด 

ความดขีองพระโพธสิตัว์ จงึเป็นความดตีามทีย่ดึถอื

กันในโลกมนุษย์ (P.A. Payutto, 2015 : 42-45) 

พระโพธิสัตว์เป็นผู้ท�ำประโยชน์ในการปลดเปลื้อง

สรรพสัตว์ให้หลุดพ้นจากตัณหา น�ำพาสรรพสัตว์

ไปสู่ความเป็นพุทธะ ด้วยการท�ำสัตย์ปฏิญาณ 4 

ประการ และบ�ำเพ็ญบารมี 6 เป็นตัวน�ำทาง  

(Thitapanyo, 2015 : 138) พระโพธสัิตว์เป็นสัตว์

ท่ียังข้องติดอยู่ในโลก คือยังเป็นสัตว์โลก เมื่อเกิด

มาเป็นมนุษย์ก็เป็นมนุษย์จ�ำพวกที่มีปัญญาสูง 

สามารถใช้ปัญญาทีม่ากบัความเกดิอบรมทวปัีญญา

ให้มากขึ้น สร้างความเจริญต่างๆ ให้บังเกิดขึ้น 

ทั้งภายนอก ภายใน ภายนอกคือ สร้างบ้านเมือง  

ภายในคือ อบรมปัญญาในจิตใจที่มีอยู่เป็นพื้นให ้

เจริญยิ่งๆ ขึ้น จนถึงเจริญที่สุด พระโพธิสัตว์ทรง

บ�ำเพ็ญบารมีเพื่อความตรัสรู้ (Suwutthanamah 

atheta, 2001 : 31)

	 การฝึกตัวเองจนชินเป็นเรื่องติดตัวไม่ใช่

เป็นไปโดยธรรมดาแท้ๆ ถ้าเราท�ำอะไรให้จริงจัง

ฝึกฝนท�ำอยู่เสมอ ก็จะสะสมติดตัวจนเรียกได้ว่า 

เป็นธรรมดาของเราในความหมายแบบมนุษย์

ปุถุชน สิ่งส�ำคัญในหมู่มนุษย์ก็คือ ถ้าจะท�ำความดี

อะไรแล้วท�ำให้จริง ท�ำให้เป็นลักษณะประจ�ำตัว

ท�ำให้เป็นนสิยัท�ำให้เป็นวาสนา วาสนาไม่ได้มคีวาม

หมายอย่างที่เข้าใจกันในภาษาไทย วาสนา คือ 

ความเคยชินที่สั่งสมอบรมมาจนเป็นลักษณะ

ประจ�ำตัวเป็นตัวก�ำกับและก�ำหนดวิถีชีวิตของคน

(P.A. Payutto, 2015 : 54-57) วาสนา แปลว่า

ความอยู่ตัว ในการปฏิบัติความดีทุกอย่างต้องเริ่ม

ตั้งแต่การหดัท�ำ ทีย่ังไมส่ะดวกยังไมค่ลอ่งกย็ังไมม่ี



481วารสารวิชาการธรรมทรรศน์ปีที่ 18 ฉบับที่ 3 (กันยายน - ธันวาคม 2561) ฉบับพิเศษ 

วาสนาคือยังไม่อยู่ตัว จนถึงเมื่อสะดวกเมื่อคล่อง

และการท�ำความดนีัน้ๆ ไม่ขัดข้องกม็วีาสนาในการ

ท�ำความดนีัน้ๆ (Suwutthanamahatheta, 2001 

: 36-37)

	 ทัศนะของผู้อ่าน เนื้อความในตอนนี้ไม่มี

ความต่อเนื่องจากเรื่องทั้งหมดที่ได้อ่านมาแล้ว 

ผูแ้ต่งต้องการสือ่อะไร เม่ืออ่านต่อไปเร่ือยๆ กเ็ข้าใจ

ได้ว่า ผูแ้ต่งเริม่ขยายความในเรือ่งของพระโพธสิตัว์

ให้เข้าใจว่า พระโพธสิตัว์ท่านท�ำความดตีามทีย่ดึถอื

กันอยู ่อย่างท่ีเข้าใจกันว่าสูงเลิศท่ีสุดตามที่หมู ่

มนุษย์ตกลงยอมรับกัน ซึ่งในเรื่องนี้ สมเด็จพระ

ญาณสังวรฯ ได้แสดงทัศนะว่า พระโพธิสัตว์เป็น

สัตว์โลกจ�ำพวกที่มีปัญญาสูง สามารถใช้ปัญญา 

สร้างความเจริญ ให้เป็นประโยชน์กับสัตว์ร่วมโลก 

เราจึงควรที่จะเอาแบบอย่างพระโพธิสัตว์ด้วยการ

ฝึกฝนท�ำความดี ท�ำให้สม�่ำเสมอจนเป็นวาสนา  

ท�ำบ่อยๆ ท�ำจนเป็นนิสัย สรุปได้ว่าเนื้อความใน 

บทน้ี ผู ้แต่งต้องการสื่อให้รู ้ว่า พุทธศาสนิกชน 

ซึ่งเป็นสัตว์โลกเช่นเดียวกับพระโพธิสัตว์ ควรน�ำ

เอาการท�ำความดีอย่างพระโพธิสัตว์มาเป็นแบบ

อย่างในการด�ำเนินชีวิต เมื่อเข้าใจค�ำว่าศรัทธา

วิปริตดีแล้ว ปุถุชนคือ คนที่หนาแน่นไปด้วยกิเลส

มีกิเลสมาก ยังไม่เป็นอริยบุคคลหรือ พระอริยะ 

การบรรลุเป็นพระอรหันต์น้ัน ยงัท�ำได้ยากกค็วรจะ

พจิารณาในเรือ่งปณิธานของพระโพธสิตัว์เป็นแบบ

อย่างในการประพฤติปฏิบัติในการท�ำความดี 

	 8.	 หวัข้อที ่8 จะก้าวหน้าดีในการปฏิบัติ 

เมื่อเอาวัตรมาเสริมศีล จะพัฒนาได้ผลดี ต้องเป็น

คนมีปณิธาน ในการท�ำความดีนั้นต้องมีแนวทางมี

จุดเน้นหรือตั้งเป้าไว้ นอกจากมีศีลแล้วต้องมีวัตร

ด้วยการต้ังปณิธาน ก็เพื่อฝึกฝนตนเองในการ

ท�ำความดใีห้ส�ำเรจ็และก้าวหน้า เรายงัไม่ถงึขัน้ของ

พระอรหันต์ ท่ีจะท�ำความดีอย่างเป็นไปเอง 

โดยธรรมชาต ิเพราะฉะนัน้วตัรกบัปณธิาน จะช่วย

เราในการท่ีจะก้าวหน้าไปในการบ�ำเพ็ญไตรสิกขา 

คนที่ได้หลักอย่างนี้แล้ว จะไม่แกว่งไกวไปกับเรื่อง

มงคลตื่นข่าว เร่ืองขลัง ศักดิ์สิทธิ์ ฤทธิ์เดช เมื่อรู้

เข้าใจและปฏิบัติอย่างนี้แล้ว ก็อยู่กับหลักที่เป็น 

เน้ือตัวของพระพุทธศาสนา ประพฤติปฏิบัติให้ 

ถกูต้องเอาใจใส่ฝึกฝนพฒันาชวีติ ฟังธรรม ศึกษาธรรม 

เรียนรู้หลักธรรม ทั้งพระวินัย และค�ำสอนพื้นฐาน

ของพระพุทธเจ้าแล้วยึดถือหลักกรรม เอาการ

กระท�ำเป็นเครื่องน�ำมาซึ่งผลส�ำเร็จ ด้วยการใช้สติ

ปัญญา เพียรพยายามให้ตรงกบัเหตุปัจจัยไม่ต่ืนข่าว

มงคล ไม่เอาพระศาสนาไปขึ้นต่อบุคคล มีหลักอยู่

กับตัวและพระศาสนาก็อยู่กับเรา ตัวเราก็เกื้อต่อ

พระศาสนา ตัวเรากับพระศาสนาก้าวหน้าไปด้วยกัน 

กจ็ะเป็นความเจรญิม่ันคง เป็นไปเพ่ือประโยชน์สุข

ท้ังแก่ชวีติของเราเองและแก่สังคม (P.A. Payutto, 

2015 : 57-63) วัตร หมายถึง หน้าท่ี กิจพึงท�ำ  

การปฏิบัติ (Duangkaew, 2004 : 855) ศีล คือ  

ข้อบญัญตั ิทางศาสนา ความประพฤตทิีด่ ี(Duangk 

aew, 2004 : 889) ปณิธาน คือ ตั้งใจไว้ ตั้งมั่นไว้ 

(Duangkaew, 2004 : 490) จากค�ำจ�ำกัดความ

ของค�ำว่า “วัตร” “ศีล” และ “ปณิธาน” เมื่อน�ำ

ทัง้สามค�ำมารวมกนัแล้วกเ็ข้าใจได้ว่า เมือ่ชาวพทุธ

เข้าใจหลักการของพุทธศาสนาแล้ว การที่จะ

ก้าวหน้าในทางปฏิบัติได้นั้น ต้องมีปณิธาน คือ  

เมือ่ตัง้ความปรารถนาไว้แล้วกใ็ห้ตัง้ใจปฏบิตั ิประพฤติ

ตนอยู่ในศีลเป็นกิจวัตรด้วยความประพฤติปฏิบัติ



482 Dhammathas Academic Journal Vol. 18 No. 3 (September - December 2018) Special Issue 

อันดีงาม เมื่อเข้าใจและปฏิบัติได้ดังนี้แล้วก็จะได้

ชือ่ว่าเป็นชาวพทุธทีแ่ท้จรงิไม่มศีรทัธาวปิรติต่อไป

	 ทศันะของผู้อ่าน ท้ายทีส่ดุสรปุความได้ว่า

ผู้แต่งกล่าวถึงปัญหาที่เกิดขึ้นในพุทธศาสนา และ

ความเชื่อที่ผิดหลักอันเป็นที่มาของศรัทธาวิปริต 

โดยผู้แต่งได้อธิบายขยายความให้ผู้อ่านได้รู้และ

เข้าใจอย่างเป็นล�ำดับขั้นตอน ท�ำให้สามารถ

แยกแยะความเป็นไปต่างได้ เมื่อรู้และเข้าใจแล้ว 

ก็ให้ลงมือประพฤติปฏิบัติให้ถูกต้องด้วยการ

ท�ำความดี การจะพัฒนาความดีนั้นต้องมีปณิธาน

เพื่อให้การปฏิบัติได้ผลดีและมีศรัทธาต่อพระพุทธ

ศาสนาที่ถูกต้องอันจะเป็นการสืบทอดพระพุทธ

ศาสนาให้คงอยู่คู่เมืองไทย ไม่มีศรัทธาวิปริตต่อไป 

เมื่ออ่านจบทั้งเล่มแล้วท�ำให้รู ้และเข้าใจในสิ่งที่ 

ผู้แต่งต้องการสื่อเรื่องราวตามช่ือเรื่องของหนังสือ

เล่มนี้คือ ค�ำว่า “เมืองไทยจะวิกฤต ถ้าคนไทยมี

ศรัทธาวิปริต” ได้อย่างชัดเจน 

4.  สรปุจดุเด่นและข้อควรพจิารณาโดยรวม
 	 จุดเด่นของหนังสือเล่มนี้ ผู้แต่งได้ตั้งชื่อ

เรือ่งไว้น่าสนใจ ในส่วนเนือ้หาผูแ้ต่งคอื พระพรหม

คุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต) ได้บรรยายด้วยภาษาที่

เรียบง่าย เรียงร้อยเหตุการณ์ไปตามล�ำดับ ท�ำให้ 

ผู ้อ ่านสามารถจินตนาการเรื่องราวเหตุการณ์  

เห็นภาพได้ชัดเจน และเข้าใจได้แจ่มชัด แสดงให้

เห็นถึงความมีอัจฉริยภาพในด้านความคิดท่ี

ละเอยีดรอบคอบเฉียบคม ความสามารถในการจดั

กระบวนการความคิดอย่างเป็นระบบของผู้แต่ง  

มีเทคนิคที่ชวนให้ผู้อ่านได้อ่านด้วยความสนใจ  

ซ่ึงถอืว่าเป็นจดุเด่นของหนงัสอืเล่มนี ้ส่วนข้อทีค่วร

น�ำมาพิจารณาของหนังสือเล่มนี้ มีเพียงเล็กน้อย 

ดังท่ีกล่าวไว้แล้วในตอนต้น คือ ภาพบนหน้าปก

หนงัสอืท่ีดูสบัสน ไม่มีการสือ่ความหมาย และความ

เข้าใจที่ชัดเจนเป็นไปในแนวทางเดียวกันกับชื่อ

เรือ่ง ซ่ึงในทศันของผู้อ่านมคีวามเห็นว่า หากมกีาร

พิมพ์ครั้งเผยแพร่ในครั้งต่อไป ควรจะได้มีการ

ปรับปรุงในส่วนนี้เพื่อเพิ่มความน่าสนใจในหนังสือ

เล่มนี้ให้มากขึ้น เนื่องจากเป็นหนังสือที่มีเนื้อหา

สาระน่าสนใจ และเป็นประโยชน์อย่างมากต่อ

พุทธศาสนิกชนที่จะได้น�ำความรู้ ความเข้าใจที ่

ถูกต้องไปใช้ให้เป็นประโยชน์กับการด�ำเนินชีวิต 

ต่อไป

References 

Buddhadasa Phikkhu. (2006). The Liberation. Bangkok : Thamasapa.

Buddhadasa Indapañño. (2009). Handbook for Mankind. Bangkok : Pimdeekanpim.

Inthasara, W. (2011). Faith and Wisdom in Buddhism. Bangkok : Thamada Publisher.

Phra Brahmagunabhorn (P.A. Payutto). (2015). Thailand will be Crisis if Thai People have 

a Faith in Warp. Bangkok : Plitham Publisher.

Phramaha Mit Thitapanyo (Wanyao). (2017). Essence of Neo-Buddhist Movements in 

Contemporary World. KhonKaen : Klangnanawitthaya. 



483วารสารวิชาการธรรมทรรศน์ปีที่ 18 ฉบับที่ 3 (กันยายน - ธันวาคม 2561) ฉบับพิเศษ 

______. (2015). Mahãyãna Buddhism. KhonKaen: Klangnanawitthaya.

Suphaseath, A. (2005). Noble : Guide to Enlightenment. Bangkok : Thammasakul Research 

Institute.

Thamapramooth. (2006). Following the Buddhadasa’s Sector Principles. Bangkok : Thamasapa 

Bunluaetham Institute.



  


