
  

การผสานกลไกทางพุทธศาสนาเพื่อสร้างวัฒนธรรมการอยู่ร่วมกัน
อย่างสันติสุขในประชาคมอาเซียน: 

กรณีศึกษาไทยกับกลุ่มประเทศอินโดจีนและเมียนมาร์
The Combination of Buddhist Mechanisms for Creation of 
Peaceful Co-existence Culture in Asean Community : a Case 
Study of Thailand and Indochinese Countries and Myanmar

พระมหาบุญเลิศ อินฺทปญฺโญ (ช่วยธานี) 
Phramaha Boonlert Indhapanyo (Chauythanee) 

มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย  
Mahachulalongkornrajavidyalaya University, Thailand 

E-mail: bnlertt@yahoo.com

บทคัดย่อ

 	 การวิจัยครั้งนี้ มีวัตถุประสงค์ 1) เพื่อศึกษาภูมิศาสตร์วัฒนธรรม อัตลักษณ์ และประวัติศาสตร์

ความสมัพันธ์ของพทุธศาสนาในประชาคมอาเซยีน 2) เพือ่ศกึษาการก่อเกดิและพฒันาการความเชือ่มโยง

ของกจิกรรมทีถ่กัทอความสมัพันธ์ของประชาชนภายใต้กรอบหลักธรรมและวถิปีฏบิตัขิองพระพทุธศาสนา

ในประชาคมอาเซียน 3) เพื่อค้นหาความร่วมมือในการสร้างสันติภาพระหว่างกลไกพระพุทธศาสนา 

และศาสนาอ่ืนๆ ในประชาคมอาเซยีน การวจิยัครัง้นีเ้ป็นการวจิยัและพฒันา โดยเกบ็รวบรวมและวเิคราะห์

ข้อมูลจากภาคสนาม โดยการสัมภาษณ์เชิงลึก การสนทนากลุ่ม และประชุมผู้เชี่ยวชาญประชากรที่ใช ้

ในการวิจัยคือ พระสงฆ์ ข้าราชการ และประชาชน จ�ำนวน 68 รูป/คน 

	 ผลการวิจัยพบว่า

	 1.	 พระพุทธศาสนาในประเทศลาว กัมพูชา และเมียนมาร์ มีพัฒนาการมาพร้อมกับอ�ำนาจรัฐ

คือ อ�ำนาจของกษัตริย์ ถึงแม้ว่าประเทศก้าวมาถึงจุดที่เปลี่ยนแปลงการปกครอง วิถีชีวิตผู้คนก็ยังคงเป็น

วิถีชีวิตที่ผูกพันอยู่กับพระพุทธศาสนา พระสงฆ์ยังสามารถแสดงบทบาทในฐานะผู้น�ำทางจิตวิญญาณได้

ภายใต้ข้อจ�ำกัดที่อ�ำนาจรัฐก�ำหนด วิถีแห่งพระพุทธศาสนาได้ช่วยท�ำให้ระบอบการปกครองท่ีแข็งกร้าว 

* ได้รับบทความ: 3 สิงหาคม 2561; ตอบรับตีพิมพ์: 24 สิงหาคม 2561  

	     Received: August 3, 2018; Accepted: August 24, 2018 



256 Dhammathas Academic Journal Vol. 18 No. 2 (May - August 2018) 

เจือจางความเข้มข้นในเชิงปฏิบัติการ 

	 2.	 การถักทอความสัมพันธ์ของประชาชนภายใต้กรอบพระพุทธศาสนาในประชาคมอาเซียน 

โดยประเทศไทยในพื้นท่ีอ�ำเภอแม่สอด จังหวัดตาก ได้ร่วมจัดกิจกรรมทางพระพุทธศาสนาสองแผ่นดิน 

กับทางเมียวดี ประเทศเมียนมาร์ คือ โครงการท�ำบุญตักเทโวโรหนะในวันออกพรรษา สานสัมพันธ์ไมตรี

ในมิตพิระพทุธศาสนา ในพืน้ทีอ่�ำเภออรญัญประเทศ จงัหวดัสระแก้ว ร่วมจดักิจกรรมทางพระพทุธศาสนา

กับทางเมืองปอยเปต ประเทศกัมพูชา คือ กิจกรรมสวดมนต์ข้ามปี และในพื้นที่จังหวัดหนองคาย ร่วมจัด

กิจกรรมทางพระพุทธศาสนากับนครหลวงเวียงจันทน์ ประเทศลาว คือ การจัดงานสัปดาห์วิสาขบูขา  

อฏัฐมบีชูา สานสมัพนัธไมตรปีระเทศอาเซยีนในมติิพระพทุธศาสนา ส่งผลเกดิความสมัพนัธ์เชงิสร้างสรรค์

ในวถิปีฏิบตัขิองประชาชนสองประเทศ โดยความสัมพันธ์ทีเ่กดิขึน้ได้ช่วยลบเลือนประวติัศาสตร์อนัตราย

ที่ถูกผลิตซ�้ำอย่างต่อเนื่องระหว่างคนสองประเทศ อนึ่งได้ก่อเกิดชุมชนบุญที่หนุนให้เกิดความสัมพันธ์ 

เชิงเศรษฐกิจ โดยการเกิดขึ้นของชุมชนผ่านกิจกรรมทางพระพุทธศาสนามีภาวะที่ซ้อนทับกับพรมแดน

แห่งรัฐตามกฎหมาย การเปิดพรมแดนอย่างเสรีในช่วงเวลาการจัดกิจกรรมทางพระพุทธศาสนา ท�ำให้

ความรู้สึกความเป็นคนอื่นบนพื้นที่สองพรมแดนได้ลดความเข้มข้น และก่อเกิดภราดรภาพอย่างแท้จริง 

	 3.	 รปูแบบการสร้างความร่วมมอืระหว่างไทยกบัเพือ่นบ้านผ่านกลไกของศาสนาพทุธ ประกอบ

ด้วยหลักธรรม พิธีกรรมและสถาบัน องค์กร 3 ภาคส่วนที่ส�ำคัญ คือ ภาครัฐกิจ ภาคธุรกิจ และภาคประชากิจ 

ต้องเข้ามาสนับสนุน และด�ำเนินการผ่านกิจกรรม 1) วันส�ำคัญทางพุทธศาสนา 2) การจัดกิจกรรม 

ไหว้พระ 9 วัดสองแผ่นดิน 3) การจัดประเพณีสงกรานต์ 4) การจัดงานประจ�ำปีตามจารีตประเพณีของ

ท้องถิน่ และ 5) การร่วมมอืทางด้านการศกึษาและกจิการพระพุทธศาสนา ร่วมจัดต้ังองค์กรความร่วมมอื

ทางพุทธศาสนาระหว่างประเทศ เพื่อน�ำไปสู่การถักทอผู้คนในประชาคมอาเซียนให้เป็นหนึ่งเดียวการจัด

กิจกรรมทางศาสนาที่เป็นต้นแบบ และสามารถเสริมสร้างความสัมพันธ์ระหว่างผู้คนในศาสนาเดียวกัน

และต่างศาสนาให้อยูร่่วมกนัได้ คอื การจดักจิกรรมทางพระพทุธศาสนาทีเ่กดิขึน้ในอ�ำเภอแม่สอด จงัหวัด

ตากกับเมืองเมียวดี ประเทศเมียนมาร์ และประเทศไทยกับลาว ส่วนไทยกับกัมพูชานั้นมีเพียงการจัดงาน

วันอาสาฬหบูชา แต่ก็ไม่ประสบความส�ำเร็จมากนัก สาเหตุส�ำคัญที่ท�ำให้กิจกรรมเกิดขึ้นและไม่เกิดขึ้น 

ในแต่ละพืน้ทีเ่ป็นผลมาจากการขาดการมส่ีวนร่วมจากประชาชนทัง้สองประเทศ ขาดผู้รเิริม่ทีจ่ะท�ำหน้าที่

ประสานงานหลักในการออกแบบกิจกรรมทั้งสองฝ่าย หัวใจส�ำคัญของการอยู่ร่วมกันระหว่างศาสนิกของ

แต่ละศาสนาคือรากฐานแนวคดิและหลกัการของแต่ละศาสนา ศาสนาพทุธเน้นอยูร่่วมกนัด้วยศลี 5 ศาสนา

คริสต์เน้นอยู่ร่วมกันด้วยบทบัญญัติ 10 ประการ ศาสนาอิสลาม เน้นร่วมกันด้วยหลักศรัทธา 6 และหลัก

ปฏิบัติ 5 ประการ และศาสนาฮินดูใช้หลักมานวธรรมที่ถือว่าเป็นหลักการส�ำคัญของการอยู่ร่วมกัน  

เพื่อให้มีกลไกที่จะท�ำหน้าที่ในการออกแบบกิจกรรมและจัดท�ำข้อเสนอเชิงนโยบายต่อองค์กรที่เกี่ยวข้อง 

จงึมข้ีอเสนอให้จดัตัง้ผูป้ระสานงานวฒันธรรมสมัพนัธ์อาเซยีน เป็นกลุม่เครอืข่ายจิตอาสาจากหลายศาสนา



257วารสารวิชาการธรรมทรรศน์ปีที่ 18 ฉบับที่ 2 (พฤษภาคม - สิงหาคม 2561) 

ในพื้นที่ชายแดนมาท�ำหน้าที่สร้างความร่วมมือทางวัฒนธรรม 

	 4.	 การใช้กลไกทางศาสนาเป็นเคร่ืองมือในการสานสัมพันธ์น�ำมาซ่ึงความสันติสุขได้จริง โดยมี

ผลลพัธ์ทีเ่ป็นรปูธรรมในระดบัองค์กร คอื องค์กรของรัฐทัง้สองฝ่ายได้ร่วมมอืจัดท�ำแผนงานและโครงการ

กิจกรรมทางศาสนา มีการยกระดับทุนทางวัฒนธรรมมาส่งเสริมการท่องเท่ียวสร้างคุณภาพชีวิตที่ดี 

ของชาวบ้าน ในระดับประชาชนคือ ประชาชนมีความร่วมมือในการจัดกิจกรรมทางศาสนาร่วมกัน  

ท�ำให้ประชาชนเปิดรับความเป็นมิตรภาพต่อกันระหว่างศาสนาและระหว่างชาติ

ค�ำส�ำคญั: การผสาน; กลไกทางพทุธศาสนา; วฒันธรรมการอยูร่่วมกนั; สนัตสิขุ; ประชาคมอาเซยีน; ไทย; 

อินโดจีน; เมียนมาร์

Abstract

	 The main objectives of this research are: 1) to study geo-culture, identity and 

history of relationship of Buddhism in ASEAN community, 2.) to study establishment and 

development of linkages of activities coordinated with the people’s relationship under 

the framework of Dhamma principles and practices of Buddhism in ASEAN community, 

and 3) to find out the cooperation in peace creation between Buddhism mechanism and 

other religions in ASEAN community. Research and Development approach was employed 

in this study. Data were collected from in-depth interview, focus group discussion and 

experts meeting from 68 key informants who were Buddhist monks, government officials, 

experts and ordinary people. 

	 The findings of this study are as follows:

	 1.	 The development of Buddhism in Lao PDR, Cambodia and Myanmar has 

evolved along with state power i.e. king power. Although the countries have progressed 

to the points of political change, but the people’s ways of life still connected to Buddhism. 

The Buddhist monks have yet played important roles as spiritual leaders under restrictions 

determined by state power. Buddhist ways have practically softened the existing strict 

governance system. 

	 2.	 The continuation of relationship of people under the framework of Buddhism 

in ASEAN community has carried out through Buddhist activities such as food offering to 

Buddhist monks in the End of Buddhist Lent Day of Thai and Myanmarese Buddhists in 



258 Dhammathas Academic Journal Vol. 18 No. 2 (May - August 2018) 

Maesot district, Tak province and Myawaddy, New Year’s Eve Chanting activity of Thai 

and Cambodian Buddhists in Aranyaprathet, Sakaeo province and Poipet, and Vesak Day 

celebration by Thai and Laos Buddhists in Nongkai province and Vientiane. These have 

brought about creative relationship in practical ways of people in two countries. This 

relationship has healed repeated sorrow history of people in two countries. In addition, 

the merit making community was set up, resulting in economic association through  

Buddhist activities overlapping legal state borders. The border Checkpoints were freely 

opened during the period of Buddhist activities organization, resulting in reducing degree 

of alienation among two countries people and creating a true brotherhood. 

	 3.	 The pattern of cooperation creation between Thailand and neighboring  

countries through Buddhism mechanism consisted of doctrine, rites and rituals, and institutions. 

All these have to get supports from three important partners, namely, government,  

private and public sectors, through organizing these activities: 1) Buddhist important Days, 

2) two countries 9 temples worship activities, 3) Songkran festival, 4) annual events based 

on local traditions, and 5) cooperation of educational and Buddhist affaires. As the result, 

it existed establishment of international Buddhist cooperation for the uniqueness of 

people in ASEAN community. The organization of religious activities are regarded as 

model and able to create relationships and co-existence among people in same and 

different faith such as Buddhist activities in Maesot district, Tak province and Myawaddy, 

Myanmar; activities organized by Thai and Laos Buddhists. However, Asalhapuja celebration 

managed by Thai and Cambodian counterparts got less success. The main causes of successful 

and unsuccessful activities organizations in each area depend upon participation of people 

in two countries, initiative persons in both countries who mainly coordinate in designing 

and organizing activities. The most important principles of co-existence among interfaith 

people are the foundations of thoughts and principles of each religion like Five Precepts 

of Buddhism, Ten Commandments of Christianity, Six Beliefs and Five Practices of Islam, 

and Manavadharma of Hinduism. In order to have mechanisms to design activities and 

make policy proposals to the related organizations, it is suggested to set up and appoint 

the ASEAN cultural relation coordinators as public mind network from various religions 

in border areas for the duties of creation of cultural cooperation.



259วารสารวิชาการธรรมทรรศน์ปีที่ 18 ฉบับที่ 2 (พฤษภาคม - สิงหาคม 2561) 

	 4.	 The application of religious mechanisms as tools in building relationship has 

truly brought about the peace as evident in organizational level like the two states part-

nership organization has cooperated in making religious activities plan and projects. There 

is upgrade of cultural capital for tourism promotion in order to uplift the people’s qual-

ity of life. In community level, it reveals that people have collectively participated in 

organizing religious activities. This brings about the friendships among the people of dif-

ferent religions and countries. 

Keywords: Combination; Buddhist Mechanisms; Co-existenceculture; Peace; ASEAN  

Community; Thailand; Indochina; Myanmar

1. 	บทน�ำ
 	 ลักษณะวัฒนธรรมที่มี พ้ืนฐานมาจาก

ศาสนาแบ่งได้เป ็น 3 กลุ ่มใหญ่ โดยเฉพาะ

ประเทศไทย ลาว กัมพูชา เมียนมาร์และเวียดนาม 

ซึ่งเป ็นประเทศที่นับถือพุทธศาสนาเป็นหลัก  

มีความเหมือนกันทั้งในแง่คติชนวิทยาและในด้าน

วิถีชีวิตโดยมีพื้นฐานมาจากพุทธศาสนา ศาสนา

นอกจากจะเป็นรากฐานของวัฒนธรรม เอกลกัษณ์ 

และจิตวิญญาณของประชาชนในชุมชนและ 

ประเทศนั้นๆ แล้ว ยังเป็นเคร่ืองเหนี่ยวรั้งและ

ควบคมุพฤตกิรรมของคนในสงัคมให้ด�ำเนนิไปตาม

ครรลองหรือบรรทัดฐานของสังคม โดยปราศจาก

การพันธนาการ ดังนั้น ศาสนา จึงเป็นประดิษฐ 

กรรมทางความคดิท่ีล�ำ้ค่าในการเสรมิสร้างสนัตสิขุ 

	 ดังนั้น งานวิจัยนี้จึงมีความสนใจที่จะ

ศึกษาในประเด็นด้านการผสานกลไกทางพุทธ

ศาสนา การมีส่วนร่วมในกิจกรรมทางพระพุทธ

ศาสนา เป็นส�ำคัญ จากหลักค�ำสอน คติความเชื่อ 

วิถีปฏิบัติ พิธีกรรมเกี่ยวกับสานสัมพันธ์เชิงพุทธ 

บูรณาการกับหลักวิชาการสมัยใหม่ รวมถึง

ภูมิปัญญาท้องถิ่น เพื่อวางแนวทางในการพัฒนา

ศาสนาและวัฒนธรรมท่ีเอื้อต่อความร่วมมือกัน

ระหว่างประเทศไทยกับกลุ ่มประเทศสมาชิก 

ที่ส่งผลต่อการสร้างวัฒนธรรมการอยู่ร่วมกันอย่าง

สันติสุขในประชาคมอาเซียน ภายใต้กลไกสถาบัน

ทางพระพุทธศานาในแต่ละประเทศ ประกอบด้วย

ประเทศไทย ลาว กัมพูชา เมียนมาร์และเวียดนาม 

และองค์กรสนับสนุน อาทิ ภาครัฐ ภาคเอกชน 

องค์กรท้องถิ่น องค์กรชุมชน ภาคประชาชน 

สถาบันการศึกษาสงฆ์ ที่สามารถขยายผลน�ำไปสู่

ความร่วมมือในการผสานหลักการพุทธศาสนา 

เป ็นกลไกสร้างสันติภาพระหว่างประเทศใน

ประชาคมอาเซียนได้ในอนาคต

2.  วัตถุประสงค์ของการวิจัย
 	 1.	 เ พ่ือศึกษาภูมิศาสตร ์ วัฒนธรรม 

อัตลักษณ์ และประวัติศาสตร์ความสัมพันธ์ของ

พุทธศาสนาในประชาคมอาเซียน

	 2.	 เพื่อศึกษาการก่อเกิดและพัฒนาการ

ความเชื่อมโยงของกิจกรรมที่ถักทอความสัมพันธ์



260 Dhammathas Academic Journal Vol. 18 No. 2 (May - August 2018) 

ของประชาชนภายใต้กรอบหลกัธรรมและวถีิปฏบิตัิ

ของพระพุทธศาสนาในประชาคมอาเซียน

	 3.	 เพื่อค้นหาความร่วมมือในการสร้าง

สนัตภิาพระหว่างกลไกพระพทุธศาสนาและศาสนา

อื่นๆ ในประชาคมอาเซียน

3.  วิธีด�ำเนินการวิจัย
	 การวิจัยเรื่องนี้ ใช้ระเบียบวิธีวิจัยเชิง

คุณภาพ (Qualitative Research) เป็นการวิจัย

และพัฒนา (Research and Development : R 

& D) โดยเก็บรวบรวมและวิเคราะห์ข้อมูลจาก

เอกสาร (Document) และเก็บรวบรวมข้อมูลใน

ภาคสนาม (Field Study) โดยวิธีการการสังเกต 

(Observation) การสัมภาษณ์เชิงลึก (In-depth 

Interview) แบบมีโครงสร้าง (Structure Interview) 

และแบบไม่มโีครงสร้าง (Non Structure Interview) 

การสนทนากลุ่ม (Focus Group Discussion)  

และประชุมผู้เชี่ยวชาญ (Expertise Meeting)  

เพื่อวิเคราะห์ภูมิศาสตร์วัฒนธรรม อัตลักษณ์  

และประวัติศาสตร์ความสัมพันธ์ของพุทธศาสนา 

ในประชาคมอาเซียน รวมท้ังการก่อเกิดและ

พัฒนาการความเชื่อมโยงของกิจกรรมที่ถักทอ

ความสมัพนัธ์ของประชาชนภายใต้กรอบหลกัธรรม

และวิถีปฏิบัติของพระพุทธศาสนาในประชาคม

อาเซียน น�ำไปสู่การเสนอรูปแบบความร่วมมือ 

ในการสร้างสนัตภิาพระหว่างกลไกพระพทุธศาสนา

และศาสนาอื่นๆ ในประชาคมอาเซียน

	 ขอบเขตการวิจัยการศึกษาคร้ังนี้มุ่งเน้น

การค้นหาความร่วมมือ ในการใช้พุทธศาสนาเป็น

กลไกสร้างสันติภาพระหว่างประเทศในประชาคม

อาเซยีน โดยเร่ิมจากการศึกษาภมูศิาสตร์วฒันธรรม 

อัตลักษณ์ และประวัติศาสตร์ความสัมพันธ์ของ

พุทธศาสนาในประชาคมอาเซียน เมื่อศึกษาตาม

ประเด็นดังกล่าวแล้ว จะพบกับภูมิหลังของการ

ด�ำรงอยู่ของพระพุทธศาสนาในประชาคมอาเซียน 

จากนั้นจึงท�ำการศึกษาการก่อเกิดและพัฒนาการ

ความเชื่อมโยงของกิจกรรมที่ถักทอความสัมพันธ์

ของประชาชนภายใต้กรอบหลกัธรรมและวถีิปฏบิตัิ

ของพระพุทธศาสนาในประชาคมอาเซียนเมื่อเห็น

เค้าลางของภูมิหลังและกิจกรรมความสัมพันธ์ใน

ประชาคมอาเซียนบนพื้นฐานของพุทธศาสนาแล้ว 

จงึค้นหาความร่วมมอืในการสร้างสนัติภาพระหว่าง

กลไกพระพุทธศาสนาในประชาคมอาเซียน ผ่าน

ช่องทางการมีส่วนร่วมในกิจกรรมทางพระพุทธ

ศาสนาของภาครัฐ ภาคเอกชน ภาคประชาชนและ

ภาคพระสงฆ์ โดยผู้วิจัยก�ำหนดประชากรท่ีใช้ 

ในการศกึษา ประกอบด้วย พระสงฆ์ ผูแ้ทนภาครฐั 

ผู้แทนภาคเอกชน ผู้แทนองค์กรในพ้ืนที่ชายแดน  

ผูแ้ทนศาสนาอสิลาม ครสิต์ ซกิข์ และฮนิด ูจ�ำนวน 

68 รูป/คน

	 ส�ำหรับขอบเขตด้านพืน้ทีส่�ำหรบัประเด็น

การค้นหาความร่วมมือในการใช้พุทธศาสนาเป็น

กลไกสร้างสันติสุขระหว่างประเทศกับเพื่อนบ้าน 

ในประชาคมอาเซียนผู้วิจัยเลือกพื้นที่ที่มีพลเมือง

นับถือศาสนาพุทธเป็นศาสนาหลักจ�ำนวน 3 

ประเทศ ประกอบด้วย เมยีนมาร์ กมัพชูา และลาว 

โดยทั้ง 3 ประเทศมีพรมแดนติดกับประเทศไทย 

และมีจุดผ่านแดน ที่ผู้วิจัยเลือกเป็นพื้นที่ในการ

วิจัย จ�ำนวน 3 จุดประกอบด้วย 1) จุดผ่านแดน

ถาวรด่านท่าเสด็จกับนครหลวงเวียงจันทน์ 2) จุด



261วารสารวิชาการธรรมทรรศน์ปีที่ 18 ฉบับที่ 2 (พฤษภาคม - สิงหาคม 2561) 

ผ่านแดนถาวรอ�ำเภออรัญประเทศกับปอยเปต 

และ 3) จุดผ่านแดนถาวรอ�ำเภอแม่สอดกับเมือง

เมียวดี 

4.  สรุปผลการวิจัย
	 จากการวิจัยเรื่อง “การผสานกลไกทาง

พุทธศาสนาเพื่อสร้างวัฒนธรรมการอยู ่ร่วมกัน

อย่างสนัตสิขุในประชาคมอาเซยีน: กรณศีกึษาไทย

กับกลุ่มประเทศอินโดจีนและเมียนมาร์” ค้นพบ 

ผลการวิจัยดังต่อไปนี้

	 1.	 พระพุทธศาสนาในประเทศลาว 

กัมพูชา และเมียนมาร์ มีพัฒนาการมาพร้อมกับ

อ�ำนาจรฐัคอือ�ำนาจของกษตัรย์ิ เป็นส่วนประกอบ

การเกื้อกูลซึ่งกันและกันมาตั้งแต่ในอดีต ถึงแม้ว่า

ประเทศทั้งสามก้าวมาถึงจุดท่ีเปลี่ยนแปลงการ

ปกครอง แต่พระพทุธศาสนากย็งัคงอยู ่วถิชีีวติผูค้น

ก็ยังคงเป็นวิถีชีวิตที่ผูกพันอยู่กับพระพุทธศาสนา 

พระสงฆ์ยงัสามารถแสดงบทบาทในฐานะผูน้�ำทาง

จิตวิญญาณได้ภายใต้ข้อจ�ำกัดที่อ�ำนาจรัฐก�ำหนด 

สิ่งที่ปรากฏให้เห็นอย่างชัดเจนในบริบทของสังคม

ลาว เมียนมาร์และกัมพูชา เมื่อประเทศมีการพลิก

ผนัระบอบการปกครอง วถิแีห่งพระพทุธศาสนาได้

ช่วยท�ำให้ระบอบการปกครองที่แข็งกร้าว เจือจาง

ความเข้มข้นในเชงิปฏบิตักิาร ผูค้นยงัสามารถด�ำรง

ชีวิตบนพื้นฐานของหลักศาสนาเป็นอย่างเสรี  

ในความสัมพันธ์กับสังคมไทย ประเทศท้ังสามมี

ความเหมอืนกบัประเทศไทยในการนบัถอืพระพุทธ

ศาสนา ถึงแม้ว่าในบางช่วงบางเวลา ไทยกับเพื่อน

บ้านมี “ประวัติศาสตร์อันตราย” ที่เกี่ยวข้อง 

กับพระพุทธศาสนาและการสงครามต่อกัน แต่ก็

พระพุทธศาสนาอีกนั่นแหละท่ีท�ำให ้ไทยกับ 

เพือ่นบ้านในวนันีม้คีวามสมัพนัธ์ท่ีแนบแน่นต่อกนั 

	 2.	 ปฏสิมัพนัธ์ทางศาสนาของประชาชน

บริเวณพรมแดนไทย เมียนมาร์ ลาวและกัมพูชา  

ไม่พบประเด็นปัญหาความขัดแย้งทางศาสนา 

เน่ืองจากประชาชนในพื้นที่ร้อยละ 95 นับถือ

ศาสนาพุทธ ทั้งนี้ผู้วิจัยมิได้มุ่งศึกษาประเด็นการ

สร้างสันติสุขท่ีเป็นผลพวงมาจากความขัดแย้ง 

ทางศาสนาดงัเช่น กรณสีามจงัหวดัชายแดนภาคใต้ 

ถงึแม้ประชาชนทัง้สองฝ่ังพรมแดนจะนบัถือศาสนา

พุทธเช่นเดียวกนั ไม่ได้มคีวามขดัแย้งด้านความเชือ่ 

ประชาชนก็ไปมาหาสู่กันตามปกติ วันส�ำคัญทาง

พระพทุธศาสนาแต่ละพืน้ทีก็่มกีารเข้าร่วมกิจกรรม

ทางพระพุทธศาสนาของตนเอง แต่ในพื้นที่ก็ไม่ได้

ปราศจากความขัดแย้งในการด�ำรงชีวิต ดังนั้น  

การสร้างสันติสุขโดยใช้กลไกทางศาสนาที่ผู้คนใน

บริเวณพรมแดนเคารพนับถือร่วมกัน จึงมีผลต่อ

การแก้ปัญหาความขัดแย้งที่เป็นผลมาจากสาเหตุ

อืน่ๆ มากมายทีเ่กดิขึน้ในบรเิวณพรมแดนไทย ลาว 

เมยีนมา และกมัพชูา ซึง่ส่งผลต่อความสมัพนัธ์ของ

ผู้คนบริเวณชายแดนให้เลวร้ายลง และกระทบต่อ

เศรษฐกิจชายแดนของไทยและเพื่อนบ้านในบาง

ช่วงเวลาประเด็นปัญหาบริเวณพื้นที่ชายแดนมี

ความสลับซับซ้อนส่งผลในเชิงจิตวิทยาต่อผู้คน

บริเวณพรมแดน คือ 1) ความขัดแย้งเกี่ยวกับ

เขตแดน ประเทศไทยมีปัญหาเส้นเขตแดนกับ

ประเทศเพื่อนบ้านหลายประเทศประกอบด้วย

กัมพูชา เมียนมา และลาว จนถึงปัจจุบันนี้ปัญหา 

กย็งัไม่สามารถแก้ไขได้ทัง้หมด และเมือ่เกดิปัญหา

ความสัมพันธ์ระหว่างประเทศเติมซ�้ำเข้า ปัญหา



262 Dhammathas Academic Journal Vol. 18 No. 2 (May - August 2018) 

เส้นเขตแดนกม็กัจะถกูน�ำมาให้ความส�ำคญัในการ

ใช้เป็นเส้นแบ่งความเป็นชาติ ส่งผลให้เกิดการปิด

ด ่านตัดช ่องทางไปมาหาสู ่ ระหว ่างกันของ

ประชาชนในพื้นที่ชายแดน 2) ความขัดแย้งจาก

ประวัติศาสตร์ ประเทศไทยกับเพื่อนบ้านมีปัญหา

คาใจทางประวัติศาสตร์ท่ีมีพรมแดนติดกันเกือบ 

ทุกประเทศ เรียกว่า “ประวัติศาสตร์อันตราย”  

ดังกรณีประเทศเมียนมาร์ได้ถูกสร้างภาพให้เป็น 

“ศัตรู” ของชาติไทยในต�ำราเรียนประวัติศาสตร์ 

ที่สอนกันในห้องเรียนมานับตั้งแต่อดีตจนถึง

ปัจจุบัน ส่วนเพื่อนบ้านอื่นๆ อย่าง ลาว และ

กัมพูชา ก็ถูกสร้างภาพในเชิง “ดูถูก” มากกว่า

ยกย่อง ภาพลักษณ์เหล่านี้เกิดขึ้นมาจากผลพวง

จากอคติ ส่งผลกระทบต่อความสัมพันธ์ของไทย 

กับประเทศเพื่อนบ ้าน ประเด็นป ัญหาด ้าน

ประวตัศิาสตร์เป็นจดุเปราะบางของการอยูร่่วมกนั

อย่างสันติ เพราะเรื่องราวในอดีตยังคงเป็นสลักที่

ฝังใจผู้คนไม่ให้ข้ามพ้นจากความระแวงต่อกัน 

3) ความขัดแย้งจากการค้าขาย การค้าชายแดน

เป็นการค้าทีป่ระชาชนซึง่อาศยัอยูต่ามบริเวณแนว

ชายแดน ของทัง้สองประเทศ ได้ท�ำการซือ้ขายแลก

เปลี่ยนสินค้าซึ่งกันและกัน แต่ในปัจจุบันเกิดการ

แย่งอาชพีโดยชาวต่างชาตทิีอ่พยพเข้ามาตัง้ถิน่ฐาน

โดยเฉพาะอาชีพขับสามล้อ แม้จะดูว่าเป็นปัญหา

เล็กน้อยแต่ถ้าไม่สร้างความไว้วางใจต่อกันอาจจะ

ลุกลามเป็นปัญหาใหญ่ในอนาคตได้ 4) ความขัด

แย้งจากขบวนการท�ำผดิกฎหมาย บรเิวณชายแดน

ประเทศไทยกับประเทศเพื่อนบ้านมีปัญหาของ

ขบวนการผิดกฎหมายรุนแรงหลายประการ ไม่ว่า

จะเป็นปัญหายาเสพติด ปัญหาการค้ามนุษย์ 

ปัญหาของหนีภาษี การแสวงหาผลประโยชน์ 

โดยมชิอบ ในรูปแบบต่างๆ เช่น ขบวน การค้าหญงิ

สาวชาวไทย ลาว เมียนมาร์ และจีนฮ่อ ส่งขาย

ชายแดน ที่เรียกกันว่า ขบวนการค้า "ลูกหมู” คือ 

ขบวนการค้ามนุษย์ที่เกี่ยวข้องกับชาวจีนและ

ขบวนการค้า “ลูกแพะ” คือ การค้ามนุษย์ที่

เกี่ยวข้องกับคน “มุสลิม” สถานการณ์ของปัญหา 

ที่กล่าวมานั้นเป็นปัญหาที่รัฐเร่งแก้ไข แต่ในขณะ

เดียวกันในพ้ืนท่ีบริเวณชายแดนปัญหาเหล่าน้ี 

สร้างความหวาดกลัว และหวาดระแวงระหว่าง

ประชาชนกันเอง เพราะท่าทีของผู้คนที่เข้ามา

ปฏิสัมพันธ์ด้วยกันในบริเวณชายแดนไม่อาจจะ

ตัดสินได้ว่ามีเจตนาดีหรือร้ายต่อตนเอง 5) ความ

ขัดแย้งเรื่องชนกลุ่มน้อยและผู้ลี้ภัย ประเทศไทย 

ได้ให้ความช่วยเหลือผู้ล้ีภัยชาวเมียนมาร์มากกว่า 

90,000 คนในค่ายผู้ลี้ภัย (พื้นที่พักพิงช่ัวคราว) 

จ�ำนวน 9 แห่งตามเขตชายแดนไทย-เมียนมาร์ 

รัฐบาลไทยได้มีการบริหารจัดการค่ายผู้ลี้ภัยตาม

มาตรฐานของ UNSCR แต่ก็พบปัญหาในพ้ืนท่ี 

เช่น กรณปัีญหาการลกัขโมยทรพัย์สนิของชาวบ้าน

เช่น ผักที่ปลูกไว้ และไก่ท่ีเลี้ยงไว้หายไป เป็นต้น 

ในบรเิวณใกล้เคยีงค่ายผูล้ีภ้ยั ชาวบ้านเชือ่ว่าผูล้ีภ้ยั

ขโมย จะเป็นเรื่องเท็จจริงประการใดไม่อาจพิสูจน์

ได้ แต่ส่ิงท่ีเกิดข้ึนคือความรู้สึกไม่ไว้วางใจต่อกัน

ของชาวบ้านและผูล้ีภ้ยั และส่งผลต่อการด�ำรงชวีติ

ในการอยู ่ร ่วมกันในพื้นที่อย่างหลีกเลี่ยงไม่ได้  

ดัง น้ันการเสริมสร ้ างความเป ็นชุมชนแบบ

ภราดรภาพที่ปราศจากพรมแดนของอ�ำนาจรัฐ  

จะกระท�ำได้ก็โดยอาศัยเครื่องมือทางศาสนาและ

โดยพื้นฐานที่ผู้คนมีเชื้อแห่งความศรัทธาในหลัก



263วารสารวิชาการธรรมทรรศน์ปีที่ 18 ฉบับที่ 2 (พฤษภาคม - สิงหาคม 2561) 

การแห่งศาสนาร่วมกัน จะสามารถทลายก�ำแพง

แห่งความระแวงสงสยัทีม่ต่ีอกนัและกนั ซึง่ผลลพัธ์

ที่เกิดขึ้นก็จะน�ำไปสู ่การสร้างความมั่นคงทาง

เศรษฐกิจในบริเวณชายแดน

	 3.	 การผสานกลไกทางพุทธศาสนาเพื่อ

สร้างวัฒนธรรมการอยู ่ร่วมกันอย่างสันติสุขใน

ประชาคมอาเซยีน คอื การใช้กลไกทางพทุธศาสนา

ประกอบด้วย หลักธรรม พิธีกรรม และสถาบัน 

เป็นสือ่กลางสร้างความร่วมมอืบรเิวณชายแดนของ

สองประเทศในรูปแบบการจัดกิจกรรมทาง

พระพุทธศาสนา ทั้งนี้จะต้องได้รับการสนับสนุน

จาก 3 ภาคส่วนที่ส�ำคัญ คือ ภาครัฐกิจ ภาคธุรกิจ 

และภาคประชากิจ ท่ีจะสนับสนุนส่งเสริมให้เกิด

พลังในการขับเคลื่อนงานผสานความสัมพันธ์  

ก่อเกิดเป็นเกลียวความสัมพันธ์ของผู้คนที่หลุดพ้น

จากขอบเขตพรมแดนท่ีก�ำหนดโดยอ�ำนาจรัฐ  

จะต้องออกแบบกิจกรรมทางศาสนาอย่างหลาก

หลายที่สัมพันธ์กับวัฒนธรรมและวิถีปฏิบัติระดับ

ชาวบ้าน เพื่อให้เกิดความแนบแน่นของความ

สัมพันธ์ฉันพี่น้องอย่างแท้จริง กล่าวโดยเฉพาะ

กิจกรรมที่ด�ำเนินการนั้น ถอดรหัสจากขุมทรัพย์

ทางพุทธศาสนา อนัเป็นทนุทางวฒันธรรมทีย่ิง่ใหญ่ 

มาใช้เป็นกลไกในการขับเคลื่อน ประกอบด้วย

		  3.1	 การสานสัมพันธ ์ผู ้คนโดยใช้

กิจกรรมวันส�ำคัญทางพุทธศาสนาประเทศไทย 

กับประเทศเมียนมาร์ ลาว และกัมพูชามีวันส�ำคัญ

ทางพระพุทธศาสนา ประกอบด้วย วันมาฆบูชา  

วันอาสาฬหบูชา วันวิสาขบูชา วันเข้าพรรษา และ

วนัออกพรรษา ทีค่ล้ายคลงึกนัทัง้ในมติขิองเนือ้หา 

มิติของเวลา และมิติของกิจกรรม ในประเด็นมิติ

ของเนื้อหาวันส�ำคัญทางพระพุทธศาสนาแต่ละวัน

มีประวัติความเป็นมาเป็นไปตามเร่ืองราวในพุทธ

ประวัติตามแบบอย่างของไทย ในมิติของเวลา 

เป็นการจัดกิจกรรมตามเวลาที่ก�ำหนดตามพุทธ

ประวัติและพุทธบัญญัติ และในมิติของกิจกรรม

บ�ำเพ็ญกิจกรรมตามหลักกุศลกรรมบถ คือ ทาน 

ท�ำบญุตกับาตรในช่วงเช้า รวมทัง้บ�ำเพญ็ประโยชน์

เพ่ือสังคม ศีล เข้าวดัรักษาศลีฟังธรรม และภาวนา 

คือ การปฏิบัติธรรมโดยการเวียนเทียนระลึกถึง

พระพุทธ พระธรรม พระสงฆ์ และการนั่งสมาธิ

เจรญิจติภาวนา การจดักจิกรรมวนัส�ำคญัทางพทุธ

ศาสนาได้ริเริ่มร่วมกันจัดเป็นต้นแบบจนประสบ

ความส�ำเร็จในพ้ืนที่อ�ำเภอแม่สอดกับเมืองเมียวดี 

และจังหวัดหนองคายกับนครเวียงจันทร์ แต่ยังไม่

ประสบความส�ำเร็จในจังหวัดสระแก้วกับเมือง 

ปอยเปต สาเหตุท่ีไม่ประสบความส�ำเร็จเป็น 

ผลมาจากการขาดการมีส่วนร่วมจากประชาชน 

ทัง้สองประเทศ ด�ำเนนิการโดยภาครฐัและกจ็ดัขึน้

เพยีงเพือ่สนบัสนนุผลประโยชน์ทางเศรษฐกจิเพยีง

ด้านเดียว ประการต่อมาคือประเทศเพื่อนบ้าน 

ไม่คิดจะริเริ่ม รอให้ฝ่ายไทยริเริ่มก่อนจึงจะให ้

ความร่วมมือ ขาดการสนับสนุนในเชิงนโยบาย 

กล่าวคือ เมื่อภาคประชาชนจะร่วมกันจัดกิจกรรม

กลับไม่ได้รับการสนับสนุนงบประมาณจากภาครัฐ 

มีข้อจ�ำกัดเรื่องกฎหมายการเข้าเมือง ท�ำให้ไม่

สะดวกในการจัดงาน เนื่องจากประเทศเพื่อนบ้าน 

มรีายละเอยีดในการตรวจสอบการจดังานค่อนข้าง

มาก และสุดท้ายคือ ขาดเจ้าภาพหลักในการริเริ่ม

สร้างสรรค์งานจึงท�ำให้ไม่ชัดเจนว่าเป็นหน้าที ่

ของใคร 



264 Dhammathas Academic Journal Vol. 18 No. 2 (May - August 2018) 

		  3.2	 การสานสัมพันธ์ผ่านกิจกรรม

การท่องเที่ยวเชิงพุทธ ในพื้นที่พรมแดน แม่สอด 

ไทย-เมยีวด ีเมยีนมา มกีารด�ำเนนิการเส้นทางการ

ท่องเที่ยวไหว้พระ 9 วัด เป็นต้นแบบและประสบ

ความส�ำเรจ็แล้ว ประกอบด้วย วดัไทยจ�ำนวน 5 วดั 

คอื 1) วดัไทยวฒันาราม 2) วดัมณไีพรสณฑ์ 3) วดั

อรัญเขต 4) วัดแม่ซอดน่าด่าน 5) วัดบุญญาวาส 

และวัดเมียนมาร์ในฝั่งเมียวดี จ�ำนวน 4 วัด คือ  

1) วัดส่วยมินวุ่น (วัดเจดีย์ทอง) 2) วัดเจ้าโหล่งจี  

วัดก้อนหินใหญ่) 3) วัดจระเข้ 4) วัดมอญพระยืน

	 ทั้งนี้ คณะผู้วิจัยได้ส�ำรวจพื้นที่จัดท�ำข้อ

เสนอให้ด�ำเนินการ 2 เส้นทางคือเส้นทางการ 

ท่องเที่ยวไหว้พระ 9 วัด ในพื้นที่พรมแดนอรัญ 

ประเทศ ไทย-ปอยเปต กัมพูชา ประกอบด้วย  

วัดไทย จ�ำนวน 5 วัด คือ 1) วัดหลวงอรัญ 2) วัด

อนุบรรพต 3) วัดชนะชัยศรี 4) วัดประตูชัยอรัญ

เขต 5) วัดโคกสะพานขาว และวัดกัมพูชา จ�ำนวน 

4 วัด ประกอบด้วย 1) วัดโมงจัน 2) วัดรัตนาราม 

สากันดาร 3) วัดสตึกบอด 4) วัดอนงทะมอเมี๊ยะ 

ข้อค้นพบจากการส�ำรวจวัดในเขตปอยเปต พบว่า 

วัดต่างๆ ที่มีชื่อในเส้นทางการท่องเท่ียวท่ีผู้วิจัย

เสนอ ล้วนเป็นวัดท่ีมีศาสนสถานสวยงาม มีการ

ปลูกฝังคุณธรรมผ่านสถาปัตยกรรมหลายอย่าง

ภายในวัด แต่ไม่พบว่าคนไทยหรือคนกัมพูชาจะ

พัฒนาให้วัดเหล่านี้เป็นแหล่งท่องเที่ยวเสริมสร้าง

ศรัทธา

	 อีกเส้นทางการท่องเท่ียวเชิงพุทธท่ีคณะ 

ผู้วิจัยเสนอ คือ เส้นทางการท่องเท่ียวไหว้พระ 9 

วัด หนองคาย ประเทศไทย-นครหลวงเวียงจันทน์ 

ประกอบด้วย วดัไทยจ�ำนวน 5 วดัคอื 1) วดัศรคีณุ

เมือง 2) พระธาตุหล้าหนอง 3) วัดศรีษะเกษ  

4) วัดโพธิชัย 5) ศาลาแก้วกู่ และวัดลาวจ�ำนวน 4 

วดั คอื 1) วดัสสีะเกด 2) พระธาตหุลวงเวยีงจนัทน์ 

3) หอพระแก้วเวยีงจันทน์ 4) วดัศรีเมอืง ตามปกติ

คนไทยกจ็ะเดินทางไปไหว้พระในวดัทีป่รากฏชือ่ใน

เส้นทางการท่องเที่ยวเป็นประจ�ำอยู่แล้ว หากเดิน

ทางเข้าไปเที่ยวในนครเวียงจันทร์ แต่ที่ผ่านมาไม่

ได้มกีารจัดกิจกรรมการท่องเทีย่วร่วมกนัเพ่ือสร้าง

สัมพันธไมตรีต่อกัน จึงเป็นที่มาของการเสนอให้มี

การจัดท�ำเส้นทางไหว้พระ 9 วัดไทย-ลาว 

	 ความส�ำคัญของการจัดการท่องเที่ยวเชิง

พุทธ ไหว้พระ 9 วัดทั้งในฝั่งไทยและเพื่อนบ้าน  

เป้าหมายที่เห็นเป็นรูปธรรมจากต้นแบบที่ด�ำเนิน

การโดยอ�ำเภอแม่สอดคอื ประชาชนทัง้สองฝ่ังได้มี

โอกาสข้ามไปท�ำบุญกับวัดในประเทศเพ่ือนบ้าน  

ได้มีโอกาสสานสมัพนัธ์กนัช่วยกนัท�ำนบุ�ำรงุศาสนา

สถานวัดในพระพุทธศาสนา ส่งเสริมธุรกิจการ 

ท่องเที่ยวบริเวณชายแดน สร้างอาชีพให้คน 

ได้หลากหลาย เช่น ไกด์น�ำเที่ยว รถเช่าน�ำเที่ยว 

การจ�ำหน่ายสินค้าท�ำบุญ เป็นต้น

		  3.3	 การใช้วัฒนธรรมร่วมรากเป็น

เครือ่งมอืเชือ่มประสานผูค้น ได้แก่ การจดัประเพณี

สงกรานต์ หรือประเพณีวันปีใหม่ เมื่อพิจารณาใน

เชิงคุณค่า การจัดประเพณีสงกรานต์ มีคุณค่าใน

เชิงสร้างสรรค์ คือ1) การจัดกิจกรรมที่ผสาน

กลมกลืนไปกับหลักศาสนาที่ตนนับถือเป็นการส่ง

เสริมความสัมพันธ ์ ท่ีก ้ าวผ ่านรอยร ้าวทาง

ประวติัศาสตร์ทีเ่คยมต่ีอกนั 2) สร้างความไว้วางใจ 

ท�ำให้คนในพืน้ทีช่ายแดนท่ีกลายเป็นชมุชนทีพ่ึง่พา

อาศัยและไว้วางใจในการแลกเปลี่ยนท�ำมาหากิน 



265วารสารวิชาการธรรมทรรศน์ปีที่ 18 ฉบับที่ 2 (พฤษภาคม - สิงหาคม 2561) 

3) ส่งเสริมการค้าการลงทุนท้ังระดับจุลภาคและ 

ระดับมหัพภาค และ 4) ส่งเสริมการปฏิบัติตาม

หลักศาสนา คนไทย ลาว เมียนมาร์ และกัมพูชา

ส่วนใหญ่นบัถอืศาสนาพทุธ มหีลกัปฏบัิติตามหลกั

ศาสนาเป็นพืน้ฐานส�ำหรบัการด�ำเนนิชวีติ นอกจาก

น้ันยังมคีณุค่าเชิงจรยิธรรม กล่าวคอื 1) การบ�ำเพญ็ 

บญุตามหลกักริยิาวตัถุ คอื ทาน ศลี ภาวนา ในช่วง

ประเพณีสงกรานต์ชาวไทย ลาว กัมพูชาและชาว

เมียนมาร์ที่เป็นพุทธศาสนิกชน ล้วนท�ำหน้าท่ีใน

ฐานะผู้นับถือศาสนาพุทธที่มีวิถีปฏิบัติเป็นไปตาม

หลักพุทธศาสนา 2) การแสดงความกตัญญูกตเวที

ต่อผู ้สูงอายุ เป็นวิถีปฏิบัติที่งดงามของคนไทย  

ลาว เมียนมาร์ และกัมพูชา 

	 นอกจากการจดัประเพณีสงกรานต์ร่วมกัน

สองแผ่นดินแล้ว ทุนวัฒนธรรมที่มีคุณค่าอย่าง

เดียวกัน คือ การจัดงานประจ�ำป ีตามจารีต

ประเพณีของท้องถ่ิน ท่ีเชื่อมโยงกับฮีตสิบสอง 

ครองสิบส่ี จากเนื้อหาของฮีตสิบสอง ครองสิบสี่  

คนไทยกับคนลาวสะท้อนให้เห็นว่ามีรากฐาน

วฒันธรรมมาจากแหล่งเดยีวกนัโดยการผสมผสาน

ระหว่างศาสนาพุทธ พราหมณ์และความเชื่อ 

ท้องถิน่ หากสามารถเจยีระไนสาระจากฮตีสบิสอง 

ครองสิบสี่มาใช้เพื่อเชื่อมสัมพันธ์ผู้คนสองฝั่งโขง

ผ่านกระบวนการจัดพิธีกรรมตามจารีตท่ีปรากฏ 

ก็จะท�ำให ้ ขุมทรัพย ์ทางวัฒนธรรมท่ีมีอยู ่นี ้

กลายเป็นกลไกในการอยู่ร่วมกันอย่างสันติสุขได้

อย่างแท้จริง

		  3.4	 การสานความสัมพันธ์ผ่านการ

ร่วมมือทางด้านการศึกษาและกิจการพระพุทธ

ศาสนา ทีส่ามารถด�ำเนนิการร่วมกนัได้ ทัง้การสวด

มนต์ข้ามปี การเดินธรรมยาตรา การบรรพชา

สามเณรภาคฤดูร้อน การท�ำวิจัยร่วมกันในบรรดา

นักวิชาการ ทั้ งฝ ่ ายสงฆ ์และฝ ่ ายคฤหัสถ ์ 

การสนับสนุนการส่งเสริมการศึกษา และร่วมกัน

ผนกึก�ำลงัสร้างความเข้มแขง็ให้กับพระพทุธศาสนา 

ในลักษณะขององค์กรความร ่วมมือระหว่าง

ประเทศ 

	 4.	 ความร่วมมือในการสร้างสันติภาพ

ระหว่างกลไกพระพุทธศาสนาและศาสนาอื่นๆ 

ในประชาคมอาเซียน หัวใจส�ำคัญของการอยู่ร่วม

กันระหว่างศาสนิกของแต่ละศาสนาต้องย้อน 

กลับไปสู ่ รากฐานแนวคิดและหลักการของ 

แต่ละศาสนา โดยศาสนาพุทธมุ่งเน้นให้คนอยู่ 

ร ่วมกันด้วยหลักศีล 5 การเอื้อเฟื ้อแบ่งปัน  

การมีความเมตตา กรุณาต่อกัน ศาสนาคริสต ์

มุ่งเน้นให้อยู่ร่วมกันด้วยบทบัญญัติ 10 ประการ 

และให้มจิีตคดิเมตตา ให้มคีวามรักต่อเพ่ือนมนษุย์

เสมอืนรักตนเอง ส่วนศาสนาอสิลาม สอนให้มนษุย์

อยู ่ร่วมกันด้วยหลักศรัทธา 6 และหลักปฏิบัติ  

5 ประการ คือ การไม่เบียดเบียนซึ่งกันและกัน  

โดยมุ่งเน้นการกระท�ำหน้าที่ 3 ประการ คือ การมี

ความรัก มีสันติ การสร้างความดีงามต่อพระเจ้า  

ต่อมนุษย์ และต่อตนเอง ในขณะที่ศาสนาฮินด ู

ใช้หลักมานวธรรมที่ถือว่า เป็นหลักการส�ำคัญของ

การอยู่ร่วมกันโดยการก�ำหนดให้บุคคลพึ่งปฏิบัติ

ต ่อบุคคลด้วยความดีงามและความมีเมตตา  

ในพ้ืนทีบ่ริเวณพรมแดนระหว่างไทยกบัเพ่ือนบ้าน

ภาครัฐ ภาคธุรกิจ และภาคประชากิจต้องร่วมมือ

กันส่งเสริมกิจกรรมเสริมสร้างความเข้าใจเรื่อง  

การอยู่ร่วมกันในสังคมพหุวัฒนธรรม และการ



266 Dhammathas Academic Journal Vol. 18 No. 2 (May - August 2018) 

พัฒนาทัศนคติท่ีดีในการอยู่ร่วมกันในสังคมพหุ

วฒันธรรม โดยมกีจิกรรมต้นแบบ “ตนัหยงมสัสาน

สัมพันธ์สันติสุข” ซึ่งจัดขึ้นที่จังหวัดปัตตานีอันจะ

น�ำไปสูก่ารสร้างความเข้าใจและการเคารพในความ

แตกต่างของกันและกัน 

	 5.	 กลไกท่ีจะท�ำหน้าท่ีในการผสาน

กิจกรรมทางศาสนาน�ำมาสู่วัฒนธรรมการอยู่ร่วม

กันอย่างสันติสุข คือ ผู ้ประสานงานวัฒนธรรม

สัมพันธ์อาเซียน ที่เกิดจากกลุ่มเครือข่ายจิตอาสา

จากหลายศาสนาในพืน้ท่ีชายแดนมาท�ำหน้าทีส่ร้าง

ความร่วมมอืทางวฒันธรรม ส่งเสรมิการธ�ำรงรกัษา

อัตลักษณ์ และการจัดกิจกรรมทางศาสนาดังนั้น  

จึงต้องมีการจัดอบรมผู้ประสานงานวัฒนธรรม

สัมพันธ์อาเซียน เพื่อท�ำหน้าที่จัดท�ำข้อเสนอ 

ในการจัดกิจกรรมสานสัมพันธ์ผ่านวิถีศาสนา  

โดยเมื่อผ่านการอบรมจะไปท�ำหน้าท่ี 1) สร้าง

ความร่วมมือทางวัฒนธรรม เป็นการส่งเสริมความ

เข้าใจระหว่างแกนน�ำจากทุกประเทศให้มีความ

ตระหนักถงึคุณค่าในการร่วมมอืการสร้างอตัลกัษณ์

ของประชาคม 2) ส่งเสรมิการธ�ำรงรกัษาอตัลกัษณ์ 

เป็นการเรียนรู้กระบวนการในการอนุรักษ์รักษา

วฒันธรรมของตนเอง สร้างความภาคภมิูใจในความ

เป็นคนในท้องถิ่นนั้นๆ 3) การจัดกิจกรรมทาง

ศาสนา เป็นการเรยีนรูก้ระบวนการสรา้งเครอืขา่ย

การท�ำงานเพื่อการจัดกิจกรรมทางศาสนาร่วมกัน 

โดยจะต้องเรียนรู้การเขียนโครงการ การบริหาร

โครงการ และการร่วมคิด ร่วมออกแบบโครงการ

เพื่อน�ำไปสู ่การขับเคลื่อนอย่างเป ็นรูปธรรม  

สาเหตุที่มีความจ�ำเป็นจะต้องมีผู ้ประสานงาน

วัฒนธรรมสัมพันธ์อาเซียน เนื่องจากผลการวิจัย 

พบปัญหาในการจัดกิจกรรม ทั้งในมิติของการ 

จัดกิจกรรมเพื่อปฏิบัติตามหลักธรรมร่วมกัน  

มิติของการจัดพิธีกรรมทางศาสนาร่วมกัน และมิติ

ของการสร้างความร่วมมือเชิงสถาบันระหว่างกัน 

นั่นคือการขาดเจ้าภาพที่จะมาท�ำหน้าที่ในการ

ประสานในรูปแบบเครือข่ายระหว่างประเทศ  

จึงต้องมีกลไกที่จะมาท�ำหน้าที่ประสานงานหลัก 

เพ่ือแก้ปัญหาและน�ำมาซ่ึงความต่อเนือ่งและยัง่ยนื

ของกิจกรรมต่อไป

	 6.	 การใช้กลไกทางศาสนาเป็นเครือ่งมอื

ในการสานสัมพันธ์น�ำมาซึ่งความสันติสุขได้จริง 

โดยมีผลลัพธ ์ที่ เป ็นรูปธรรมจากในพื้นที่วิจัย

ประกอบด้วย ผลที่เกิดขึ้นระดับองค์กร 1) องค์กร

ของรัฐทั้งสองฝ่ายได้มาร่วมมือกันจัดท�ำแผนงาน

และโครงการท่ีจะร่วมกันจัดกิจกรรมทางศาสนา 

และมีการด�ำเนินการตามกิจกรรมที่ร ่วมกัน

ออกแบบ 2) มีส่วนในการลดปัญหายาเสพติดและ

ปัญหาอาชญากรรมโดยเฉพาะการใช้เครอืข่ายทาง

ศาสนาที่ร่วมกันระหว่างฝั่งพม่า 21 องค์กรและ

คณะสงฆ์ฝ่ายไทยช่วยสอดส่องดูแลเกี่ยวกับเรื่อง

อบายมขุ 3) มกีารยกระดับทนุทางวัฒนธรรมมาส่ง

เสริมการท่องเที่ยวสร้างคุณภาพชีวิตที่ดีของชาว

บ้านมากขึ้น 4) มีส่วนในการแก้ปัญหาการน�ำเด็ก

จากประเทศเพือ่นบ้านทีเ่ป็นเดก็ก�ำพร้ามาขายเป็น

แรงงานแต่น�ำมาบวชเป็นสามเณรแทน 5) ศาสนา

พุทธในประเทศลาวเข้มแข็งมากข้ึนจากการได้แลก

เปลีย่นทางศาสนากบัพระสงฆ์ไทยและน�ำกจิกรรม 

เช่น การท�ำงานของพระสงฆ์นักพัฒนากับเยาวชน 

ไปใช้ปฏิบัติงานในพ้ืนที่ โดบไม่ได้รับการปฏิเสธ

บทบาทจากภาครฐั ผลทีเ่กดิขึน้ในระดับประชาชน 



267วารสารวิชาการธรรมทรรศน์ปีที่ 18 ฉบับที่ 2 (พฤษภาคม - สิงหาคม 2561) 

1) ประชาชนมคีวามร่วมมือในการจัดกจิกรรมทาง

ศาสนาร่วมกัน ท�ำให้ประชาชนเปิดรับความ 

เป็นมิตรภาพต่อกันระหว่างศาสนาและระหว่าง

ชาติง่ายขึ้น 2) ประชาชนมีความไว้วางใจต่อกัน 

มากขึ้น โดยพบได้จากการสั่งซื้อสินค้าจากฝั ่ง 

เพือ่นบ้าน โดยไม่ต้องมาซือ้ด้วยตนเองแต่ใช้วธิฝีาก

ไป และเก็บเงินค่าสินค้าเมื่อยามมาพบกัน 3) การ

จดักิจกรรมทางพทุธศาสนาร่วมกันท่ีไปสมัพนัธ์กบั

วิถีชีวิตในครอบครัว เป็นการดึงเด็กและเยาวชนที่

ไปใช้แรงงานในพื้นที่อื่นได้กลับมาร่วมกิจกรรม

5. 	ข้อเสนอแนะ
	 ข้อเสนอแนะเพื่อน�ำไปสู่การใช้ประโยชน์

จากงานวจัิย คอื ภาครัฐและองค์กรท่ีเกีย่วข้องควร

ส่งเสริมการจัดกิจกรรมศาสนสัมพันธ์ท่ีเปิดโอกาส

ให้ศาสนกิของศาสนาท้ังหลายบรเิวณชายแดนได้มี

โอกาสมาร่วมกนัท�ำกจิกรรมสมัพันธ์ สร้างความไว้

วางใจต่อกนั สนบัสนนุให้เกดิเวทแีลกเปลีย่นความ

เห็นทางศาสนา สร้างความเข้าใจต่อกรณีประเด็น

ความขดัแย้งทางศาสนาทีถ่กูน�ำไปส่ือสารผ่านเครือ

ข่ายสังคมออนไลน์

References 

Acharya, A. (2001). Constructing a Security Community in Southeast Asia. Routledge. 

Appadurai, Arjun. (1996). Modernity at Large: Cultural Dimensions of Globalization. Public 

Worlds Volume 1, Minneapolis. London : University of Minnesota Press. 

Dirlik, Arif. (2009). Asians on the Rim: Transnational Capital and Local Community in the 

Making of Contemporary Asian America. In Jean Y.W., Shen Wu and T. Chen 

(editors). Asian American Studies Now : A Critical Reader. Piscataway, NJ: Rutgers 

University Press. 

Emy E. Watson. (1970). Henry Pratt Fairchild and Others. Dictionary of Socialogy and  

Related Sciences. 

J.C. Johari. (2010). International Relations and Politics. Sterling Publishers. 

Lan Mabbett and David Chandler. (1995). The Khmers. Wiley-Blackwell. 

M.L. Manich Jumsai. (1967). Popular History of Thailand. Paragon Book : Gallery Ltd. 

Thuzar, Moe. (2015). ASEAN Community 2015: What´s in It For ISEAS Perspective. #9 (13 

February 2015). Singapore : Institute of Southeast Asian Studies. 



  


