
  

วิจารณ์หนังสือ : Book Review
 ความเข้าใจเรื่องชีวิต*

Understanding of Life

 

พระณัฐกิต มหิสฺสโร (อนุรักษ์ตระกูล) และศิริโรจน์ นามเสนา 
Phra Natthakit Mahissaro (Anuruktrakoon) and Sirirote Namesna 

 มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาเขตนครสวรรค ์
Mahachulalongkornrajavidyalaya University, Nakhonsawan Campus, Thailand 

Corresponding Author, E-mail: Natthakit_liang@hotmail.com

* ได้รับบทความ: 14 พฤศจิกายน 2561; แก้ไขบทความ: 9 กุมภาพันธ์ 2562; ตอบรับตีพิมพ์: 6 มีนาคม 2562    

	     Received: November 14, 2018; Revised: February 9, 2019; Accepted: March 6, 2019 

ผู้เขียน: สมเด็จพระญาณสังวร สมเด็จพระสังฆราช สกลมหาสังฆปริณายก   

Author: Somdej Phra Nyanasamvara Somdej Phra Sangharaja Sakalamahasanghaparinayaka 

1.  บทน�ำ
	 สมเดจ็พระญาณสงัวร สมเดจ็พระสงัฆราช 

สกลมหาสงัฆปรณิายก พระนามเดมิ เจรญิ คชวตัร 

ฉายา สุวฑฺฒโน เป็นสมเด็จพระสังฆราช สกลมหา

สังฆปริณายกพระองค์ที่ 19 แห่งกรุงรัตนโกสินทร์ 

สถติ ณ วดับวรนิเวศราชวรวหิาร ทรงด�ำรงต�ำแหน่ง

เมื่อ พ.ศ. 2532 ในรัชกาลพระบาทสมเด็จพระปร

มินทรมหาภูมิพลอดุลยเดช ถือเป็นสมเด็จพระ

สงัฆราชทีมี่พระชันษามากกว่าสมเดจ็พระสงัฆราช

ทุกพระองค์ในอดีตและเป็นพระองค์แรกของไทย 

ที่มีพระชันษา 100 ปี สิ้นพระชนม์เมื่อวันที ่

24 ตุลาคม พ.ศ. 2556 ทรงนิพนธ์เรื่องต่างๆ  

ไว้เป็นอันมาก ทั้งที่เป็นประเภทต�ำรา ประเภท 

พระธรรมเทศนา ประเภทงานแปลเป็นภาษา 

ต่างประเทศ และประเภททัว่ไป หนงัสอืพระนพินธ์

เรื่อง “ความเข้าใจเรื่องชีวิต” โดยตีพิมพ์ที่จังหวัด

นครปฐม ส�ำนักพิมพ์สาละพิมพการเมื่อปี พ.ศ. 

2557 มีจ�ำนวน 112 หน้า ISBN 978-616-348-

606

	 หนงัสอืเรือ่ง ความเข้าใจเรือ่งชวีติ เริม่ต้น

ด้วยค�ำน�ำ  พระประวัติ สมเด็จพระญาณสังวร 

สมเด็จพระสังฆราช สกลมหาสังฆปริณายก 

ต่อไปเป็นเนื้อหา ซ่ึงแบ่งหัวข้อตามสารบัญได ้ 

12 หัวข้อ ได้แก่ 1) วงจรชีวิต 2) เราเกิดมาท�ำไม 

3) ภาพชีวิตของแต่ละคน 4) ชีวิตต้องการอะไร  

5) ศกึษาชวีติทัง้สองด้าน 6) สิง่อนัเป็นทีร่กัของชวีติ 

7) แง ่คิดเกี่ยวกับชีวิต 8) จุดหมายของชีวิต  

9) พึ่งผิดที่ ชีวิตย่อมมีภัย 10) ความสุขอยู่ที่ไหน  

11) เงื่อนไขของความสุข และ 12) สุจริตธรรม  

เหตุแห่งความสุขที่แท้จริง 



278 Dhammathas Academic Journal Vol. 19 No. 2 (April  - June 2019) 

	 ส�ำหรับเป้าหมายของหนังสือเรื่องความ

เข้าใจเรื่องชีวิต ผู้นิพนธ์หนังสือต้องการอธิบาย

หนทางทีจ่ะน�ำไปสูค่วามสขุ โดยการจดัเรียงเนือ้หา

อย่างเป็นระบบ เพือ่ให้ง่ายแก่การศกึษาและน�ำมา

ประพฤติปฏิบัติ อันจะก่อให้เกิดสติปัญญาในการ

แก้ไขปัญหาทีเ่กิดขึน้ในชวีติ โดยท่ีมกีารด�ำเนนิชวีติ

อยูบ่นความไม่ประมาท มคีณุธรรมเป็นหลกัประจ�ำใจ 

สามารถด�ำรงชีวิตได้อย่างมีความสุขอย่างแท้จริง

	 ดังนั้น ผู ้วิจารณ์มีความประสงค์เลือก

วิจารณ์หนังสือเล่มน้ี เพื่อศึกษาวิธีท่ีใช้ในการ

อธิบายเพ่ือความเข้าชีวิตตามรูปแบบของผู้นิพนธ ์

ในแง่มมุประเดน็ต่างๆ ให้เห็นถงึจดุเด่นของหนงัสอื

ที่มีความน่าสนใจอย่างมาก เพราะหนังสือเล่มนี้

ควรค่าแก่การศึกษา อีกทั้งผู ้ที่นิพนธ์ถือว่าเป็น

บคุคลทีไ่ด้รบัการยอมรบัในวงการพระพทุธศาสนา 

ซึ่งจะได้น�ำองค์ความรู้ที่ผู้นิพนธ์ไว้มาประยุกต์ใช ้

ให้เกิดประโยชน์ต่อไป 

2.  โครงสร้างของหนังสือ
	 หนังสือเรื่อง ความเข ้าใจเรื่องชีวิต 

ประกอบด้วยทั้งหมด 3 ส่วนใหญ่ๆ ดังนี้

	 ส่วนที ่1 ค�ำน�ำในส่วนนี ้กองบรรณาธิการ

ได้จัดพมิพ์ขึน้เพือ่ให้ผูม้าถวายความเคารพพระศพ

ได้มีสิง่อนสุรณ์ อนัเนือ่งด้วยสมเดจ็พระญาณสงัวร 

สมเดจ็พระสงัฆราช สกลมหาสงัฆปรณิายก ไว้เป็น

ที่ระลึก

	 ส่วนที่ 2 พระประวัติสมเด็จพระญาณ

สังวร สมเด็จพระสังฆราช สกลมหาสังฆปริณายก 

ในส่วนนี้ทางกองบรรณาธิการได้กล่าวถึงประวัติ

โดยย่อ พระกรณียกิจ พระเกียรติยศของสมเด็จ

พระญาณสังวร สมเด็จพระสังฆราช สกลมหาสังฆ

ปริณายก กล่าวได้ว่า ทรงด�ำรงอยูใ่นฐานะพระสังฆ

บิดรของพุทธบริษัททั่วโลกโดยแท้

	 ส่วนที่ 3 เนื้อหาตามสารบัญผู้นิพนธ์ได้

อธิบายถึงการสร้างความเข้าใจในชีวิต เพื่อให้การ

ด�ำเนินชีวิตเป็นไปอย่างปกติสุข 

3.  เนื้อหาโดยย่อ
	 แบ่งตามหัวข้อทั้งหมด 12 หัวข้อ

	 1.	 วงจรชีวิต กล่าวถึง ความเชื่อหลัง 

ความตายท่ีว่า ตายแล้วเกดิกบัตายแล้วสญู ซึง่หลกั

ของความจริงในเรื่องนี้ ต้องอาศัยผู้รู้ คือ พระพุทธ

องค์เท่านั้นที่ทรงแสดงไว้ โดยนัยของอริยสัจว่า 

ตราบใดที่ยังมีตัณหา (ความอยาก) ก็มีชาติ (ความ

เกิด) สิ้นตัณหาก็สิ้นชาติ (ไม่มีการเกิด)

	 2.	 เราเกิดมาท�ำไม กล่าวถึง เราเกิดมา

ด้วยตัณหา (ความอยาก) และกรรม เพ่ือสนอง

ตัณหา และกรรมของตนเอง หากมีความส�ำนึกที่ดี

ย่อมมุ่งกระท�ำแต่กรรมดี เนื่องด้วยร่างกายนี้เป็น

ผลของกรรม และเป็นที่ตั้งของกิเลส จึงต้องมีการ

ควบคมุไม่ให้ตกอยูภ่ายใต้อ�ำนาจของกเิลสม ีราคะ 

(ความติดความยินดี) โทสะ (ความขัดเคือง) โมหะ 

(ความหลงใหล) เป็นต้น

	 3.	 ภาพชีวิตของแต่ละคน กล่าวถึง ชีวิต 

ไม่ได้มีความหมายแค่ความเป็นอยู่แห่งร่างกาย  

แต่ยังหมายถึง ความสุข ความทุกข์ ความเจริญ 

ความเสื่อม ที่ เกิดขึ้นเป็นไปของแต่ละบุคคล 

ซ่ึงภาพของชวีติถกูวาดฝันให้มจุีดหมายแตกต่างกัน

ไป แต่ส�ำหรับผู้รู้ย่อมไม่ปรารถนา หรือต้องการชวีติ

แบบคนจ�ำนวนมาก



279วารสารวิชาการธรรมทรรศน์ปีที่ 19 ฉบับที่ 2 (เมษายน - มิถุนายน 2562)

	 4.	 ชีวิตต้องการอะไร กล่าวถึงธรรมดา

ทัว่ไปย่อมหลกีหนไีม่พ้นความต้องการในโลกธรรม 

(ธรรม คือ เรื่องของโลก) ได้แก่ ลาภ ยศ สรรเสริญ 

สุข สิ่งเหล่านี้ล้วนเป็นที่ต้องการอย่างยิ่ง แต่ทว่ายังม ี

ความเสือ่มลาภ ความเสือ่มยศ นนิทา ทกุข์เป็นของ

เคียงคู่ที่ทุกคนต้องประสบเช่นกัน พระพุทธองค์

ทรงให้พจิารณาถงึความจรงิท่ีว่า สขุหรอืทุกข์ท่ีเกดิ

ขึ้นแล้วกับเรา สิ่งท่ีเกิดข้ึนนี้เป็นของไม่เท่ียงเป็น

ทกุข์ เพราะมคีวามเปลีย่นแปลงไป ความสงบย่อม

มีขึ้นได้

	 5.	 ศึกษาชีวิตทั้งสองด้าน กล่าวถึง ชีวิต

ของแต่ละคนต้องประสบทั้งความสุข และความ

ทุกข์ด้วยกันทั้งสิ้น อันเนื่องมาจากสิ่งอันเป็นที่รัก 

การศึกษาท�ำความเข้าใจในความสุข และความ

ทกุข์ทีเ่กิดขึน้ย่อมท�ำให้เหน็กระบวนการแห่งจติใจ

ที่ก�ำลังเป็นไปด้วยอ�ำนาจของความผูกจิต (ความ

คิด) น�ำมาซึ่งความโศก ความกลัวเกิดจากความรัก 

ความยินดี ความใคร่ ความอยาก นั่นเอง

	 6.	 สิ่งอันเป็นท่ีรักของชีวิต กล่าวถึง  

สิ่งอันเป็นที่รักยิ่งของชีวิต คือ ตนเอง ไม่มีสิ่งใดที่

จะเป็นที่รักยิ่งกว่า การเกิดมามีชีวิตก็มาด้วยตัว

เปล่า ครั้นตายไปก็ไปด้วยตัวเปล่า หาได้มีบุคคล 

หรือทรัพย์สมบัติติดตามตนไปได้ เว้นเสียแต่บุญ

และบาปทีต่นได้กระท�ำไว้ พระพุทธองค์จงึทรงสอน

ให้รักษาตนให้ดี ประคับประคองไปในทางที่ถูก

	 7.	 แง่คิดเกี่ยวกับชีวิต กล่าวถึง คนเรา

เมือ่ประสบกบัเหตุการณ์อนัเป็นทุกข์ กค็วรมีความ

ส�ำนึก และประพฤติตนให้อยู่ในขอบเขต โดยการ

มสีติรูจั้กตนตามความเป็นจริง ไม่หลงตน ไม่ล�ำเอยีง 

มีความรับผิดชอบในการกระท�ำของตน ผลที่เกิด

ข้ึนล้วนมาจากเหตุท้ังส้ิน คติทางพระพุทธศาสนา 

แสดงถงึเรือ่งการท�ำด ีม ีในเรือ่งทาน ศลี การอบรม

จิต และปัญญา หากบคุคลนัน้ปรารถนาซ่ึงความสุข 

นอกจากนี้พระพุทธองค์ยังทรงแสดงถึงความ

เปล่ียนแปลงทีเ่กิดขึน้ในโลกน้ีซ่ึงจะต้องเป็นไป มใิช่

เรื่องแปลก เพราะความเปลี่ยนแปลงก็คือ ความ

เกิด-ดับของส่ิงทั้งหลาย พระพุทธศาสนาพร้อมที่

จะแก้ไขปัญหาส�ำหรบัทกุคนขึน้อยูก่บัว่าบคุคลนัน้

เข้าใจยอมรับความจริงหรือไม่

	 8.	 จุดหมายของชีวิต กล่าวถึง ความ

ปรารถนาที่เป็นไปของคนธรรมดาย่อมเป็นไปด้วย

อ�ำนาจของตัณหา คือ ความอยาก พระพุทธองค์

ทรงวางหลักเกณฑ์ของชีวิตไว้ 3 อย่าง 1) ทุชีวิต 

ชีวิตชั่วร้าย หมายถึง คนที่ใช้ชีวิตท�ำกรรมชั่วร้าย 

2) โมฆชีวิต ชีวิตว่างเปล่า หมายถึง คนที่ปล่อยให้

ชวีติล่วงไปเปล่าปราศจากประโยชน์ 3) สุชวีติ ชวีติดี 

หมายถงึ คนทีใ่ช้ชวีติประกอบกรรมท่ีดทีีช่อบต่างๆ 

ชวิีตดีเมือ่มมีากๆ ขึน้ จะกลายเป็นชวีติอนัอดุม คอื 

ชีวิตอันสูงสุด ซึ่งประกอบด้วยความดี 4 ประการ 

1) กรรม หมายถงึ การท�ำงานทีเ่ป็นประโยชน์ต่างๆ 

2) วิชา หมายถึง ความรู้ในศิลปวิทยา 3) ศีล หมายถึง 

ความประพฤติดี และ 4) ธรรม หมายถงึ คณุสมบติั

ท่ีดีในจิตใจ ชีวิตท่ีด�ำเนินไปเป็นเร่ืองของกรรมท้ัง

สิ้น มีทั้งกรรมดี และกรรมชั่ว แต่หลักส�ำคัญเน้นที่

การสร้างกรรมดีเพื่อให้เกิดขึ้นในจิตใจ คือจิตใจ

ต้องประกอบด้วยสมัมาทฎิฐ ิคอื ความเหน็ชอบตรง

ตามความเป็นจริง โดยอาศัยวิชาละอกุศลธรรม 

และวิชาละความทุกข์ใจ

	 9.	 พึ่งผิดที่  ชีวิตย ่อมมีภัย กล่าวถึง  

ภยัของชวีติม ี3 อย่าง 1) กเิลสภยั หมายถงึ มลูเหตุ



280 Dhammathas Academic Journal Vol. 19 No. 2 (April  - June 2019) 

ให้ประพฤติชั่ว 2) ทุจริตภัย หมายถึง อกุศลทุจริต

บาปกรรม และ 3) ทุคติภัย หมายถึง ทางด�ำเนินที่

ประกอบด้วยทุกข์เดือดร้อน ทั้งสามนี้เป็นเหตุเป็น

ผลเกี่ยวเนื่องกันไป คือ กิเลสเป็นเหตุให้ประกอบ

ทุจริต ทุจริตก็ส่งไปสู่ทุคติ เพราะการระลึกถึงที่พึ่ง

ในทางที่ผิด แต่หากระลึกถึงพระรัตนตรัย อันมี 

พระพทุธ พระธรรม และพระสงฆ์ เข้าใจหลกัความ

เป็นจริงของชีวิต หลักของเหตุผล ย่อมประสบกับ

ความสุข

	 10.	ความสุขอยู่ที่ไหน กล่าวถึง ความสุข

มีทั้งความสุขทางกาย และความสุขทางใจ ซึ่งคน

ธรรมดาส่วนใหญ่มกัแสวงหาความสขุจากสขุสมบติั 

คือ อาศัยทรัพย์สมบัติภายนอก เครื่องอุปโภค

บริโภคต่างๆ ส�ำหรับผู้มีปัญญาควรพิจารณาว่า

แท้จริงแล้ว อะไรเป็นเหตุของความสุข อะไรเป็น

เหตุของความทุกข์

	 11.	เงื่อนไขของความสุข กล่าวถึง ปัจจัย

ภายนอกที่เป็นอุปกรณ์แห่งความสุข อันได้แก่ เงิน 

ทอง ยศ ชื่อเสียง เป็นต้น แต่สิ่งเหล่าน้ีเป็นของ 

ไม่ยั่งยืนเปลี่ยนแปลงอยู่เสมอ ซึ่งความเป็นจริงสุข

ทกุข์เกิดจากปัจจยัภายใน ต้องอาศยัหลกัของสจุริต 

แปลว่าความประพฤติดีมีทั้งทางกาย วาจา และใจ 

เรยีกสัน้ๆ ว่า ธรรม เป็นสิง่ทีค่วรกระท�ำเพือ่ให้เกดิ

ความสุข ประกอบด้วย กายสุจริต 3 คือ ไม่ฆ่าสัตว์ 

ไม่ลักทรัพย์ ไม่ประพฤติผิดในทางกาม วจีสุจริต 4 

คือ ไม่พูดปด ไม่พูดส่อเสียด ไม่พูดค�ำหยาบ ไม่พูด

เพ้อเจ้อเหลวไหล มโนสุจริต 3 คือ ไม่โลภในทรัพย์

สมบตัขิองผูอ้ืน่ ไม่พยาบาทปองร้าย มคีวามเหน็ถกู 

ส่วนตรงกันข้ามคือ หลักของทุจริต แปลว่า ความ

ประพฤติไม่ดีทั้งทางกาย วาจา และใจ เรียกสั้นๆ 

ว่า อธรรม เป็นสิ่งที่ควรเว้น หลักสุจริตต้องมีธรรม

ที่ควรประพฤติควบคู่กันไป

	 	 11.1	 ไม่ฆ่าสตัว์ควบคูก่บัความละอาย 

ในการเบียดเบียน การเอ็นดูขวนขวาย

	 	 11.2	 ไม่ลกัทรพัย์ควบคูก่บัการบรจิาค 

การเอื้อเฟื้อ การเฉลี่ยความสุข

	 	 11.3	 ไม่ประพฤตผิดิในทางกามควบคู่

กับการไม่คิดนอกใจ การยึดมั่นในประเพณี

	 	 11.4	 ไม่พูดปดควบคู่กับการมีปาก

ตรงกับใจ การไม่มีลับลมคมใน

	 	 11.5	 ไม่พูดส่อเสียดควบคูก่บัการพูด

ให้เกิดความสมัครสมานสามัคคี 	

	 	 11.6	 ไม่พดูค�ำหยาบควบคู่กับการพดู

อ่อนหวาน มีอัธยาศัยอ่อนโยน

	 	 11.7	 ไม่พูดเพ้อเจ้อเหลวไหลควบคู่

กับการพูดมีหลักฐานอ้างอิง มีประโยชน์

	 	 11.8	 ไม่โลภในทรพัย์สมบตัขิองผูอ้ืน่ 

ควบคู่กับ ความพอใจในทรัพย์ของตน

	 	 11.9	 ไม่พยาบาทปองร้ายควบคู่กับ 

ความมีเมตตา

	 	 11.10	มีความเห็นถูกควบคู่กับการ

ท�ำความเห็นให้ตรง

	 12.	สจุรติธรรม เหตแุห่งความสขุทีแ่ท้จรงิ

กล่าวถึงสุจริตธรรมอ�ำนวยผลให้เกิดเป็นความสุข 

ทุจริต ทุจริตธรรมอ�ำนวยผลให้เกิดเป็นความทุกข์ 

นอกจากนี้ยังต้องอาศัย 

	 	 12.1	 เมตตา คอื ความรักใคร่ปรารถนา 

จะให้เป็นสุข 

	 	 12.2	มติร คอื ผูม้เีมตตาปรารถนาสขุ

ประโยชน์ต่อกัน 



281วารสารวิชาการธรรมทรรศน์ปีที่ 19 ฉบับที่ 2 (เมษายน - มิถุนายน 2562)

	 	 12.3	 ไมตรี คือ มีเมตตาปรารถนาดี

ต่อกัน 

	 ทั้ง 3 หลักนี้ย่อมเป็นประโยชน์ทั้งต่อ

ตนเองและผู้อื่น เพราะเหตุนี้พระพุทธองค์ผู้ทรง

ประกอบด้วย พระเมตตาไมตร ีมมีติรภาพในสรรพ

สัตว์ จึงทรงสั่งสอนอนุเคราะห์แก่สัตว์โลก แสดง

ความสุขอันแท้จริงไว้ โดยเกิดจากปัจจัยภายใน 

เรยีกว่า หลักของสจุรติธรรมเป็นพืน้ฐานท่ีจะน�ำมา

ซึง่ความสขุ แต่ไม่ว่าความสขุ หรือความทกุข์กต็าม

ย่อมจะต้องเกิดขึ้น

4.  บทวิจารณ์
	 จากการสรุปเนื้อความของหนังสื่อเรื่อง 

ความเข้าใจเรื่องชีวิตของสมเด็จพระญาณสังวร 

สมเด็จพระสังฆราช สกลมหาสังฆปริณายก ท�ำให้

พบจุดเด่นดังนี้

	 จุดเด่นของหนังสือนี้ คือ มีการจัดเนื้อหา

เรียงไปตามล�ำดับ มีการสอดแทรกพุทธพจน์และ 

ยกตัวอย่างเรื่องประกอบ ท�ำให้ง่ายต่อการศึกษา

ท�ำความเข้าใจ ทัง้ยังเป็นเร่ืองท่ีน่าสนใจ เพราะเหตุ

ว่าเป็นการอธิบายความเกี่ยวเนื่องกับชีวิตของ 

ทกุคนซึง่เป็นเรือ่งของภายในตนเอง เป็นหลกัทีท่รง

คณุค่าอย่างย่ิงอกีทัง้สอดแทรกหลกัปฏิบตัอินัจะก่อ

ให้เกิดประโยชน์ทั้งต่อตนเอง และสังคม น�ำมาซ่ึง

ความสุข เทียบเคียงกับหลักพุทธธรรม (Phra 

Dhammapitaka (P.A. Payutto), 1995 : 6)  

ที่เป็นกระบวนการเข้าถึงสัจธรรมความเป็นจริง

	 นอกจากจุดเด่นแล้ว ข้อแนะน�ำส�ำหรับ

หนังสือนี้ คือ ผู้นิพนธ์มีความรู้ ความเชี่ยวชาญทาง

พระพุทธศาสนาอย่างกว้างขวาง การอธิบายความ

แม้จะเต็มไปด้วยศัพท์ทางพระพทุธศาสนา อาจเป็น

เพราะท่านศึกษาค�ำสอนทางพระพุทธศาสนามา

เป็นเวลานาน ส�ำหรับผู ้อ่านที่ไม่มีพื้นฐานทาง

พระพุทธศาสนามาพอสมควรมาอ่านหนังสือเล่มนี้ 

ย่อมต้องใช้เวลาในการศึกษาท�ำความเข้าใจเพิม่เติม

เพื่อขยายองค์วามรู ้ทางด้านพระพุทธศาสนา 

เสมือนว่าเป็นภาษาธรรม มีความละเอียดลึกซึ้ง  

ซึง่ต่างจากภาษาคน ทีค่นธรรมดาต่างเข้าใจกนัโดย

ง่าย (Buddhadasa Bhikkhu, n.d. : 6-7) นับเป็น

สิง่งดงามในการเพิม่พนูความรู้ทางธรรม และถงึแม้

หนังสือเล่มนี้จะไม่มีการอ้างอิงเชิงอรรถตามแบบ

หนังสือวิชาการโดยทั่วไป ซึ่งบางคร้ังก็ไม่จ�ำเป็น

เพราะผู้นิพนธ์ถือว่าเป็นผู้ที่ทรงภูมิอยู่แล้ว 

	 อย่างไรกต็าม ถงึแม้หนงัสอืเล่มนีจ้ะเต็มไป

ด้วยภาษาธรรม และภาษาปราชญ์ เป็นภาษาเฉพาะ 

ซึ่งต่างจากภาษาธรรมดาทั่วไป แสดงถึงความมี

เสน่ห์ของหนงัสอืทีส่ามารถด�ำรงภาษาปราชญ์ไว้ได้

อย่างเหมาะสม และงดงาม

	 นอกจากจุดเด่น และจุดด้อยดังกล่าว 

ข้างต้นแล้ว หลังจากอ่านหนังสือนี้ ผู้วิจารณ์ยังมี

แนวคิดท่ีสอดคล้อง และเห็นด้วยในประเด็นต่างๆ 

มีรายละเอียดดังนี้	

	 แนวคิดที่เห็นด้วย

	 ผู ้วิจารณ์มีความคิดเห็นที่สอดคล้องกับ 

ผูน้พินธ์หนงัสอืเร่ืองความเข้าใจเร่ืองชวีติในประเด็น 

ได้แก่

	 1.	 เห็นด้วยในประเด็นที่ว่า เราเกิดมา

ด้วยตัณหา และกรรม เพื่อสนองตัณหา และกรรม

ของตนเอง (Somdej Phra Nyanasamvara Somdej 

Phra Sangharaja Sakalamahasanghaparinayaka, 



282 Dhammathas Academic Journal Vol. 19 No. 2 (April  - June 2019) 

2014 : 11) ทุกอย่างต้องมีเหตุมีปัจจัย 

	 ผูว้จิารณ์มคีวามเหน็สอดคล้องกบัข้อความ

ข้างต้น ตรงกับพระไตรปิฎก หลักของปฏิจจสมุ

ปบาท (Tripitaka (Thai) 4/3/5) คือ ธรรมที่อาศัย

กนัเกดิขึน้พร้อม (Phra Brahmagunabhorn (P.A. 

Payutto), 2010 : 252) แสดงให้เห็นว่าการเกิดมา

นัน้ต้องอาศยักระบวนการหลายอย่างท่ีองิอาศยักนั

	 2.	 เห็นด้วยในประเด็นท่ีว่า พระพุทธ

ศาสนาพร้อมที่จะชี้ทาง เพื่อแก้ปัญหาส�ำหรับทุกๆ 

คนอยู่ทุกขณะ แต่เมื่อใครปิดประตูใจไม่รับธรรม 

พระพุทธศาสนาก็เข้าไปช่วยไม่ได้ (Somdej Phra 

Nyanasamvara Somdej Phra Sangharaja 

Sakalamahasanghaparinayaka, 2014 : 55) 

เป็นเรื่องเฉพาะบุคคล

	 ผูว้จิารณ์มคีวามเหน็สอดคล้องกบัข้อความ

ท่ีว่า พระพุทธศาสนาพร้อมทีจ่ะชีท้างเพือ่แก้ปัญหา 

ตรงกับพระไตรปิฎก ในครั้นที่พระพุทธองค์ทรง 

สั่งสอนสาวก 60 รูปแรก หลังจากที่บรรลุเป็น 

พระอรหันต์แล้ว ทรงตรสักบัภกิษุทัง้หลายใจความ

ว่า “พวกเธอจงจาริกไป เพ่ือประโยชน์สุขแก่ชน

จ�ำนวนมาก เพื่ออนุเคราะห์ชาวโลกเพื่อประโยชน์

เกื้อกูลและความสุขแก่ทวยเทพและมนุษย์” 

(Tripitaka (Thai) 4/32/40) แสดงให้เห็นว่าแนวคิด

ของพระพุทธองค์พร้อมจะช่วยเหลือเกื้อกูลแก่

สรรพสตัว์ อกีทัง้ในข้อความทีว่่า เมือ่ใครปิดประตใูจ 

พระพุทธศาสนาก็เข้าไปช่วยไม่ได้ ซึ่งมีปรากฏเป็น

ตัวอย่างในพระไตรปิฎก คือเรื่องของอุปกาชีวก 

(Tripitaka (Thai) 5/11/16-17) ถึงแม้จะได้พบ 

พระพทุธองค์หลงัจากตรสัรูแ้ล้วเป็นคนแรก แต่ด้วย

ความทีป่ระตใูจไม่พร้อมจะรบัธรรม อาจเพราะการ

สั่งสมอบรมบารมีมายังไม่พอ ท�ำให้อุปกาชีวก 

ไม่สามารถบรรลุคุณธรรมใดๆ ได้เลย 

	 3.	 เหน็ด้วยในประเดน็ทีว่่า ความสงบทาง

จิตจะเกิดขึ้นได้ต้องอาศัยการพิจารณาเห็นความ

จริงของสิ่งนั้น จิตจะต้องไม่เกิดความยินดี-ยินร้าย

ต่อสิ่งนั้นด้วย (Somdej Phra Nyanasamvara 

Somdej Phra Sangharaja Sakalamahasangh 

aparinayaka, 2014 : 29) ความสงบจึงมีได้

	 ผูว้จิารณ์มคีวามเหน็สอดคล้องกบัข้อความ

ข้างต้น ตรงกับพระไตรปิฎกหลักของสติปัฏฐาน 4 

(Tripitaka (Thai) 10/372-405/301-340) เป็นการ

สร้างวิถีชีวิตที่ปกติ นั่นก็คือความสงบสุข โดยหลัก

สตปัิฏฐานคอื การตัง้สตกิ�ำหนดพจิารณาสิง่ทัง้หลาย 

ให้รู้เหน็ตามความจริง (Phra Brahmagunabhorn 

(P.A. Payutto), 2010 : 141)

	 หลังจากที่ผู้วิจารณ์ได้อ่านพิจารณาอย่าง

ถี่ถ้วนแล้ว ไม่มีประเด็นใดที่เห็นขัดแย้งกับผู้นิพนธ์

หนังสือเรื่องความเข้าใจเรื่องชีวิตของสมเด็จ 

พระญาณสังวร สมเด็จพระสังฆราช สกลมหาสังฆ

ปริณายก เพราะผู้นิพนธ์เป็นบุคคลที่ประกอบด้วย

ภูมิรู้ ภูมิธรรมจนได้รับการยอมรับถือเป็นบุคคล

ส�ำคัญ แต่ผู้วิจารณ์เห็นว่ามีประเด็นที่ควรขยาย

ความ ซึ่งจะเป็นประโยชน์ส�ำหรับผู้อ่านที่ก�ำลัง

ศึกษาธรรมะในประเด็นต่างๆ ได้แก่

	 1.	 เร่ืองวงจรชีวิต ในหนังสือระบุไว้ว่า 

การท�ำสมาธิจนได้ “ดวงตาชั้นใน” มองเห็นความ

จริงได้ด้วยตนเอง จึงจะสิ้นสงสัย (Somdej Phra 

Nyanasamvara Somdej Phra Sangharaja 

Sakalamahasanghaparinayaka, 2014 : 8)  

ซึ่งในหนังสือเล ่มนี้ขาดการกล่าวถึงหลักของ



283วารสารวิชาการธรรมทรรศน์ปีที่ 19 ฉบับที่ 2 (เมษายน - มิถุนายน 2562)

วปัิสสนา เพราะในพระไตรปิฎกระบุว่า เธอจงเจรญิ

ธรรม 2 ประการ คือ 1) สมถะ หมายถึง การฝึกจิต

ให้สงบเป็นสมาธิ 2) วิปัสสนา หมายถึง ความเห็น

แจ้งให้ยิ่งขึ้นไปเถิด ธรรม 2 ประการ คือ 1) สมถะ 

2) วปัิสสนานีซ้ึง่เธอเจรญิให้ยิง่ขึน้ไปแล้ว จกัเป็นไป

เพ่ือรูแ้จ้งธรรมธาตหุลายประการ (Tripitaka (Thai) 

13/198/235) และในคมัภร์ีวสิทุธมิรรคระบุว่า การ

เจรญิปัญญาภาวนา (วปัิสสนา) ย่อมส�ำเรจ็ในความ

เป็นพระอรหันต์ (Somdej Phrabudhacan (Ac 

Asabamahathera) (Trans), 2008) (ละสังโยชน์

ได้หมดทั้ง 10 (Phra Brahmagunabhorn (P.A. 

Payutto), 2010 : 128) ม ีวจิกิิจฉา คอื ความสงสยั

เป็นต้น) (Phra Brahmagunabhorn (P.A. Pay-

utto), 2010 : 243) แสดงให้เห็นว่าเมื่อผู้ศึกษา

ต้องการทราบถึงการปฏิบัติจนสิ้นความสงสัยตาม

นัยของหนังสือเล่มนี้ ย่อมต้องมีการแสวงหาองค์

ความรู้เพิ่มเติมจากคัมภีร์พระไตรปิฎก และคัมภีร์

อื่นๆ ที่ส�ำคัญเพื่อให้เกิดความเข้าใจอย่างลึกซึ้ง

	 2.	 วิชาละอกุศลธรรม และวิชาละความ

ทกุข์ใจนี ้เป็นวชิาของพระพทุธองค์ทีจ่ะรกัษาตวัให้

รอดได้ ในพระไตรปิฎกระบุว่า การไม่ท�ำบาปทั้ง

ปวง การท�ำกุศลให้ถึงพร้อม การท�ำจิตของตนให้

ผ่องแผ้ว นี้คือค�ำสั่งสอนของพระพุทธเจ้าทั้งหลาย 

(Tripitaka (Thai) 10/90/50) แสดงการเทยีบเคยีง

วชิาละอกุศลธรรมคู่กบัการไม่ท�ำบาป วชิาละความ

ทุกข์ใจคูกั่บการท�ำจติของตนให้ผ่องแผ้วในส่วนของ

การท�ำกศุล และในเรือ่ง กรรม-การให้ผลระบวุ่า การจะ

ช่วย รักษาตัวเราได้ ต้องหมั่นนึกถึงกุศลคือ ความดี

อยูเ่นอืงนติย์ (Kittiwuttho Bhikkhu, 2014 : 156) 

แสดงว่า วิชาการเจริญกุศลก็ส�ำคัญแต่เนื่องด้วย

หนังสือเล่มนี้สรุปรวบยอด แฝงนัยยะที่ลึกซ้ึง 

โดยหากผูน้ัน้ละอกศุลธรรม ละความทกุข์ การเจริญ

กุศลย่อมเกิดมีตามล�ำดับ 

5.  สรุป
	 หนังสือเร่ืองความเข้าใจเร่ืองชีวิตของ

สมเด็จพระญาณสงัวร สมเด็จพระสังฆราชสกลมหา

สังฆปริณายก เป็นงานนิพนธ์ที่มีรูปแบบการเรียง

ล�ำดับไปตามเนื้อหาจากเบื้องต้น ไปท่ามกลาง 

และสูเ่บือ้งปลาย กล่าวคอื ประกอบด้วยค�ำน�ำพระ

ประวัติสมเด็จพระญาณสังวร สมเด็จพระสังฆราช 

สกลมหาสงัฆปริณายกในหน้า ก-ฎ และเนือ้หาตาม

สารบัญ 1-87 อย่างไรก็ดีหนังสือนี้ ขาดบทสรุป 

และบรรณานกุรม ท�ำให้ยงัไม่เกดิความสมบรูณ์ของ

หนังสือ

	 ด้านเนื้อหาอธิบายถึงความจริงพื้นฐาน

ด้ังเดิมในเร่ืองของชีวิต แนวคิดของแต่ละชีวิต 

มีความต้องการมีความปรารถนาที่แตกต่างกันไป 

อธิบายมุมมองทางพระพุทธศาสนา มีหลักในการ

ศึกษา แล้วน้อมน�ำมาประพฤติปฏิบัติอย่างไร 

จึงถือว่าถูกต้องตรงตามความเป็นจริง โดยอาศัย

หลักธรรมที่ชื่อว่า สุจริตธรรมเป็นกระบวนการ 

ขับเคลื่อนในการสร้างความสุขให้เกิดขึ้นกับชีวิต 

	 กล่าวโดยสรุปได้ว่า หนังสือเรื่องความ

เข้าใจเรื่องชีวิตของสมเด็จพระญาณสังวร สมเด็จ

พระสังฆราช สกลมหาสงัฆปริณายก มสีาระธรรมที่

ทรงคุณค่าส�ำหรับทุกคน เพราะเป็นเรื่องพื้นฐานที่

ทุกคนจะต้องท�ำความเข้าใจ และยังเป็นคุณธรรม

พื้นฐานที่ทุกคนควรจะปฏิบัติเพื่อความสงบสุข 

ทั้งต่อตนเอง สังคม และโลกนี้



284 Dhammathas Academic Journal Vol. 19 No. 2 (April  - June 2019) 

References 

Buddhadasa Bhikkhu. (n.d.). People Language-Dhamma Language. Nonthaburi : S-R-

Printing-Mass Product Co.,Ltd.

Kittiwuttho Bhikkhu. (2014). Karma-Results. 4th ed. Bangkok : Sahadham mika Co.,Ltd.

Mahachulalongkornrajavidyalaya University. (1996). Thai Tripitaka on Maha chulalongkornr 

ajavidyalaya University Version. Bangkok : Mahachula longkornrajavidyalaya  

University Press.

Phra Brahmagunabhorn (Bhikkhu P.A. Payutto). (2010). Dictionary of Buddhism. 19th ed. 

Nonthaburi : S-R-Printing-Mass Product Co.,Ltd.

Phra Dharmakosacarya (Buddhadasa Bhikkhu). (2006). Dhamma for People hate Temple. 

Bangkok : Thammasapa Press.

Phra Dhammapitaka (P.A. Payutto). (1995). Buddhadhamma. 6th ed. Bangkok : Mahachula 

longkornrajavidyalaya University Press.

Somdej Phrabudhacan (Ac Asabamahathera) (Trans). (2008). Visuddhimagga. 8th ed. 

Bangkok : Thanapres Press.

Somdej Phra Nyanasamvara Somdej Phra Sangharaja Sakalamahasanghaparinayaka. (2014). 

Understanding of Life. NakhonPathom : Salapim pakarn.


