
  

จริยศาสตร์ของค้านท์: การท�ำหน้าที่ระหว่างบุพการีและกตัญญูกตเวที*

Emmanuel Kant’s Ethics: The Duties performance between
Previous benefactor and Gratefulness

พระทศเทพ ทสธมฺโม (วณิชาติ), จักรพรรณ วงศ์พรพวัณ1,  
พระราชปริยัติวิมล, ประภาส แก้วเกตุพงษ์ และพระมหาสากล สุภทรเมธี2 

Phra Thossathep Dhasadhamamo (Wanichat), Chakkapan Wongpornpawan, 
Phraraj Pariyativimol, Prapas Kaeaketpong and Phramaha Sakol Subharamedhi 

มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาเขตขอนแก่น1 
 มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย วิทยาเขตร้อยเอ็ด2 

Mahachulalongkornrajavidyalaya University, KhonKaen Campus, Thailand 
Mahamakut Buddhist University, Roi-Et Campus, Thailand 

Corresponding Author, E-mail: thossathepw@gmail.com

บทคัดย่อ

	 บทความนี ้มวีตัถปุระสงค์เพือ่น�ำเสนอการกระท�ำหน้าทีข่องบคุคลในฐานะบพุพการบีคุคลทีเ่ป็น

มารดาบิดา ครูอาจารย์ และในฐานะกตัญญูกตเวที บุคคลที่เป็นบุตรธิดาและลูกศิษย์ เป็นการประพฤติ

ปฏิบัติที่เป็นพันธะกรณีทางศีลธรรมระหว่างหน้าที่ของมารดาบิดากับบุตรธิดา หน้าที่ของบุตรธิดากับ

มารดาบดิา หน้าทีข่องครอูาจารย์กบัลกูศษิย์ และหน้าทีข่องลูกศษิย์กบัครูอาจารย์ตามแนวคดิทฤษฎทีาง

จริยศาสตร์ของอิมมานูเอล ค้านท์

ค�ำส�ำคัญ: จริยศาสตร์ของเอมมานูเอล ค้านท์; หน้าที่; กตัญญูกตเวที

Abstract

	 This article has the objective for presents the Duty performance of each character 

in the position a previous benefactor person that is the father mother and the teacher 

and the position Gratefulness person that is the children and a student. that performance 

cause of morality and relationship between parents’ duty performance with the children, 

* ได้รับบทความ: 3 มกราคม 2562; แก้ไขบทความ: 12 กุมภาพันธ์ 2562; ตอบรับตีพิมพ์: 13 สิงหาคม 2562    

	     Received: January 3, 2019; Revised: February 12, 2019; Accepted: August 13, 2019  



232 Dhammathas Academic Journal Vol. 19 No. 3 (July - September 2019) 

between the children’s duty performance with the parent, between the teacher’s duty 

performance with a student, and between a student’s duty performance with the 

teacher, follow theory ethics idea of Emmanuel Kant.

Keywords: Emmanuel Kant’s ethics; duty; gratefulness 

1. 	บทน�ำ
	 ขนบธรรมเนียมประเพณีอันดีงามของ

สงัคมไทยล้วนแล้วแต่มคีวามกตัญญเูป็นท่ีตัง้ท่ีเป็น

เช่นนี้เพราะได้รับอิทธิพลมาจากหลักธรรมค�ำสอน 

คอืความกตญัญกูตเวทีท่ีพระพทุธองค์ได้ทรงเทศนา 

โปรดพระเจ้าสทุโธทนะจนได้บรรลเุป็นพระอรหนัต์

สงัคมไทย จงึให้ความส�ำคญัต่อความกตัญญกูตเวที

เพราะความกตัญญูกตเวทีต่อบุพการี เป็นบ่อเกดิ

แห่งความรกัความผกูพนัความเอือ้อาทร และความ

ปรารถนาดีต่อกันระหว่างบิดามารดาต่อบุตรธิดา

ระหว่างครอูาจารย์ต่อลกูศษิย์ด้วยการพึง่พาอาศยั

ซึ่งกันช่วยเหลือเกื้อกูลกัน ด้วยความซื่อสัตย์สุจริต 

ยตุธิรรมมคีวามรกัใคร่เอือ้เฟ้ือเผือ่แผ่สมานสามคัคี

มีจิตใจเสียสละไม่เอาเปรียบซ่ึงกันและกันจึงเป็น

แบบอย่างที่ดีท่ีสังคมไทยได้น�ำมาประพฤติปฏิบัติ

สืบต่อกันมา 

	 จริยศาสตร์ (Ethics) เป็นศาสตร์ที่ศึกษา

เก่ียวกับความประพฤติและการตัดสินความดีทาง

ศีลธรรม เป็นแนวคิดทางปรัชญาที่จะบ่งช้ีว่าการ

ประพฤตแิบบไหนทีเ่รยีกว่าด ีชัว่ ผดิ ถกูแบบไหนที่

ควรประพฤตแิบบไหนท่ีไม่ควรประพฤตเิอมมานเูอล 

ค้านท์ เป็นนักปรัชญาตะวันตกท่ีมีแนวคิดทาง

จริยศาสตร์ ที่เกี่ยวกับหลักความประพฤติปฏิบัติ 

ทีเ่ป็นพนัธะกรณทีางศลีธรรม ในเร่ืองการท�ำหน้าที่

ของมนุษย์ตามกฎศีลธรรม (เจตนาดี) ซึ่งทรรศนะ

ของค้านท์ มีแนวคิดคล้ายกับพระพุทธศาสนาใน

เรื่องของการกระท�ำหน้าที่ตามกฎศีลธรรมของ

บุคคลที่เป็นการกระหน้าที่ที่มีลักษณะสัมพันธ์กัน

โดยตรงของบคุคล ผู้เขียนจึงมวีตัถุประสงค์ เพ่ือน�ำ

เสนอแนวคดิทางจริยศาสตร์ในการท�ำหน้าทีร่ะหว่าง

บพุการ ีบุคคลและกตัญญูกตเวทีบุคคล ตามกฎศีล

ธรรม (เจตนาด)ี ในทรรศนะของเอมมานเูอล ค้านท์

2.  จริยศาสตร์ของเอมมานูเอล ค้านท์
	 เอมมานูเอล ค้านท์ (Immanuel Kant, 

ค.ศ. 1724-1804) เป็นนักปรัชญาชาวเยอรมัน  

เกดิในครอบครัวทีเ่คร่งศาสนาและใช้ชวีติอยูท่ีเ่มอืง

โคนิกสเบิร์ก (Konigsberg) เขาส�ำเร็จการศึกษา

ระดับปริญญาเอกที่มหาวิทยาลัยโคนิกสเบิร์กและ

เป็นอาจารย์สอนตรรกวิทยาและอภิปรัชญาใน

มหาวทิยาลยันัน้ จนได้รบัต�ำแหน่งเป็นหวัหน้าภาค

วิชาปรัชญาในปี ค.ศ. 1770 ตลอดชีวิตของค้านท์

มิได้ไปอยู่ที่อื่นเลย และก็ไม่ได้เกี่ยวข้องกับสังคม

หรือการเมืองค้านท์ใช้ชีวิตอย่างเรียบง่ายสมถะ 

และเป็นระเบียบอย่างยิ่ง

	 ค้านท์เป็นนักปรัชญาฝ่ายจิตนิยมที่มี

ทรรศนะว่า ค่าทางจรยิธรรมเป็นสิง่ทีม่อียูจ่รงิและ

แน่นอนตายตวั มาตรการทีใ่ช้เป็นเกณฑ์ตดัสนิกต้็อง 

ตายตวัมาตรการดงักล่าว คอื เจตนา การกระท�ำที่ดี

หรือการกระท�ำท่ีถูก คือ การกระท�ำท่ีเกิดจาก



233วารสารวิชาการธรรมทรรศน์ปีที่ 19 ฉบับที่ 3 (กรกฎาคม - กันยายน 2562) 

เจตนาดีที่เรียกว่า เจตนาดี ก็คือ การท�ำตามหน้าที่ 

(Ronnaruen, 1997 : 86) การท�ำตามหน้าที่ก็คือ 

การท�ำตามเหตผุล การกระท�ำท่ีถูกต้องคอืการกระท�ำ 

ที่เกิดจากเจตนาดี การกระท�ำที่เกิดจากเจตนาด ี

คือการกระท�ำที่เกิดจากความส�ำนึกในหน้าท่ีการ 

กระท�ำที่เกิดจากหน้าท่ีคือ การกระท�ำท่ีตั้งอยู่บน

เหตผุล (ค้านท์ใช้ค�ำว่า สตปัิญญา) การกระท�ำทีต่ัง้

อยูบ่นเหตผุล คอื การกระท�ำท่ีเกดิจากกฎศลีธรรม 

ส�ำหรับค้านท์แล้วการท�ำตามหน้าทีก่ค็อืการท�ำตาม

เหตุผลนั้น มนุษย์เราน้ันมีแรง 2 แรงท่ีผลักดันให้
กระท�ำการอย่างใดอย่างหนึง่ อย่างแรกคอื อารมณ์ 

ความรูสึ้ก และความปรารถนาอย่างหลงัคอืเหตุผล 

การกระท�ำที่เกิดจากแรงอย่างแรกเราไม่ถือเป็น

หน้าที่เพราะถ้ามองในแง่ศีลธรรม การกระท�ำ 

ดังกล่าวนี้ ไม่มีคุณงามความดีที่จะต้องสรรเสริญ  

ที่ไม่อาจเรียกได้ว่าเป็นการกระท�ำที่ดีหรือการ 

กระท�ำที่มีเจตนาดี แต่ถ้าเกิดจากอย่างหลังจึงถือ

เป็นหน้าทีช่วีติทีส่มบรูณ์ของมนษุย์ในทรรศนะของ

ค้านท์ชีวิตที่อยู่กับศีลธรรม นั่นคือ ชีวิตท่ีอยู่กับ

หน้าที่มิใช่อยู่กับความสุขหรือความรู้สึกศีลธรรม 

จะเกิดขึ้นได้ก็ต่อเมื่อมีความส�ำนึกในหน้าท่ีท่ีเป็น

สิ่งที่ฝืนแรงผลักดันของอารมณ์และความรู้สึก 

	 ทรรศนะของค้านท์ ถือว่ากฎอะไรก็แล้ว

แต่รวมทั้งกฎศีลธรรมจะต้องมีลักษณะเป็นสากล 

หมายความว่า กฎศีลธรรมจะต้องเป็นกฎท่ีใช้ได ้

กับคนทุกคนในฐานะที่เป็นคน แต่ถ้าเป็นกฎที่ใช้ 

กับคนบางกลุ่มบางเหล่าแล้ว กฎนั้นก็เป็นได้แค่

กฎหมู่ แต่ไม่ใช่กฎทางศีลธรรม ดังนั้น กฎศีลธรรม

จะต้องเป็นกฎที่คนทุกคนจะสามารถน�ำไปปฏิบัติ

ในฐานะที่เป็นคนได้ ไม่ว่าเขาจะเป็นชนชาติไหน  

มีผลประโยชน์ส่วนตัวเป็นอย่างไร กฎศีลธรรม 

จะต้องมีเงื่อนไขเดียว คือ ความเป็นสากลของกฎ 

ลักษณะของกฎศลีธรรมโดยทัว่ๆ ไปมลัีกษณะเป็น

ค�ำสั่ง ได้แก่

	 1.	 ค�ำสั่งแบบมีเงื่อนไข (Hypothetical 

Imperative) เป็นค�ำสั่งที่ตั้งอยู ่ในลักษณะที่มี

เงือ่นไขว่า จงท�ำอย่างนี ้ถ้าต้องการอย่างนีเ้ป็นค�ำสัง่ 

มเีงือ่นไขแบบมุง่หวงัผล เป็นความฉลาดมากกว่าที่

จะเป็นความดทีางศลีธรรม จงึถอืว่าเป็นการกระท�ำ

ที่ไม่ถูกต้อง 

	 2.	 ค�ำสั่งแบบเด็ดขาด (Categorical  

Imperative) ลักษณะกฎศีลธรรมของค้านท์เป็น

ลักษณะที่เป็นค�ำสั่งเด็ดขาด ลักษณะกฎศีลธรรม

จะต้องเป็นค�ำสั่งที่ไม่มีข้อแม้ใดๆ มีสิ่งเดียวท่ีจะ

ค�ำนึงได้ ก็คือท�ำตามกฎอย่างไม่มีเง่ือนไขเพราะ

ฉะนั้น เจตนาที่ดีจึงเป็นเจตนาที่ไม่มีเง่ือนไขและ 

จะต้องเป็นเจตนาที่ปราศจากการกระท�ำที่มุ ่ง 

หวงัผลเพียงแต่ให้กระท�ำตามกฎในฐานะทีเ่ป็นกฎ

จึงเป็นหลักของเจตนา (Witsataveth, 1989 : 

112-113)

	 ลักษณะศีลธรรมตามแนวคิดของค้านท ์

ถือว่า ไม่มีอะไรในโลกนี้หรือนอกโลกนี้ที่เราจะ

สามารถคิดได้ว่าเป็นส่ิงที่ดีโดยปราศจากเงื่อนไข 

นอกจากเจตนาดี สติป ัญญาก็ดี ไหวพริบก็ดี 

การตัดสินใจอย่างแน่วแน่ก็ดี รวมทั้งสิ่งต่างๆ เช่น 

อ�ำนาจ ความมั่นคง เกียรติยศ เป็นต้น ค้านท์ได้ให้

ความเห็นว่า สิ่งทั้งหลายเหล่านี้อาจจะเป็นสิ่งที ่

เลวร้ายขึ้นมาก็ได้ถ้าไม่มีเจตนาดีมาคอยควบคุมไว้ 

ค�ำว่าเจตนาด ี(Good will) หมายถงึ ความสามารถ

ในการใช้เหตุผลของบคุคลท่ีจะตดัสนิว่าเขาควรจะ



234 Dhammathas Academic Journal Vol. 19 No. 3 (July - September 2019) 

ท�ำอะไร จึงจะเรียกได้ว่าเป็นเจตนาดี ค้านท์เชื่อว่า

เจตนาดี เป็นคุณลักษณะทางศีลธรรม กล่าวคือ 

เม่ือบุคคลผู้หนึ่งท�ำสิ่งที่เขาเชื่อว่าถูกต้องหรือสิ่งที่

เป็นพันธะหน้าท่ีท่ีต้องกระท�ำ  ไม่ว่าบุคคลนั้นจะ

ปราศจากความรู ้สึกเมตตาสงสารหรือแม้แต่

ปราศจากความสนใจใยดีในประโยชน์ส่วนตนหรือ

ประโยชน์ของผู้อืน่ หรอืเพื่อความสุขของผูอ้ื่นก็จะ

ถือว่าการกระท�ำของบุคคลผู้นั้นมีความดีทางศีล

ธรรมอยู่ นั่นคือเขามี “เจตนาดี” (Boonyanaet, 

1996 : 19)

	 ดังนั้น การกระท�ำที่มีคุณค่าทางศีลธรรม

จะต้องเกดิจากหน้าที ่ค่าทางศลีธรรมของการกระท�ำ 

ทีเ่กดิจากหน้าทีน่ัน้ มไิด้ขึน้อยูก่บัการบรรลผุลตาม

เป้าหมาย แต่อยูท่ีห่ลกัเจตนาทีก่่อให้เกดิการกระท�ำ 

ค้านท์ ได้แบ่งหน้าที่ออกเป็น 2 ประเภทคือ

	 1.	 หน้าที่สมบูรณ์ (Perfect duties) 

หมายถึง การกระท�ำทีจ่ะต้องปฏบัิตอิย่างสม�ำ่เสมอ 

เป็นการเน้นที่หน้าที่ ซึ่งจะละเลยไม่ได้ 

	 2.	 หน้าทีบ่กพร่อง (Imperfect duties) 

หมายถึง การกระท�ำท่ีจะต้องปฏิบัติได้ในบาง

โอกาส (Phramaha Kan Vaddhanavamso 

(Manowattanan), 2013 : 26)

3.  หลักความกตัญญูกตเวที
	 ในสังคมมนุษย์ บุคคลต้องเก่ียวข้อง

ปฏิสัมพันธ์กับผู ้อื่นเริ่มตั้งแต่การเกิดมามีชีวิต  

ที่ได้รับการอุปการะเลี้ยงดูจากบุคคลในครอบครัว

มีบิดา มารดา ปู่ ย่า ตา ยาย ญาติพี่น้อง เป็นต้น

และได้รบัการปลกูฝังอบรมลกัษณะคณุค่าทางจติใจ

จากบคุคลอืน่มบีดิา มารดา คร ู อาจารย์ เป็นต้น 

ความกตัญญูจึงเป็นองค์ประกอบส�ำคัญของมนุษย์

ในฐานะทีเ่ป็นศาสตร์ในการด�ำเนนิชวีติทีเ่ก่ียวข้อง

กับบุคคลอื่น เป็นคุณธรรมพื้นฐานที่มนุษย์พึง

ประพฤติปฏิบัติเป็นการกระท�ำความดีอย่างหนึ่งที่

มนุษย์พึงปรารถนาให้เป็นผู ้มีทัศนคติมีค่านิยม 

มีคุณธรรมมีจริยธรรมอันเป็นหลักส�ำคัญในการ

ด�ำเนินชีวิตให้มีความเจริญรุ ่งเรือง ผู ้ที่มีความ

กตัญญูย่อมจะท�ำตนเองให้มีความสุขและท�ำผู้อื่น

ให้มีความสุขด้วยพระพุทธศาสนาให้ความส�ำคัญ

และกล่าวยกย่องบุคคลผู ้มีความกตัญญูว่าเป็น
บุคคลที่หาได้ยากในโลกบุคคลที่หาได้ยากมี 2 

จ�ำพวก ได้แก่ 1) บุพพการี คือ ผู้ท�ำอุปการะก่อน 

2) กตัญญูกตเวที คือ ผู้รู้อุปการะที่เขาท�ำแล้วและ

ตอบแทนบุพการีบุคคลกับกตัญญูกตเวทีบุคคลคือ

บคุคลท่ีมาคูก่นัเสมอเพราะเมือ่มผู้ีท�ำอปุการะก่อน

จึงมีผู ้ รู ้อุปการะท่ีท ่านท�ำแล ้วและตอบแทน  

(Mahamakut Buddhist University, 1997 : 113)

	 บพุการี หมายถึง บคุคลผู้ท�ำอปุการะก่อน

คือ ผู้มีพระคุณ ได้แก่ มาดา บิดา ครู อาจารย์ 

เป็นต้น (Phra Dhambhidok (P.A. Payutto), 

2003 : 113)

	 กตัญญู หมายถึง ผู้รู้สึกถึงบุญคุณที่เขาท�ำ

แก่ตน คือ ผู้ระลึกรู้ว่าใครเคยท�ำความดี เคยช่วย 

เหลือเกื้อกูลตนมาก็ยอมรับ และไม่ลืมบุญคุณของ

ผู้นัน้ รวมถึงผู้ท่ีรู้สึกถึงบญุคณุของสัตว์ บญุคณุของ

คนที่ให้อยู่อาศัย บุญคุณของธรรมชาติสิ่งแวดล้อม 

ทีช่่วยให้ตนได้รบัความสะดวกสบาย อยูเ่ยน็เป็นสขุ

ตลอดมา 

	 กตเวที หมายถึง ผู้ประกาศบุญคุณของ 

ผู้มีอุปการะแก่ตน ด้วยการท�ำอุปการะตอบแทน 



235วารสารวิชาการธรรมทรรศน์ปีที่ 19 ฉบับที่ 3 (กรกฎาคม - กันยายน 2562) 

คือ ผู ้ท่ียกย่องประกาศผู ้ท�ำอุปการะแก่ตนต่อ

สาธารณะไม่ปกปิดคุณความดีของผู้นั้น แม้เขาจะ

เป็นคนต้อยต�่ำ  รวมหมายถึงผู ้ที่สนองคุณของ 

ผูม้บีญุคณุแก่ตน เช่น เลีย้งดตูอบแทน เช่ือฟังค�ำสอน 

ดูแลรักษา ด้วยความส�ำนึกในบุญคุณ กตัญญู

กตเวท ีจงึจดัเป็นบคุคลทีห่าได้ยาก เพราะคนทัว่ไป

มักลมืบญุคุณคนอืน่ได้ง่าย (Phra Dhamkittiwong 

(Thongdhi Suradhecho), 2013 : 21)

	 1.	 ประเภทของความกตัญญูเมื่อว่าถึง

ความกตัญญูมี 4 ประเภท ได้แก่ ความกตัญญูต่อ

บุคคลได้แก่พระพุทธเจ้าพระสงฆ์บิดามารดาครู

อาจารย์ ความกตัญญูต่อสถาบันได้แก่สถาบันชาติ

ศาสนาและพระมหากษัตริย์ ความกตัญญูต่อสัตว์

ได้แก่ สัตว์ดิรัจฉาน เช่น ช้าง ม้า วัว ควาย สุนัข

และความกตัญญูต่อธรรมชาติสิ่งแวดล้อม

	 อานิสงส์ของความกตัญญูคือ ได้การ

สรรเสรญิว่าเป็นบุคคลท่ีหาได้ยากเป็นเหตแุห่งการ

บรรลุคุณวิเศษมีประการต่างๆ ได้การสรรเสริญว่า

เป็นสัตบุรุษ พระพุทธเจ้าก็ทรงสรรเสริญ และเมื่อ

เสียชีวิตลง ย่อมเข้าถึงสุคติ

	 โทษของความกตัญญูคือประสบกับสิ่งที่ 

ไม่เป็นประโยชน์ มนีนิทา เป็นต้น ย่อมถกูประหาร 

ถูกแผ่นดินสูบ และเมื่อเสียชีวิตลง ย่อมไปสู่ทุคต ิ

(Mahamakut Buddhist University, 1997 : 

122-123)

	 2. ฐานะของบุพการีในคัมภีร์พระพุทธ

ศาสนากล่าวว่า บดิามารดาเป็นบคุคลผู้มคีณุปูการ

ต่อบุตรธิดาฐานะของบิดามารดาจึงได้รับการ

ยกย่องว่าเป็นฐานะท่ีสูงส่งเป็นปูชนียบุคคลของ

บุตรฐานะของบิดามารดาท�ำหน้าที่เป็นบุพการ ี 

มี 4 ประการ (Tipitaka 21/63/107) ได้แก่

	 	 2.1	 เป็นพระพรหมของบุตร (พฺรหฺ

มาติมาตาปิตโร) หมายความว่า มารดาบิดานั้น 

มเีมตตากรณุามทุติาอเุบกขาซ่ึงจดัเป็นพรหมวหิาร

ธรรมเป็นประดุจพรหม

	 	 2.2	 เป็นครูคนแรกของบุตร (ปุพฺพา

จริยาติมาตาปิตโร) หมายความว่า มารดาบิดา 

ได้เป็นผู้สั่งสอนบุตรธิดาก่อนอาจารย์ เป็นต้นว่า

สอนให้น่ังให้ยืนให้พูดตลอดจนส่ังสอนให้รู ้จัก 

สิ่งต่างๆ

	 	 2.3	 เป ็นเทวดาคนแรกของบุตร 

(ปุพฺพเทวาติมาตาปิตโร) คือ ได้พิทักษ์รักษาบุตร

ธิดานั้นมาก่อนเทพยดาทั้งปวงตั้งแต่อยู่ในครรภ์

	 	 2.4	 เป็นอาหุไนยบคุคล (อาหเุนยฺยา

ติมาตาปิตโร) หมายความว่า มารดาบิดาควรที่จะ

รับของที่บุตรน�ำมาให้ เช่น ผ้าผ่อน ท่อน สไบ ฟูก 

หมอน เสื่อ สาด อาสนะ เป็นต้น

	 อานิสงส์ของบิดามารดาท่ีท�ำหน้าท่ีเป็น

บุพการี คือ ได้รับการเลี้ยงดูจากบุตรธิดา มีบุตร

ธิดาช่วยกิจการงาน มีทายาทด�ำรงวงศ์สกุลอยู่ได้

นาน มบีตุรธดิาทีเ่ชือ่ฟังโอวาท มบีตุรธดิาทีม่คีวาม

กตัญญูกตเวที เมื่อจากโลกนี้ไป มีบุตรธิดาท�ำบุญ

อุทิศให้ 

	 ฉะนั้น หน้าที่ของบุตรธิดา พึงปฏิบัติต่อ

บิดามารดาในฐานะผู้มีความกตัญญู มี 5 ประการ 

(Tipitaka 11/267/212) ได้แก่ เลี้ยงดูบิดามารดา 

ท่านเล้ียงเรามาแล้วเล้ียงท่านตอบ ช่วยท�ำกิจ

ธรุการงานของท่าน ด�ำรงวงศ์ตระกลูไม่ให้เสือ่มเสยี 

ปฏิบัติตนให้เป็นผู้สมควรรับทรัพย์มรดก เมื่อท่าน

จากไปแล้ว ท�ำบุญอุทิศไปให้ท่าน 



236 Dhammathas Academic Journal Vol. 19 No. 3 (July - September 2019) 

	 อานิสงส์ของการบ�ำรุงมารดาบิดา คือ 

การน�ำมาซึ่งประโยชน์สุขในโลกทั้ง 2 ได้แก่

ประโยชน์ในชาติปัจจุบันเป็นจุดหมายขั้นต้นท่ี 

เกี่ยวกับการด�ำเนินชีวิตที่มนุษย์ทุกคนปรารถนา 

คือลาภยศสุขสรรเสริญทรัพย์สินเงินทองฐานะ

เกียรติไมตรีชีวิตคู่ครองที่เป็นสุขในโลกนี้ เป็นต้น

เมื่อตายไปย่อมบันเทิงอยู่ในโลกหน้า ด้วยทิพย

สมบัติในสวรรค์ ย่อมไปเกิดในพรหมโลกท�ำให้

บรรลุพระโสดาบัน โทษของการไม่เลี้ยงดูหรือ

ปฏบิตัต่ิอมารดาบดิา คอื ผูน้ัน้ย่อมประสบกบัความ

ทุกข์ในนรก ถูกจักรกรดหมุนบดอยู ่บนศีรษะ 

ถูกโจรลักขโมย ฆ่าชิงทรัพย์ ประสบผลอันไม่เป็น

ประโยชน์เก้ือกูล (Mahamakut Buddhist  

University, 1997 : 256)

	 ในฐานะครูอาจารย์ต้องอนุเคราะห์ศิษย์

ด้วยหน้าที่ 5 ประการคือ 1) แนะน�ำให้เป็นคนด ี 

2) ให้เรียนดี 3) บอกความรู้ในศิลปวิทยาทุกอย่าง

ด้วยดี 4) ยกย่องให้ปรากฏในมิตรสหาย และ 5) 

ท�ำความป้องกันในทิศทั้งหลาย

	 หน ้า ท่ีของศิษย ์พึงปฏิบัติต ่อครูหรือ

อาจารย์ ด้วยการตอบแทนพระคุณในฐานะผู้มี

ความกตญัญกูตเวท ีดงันี ้1) ลกุขึน้ยนืรบั 2) เข้าไป

คอยรบัใช้ 3) เชือ่ฟัง 4) ดแูลปรนนบัิต ิและ 5) เรียน

ศิลปวิทยาโดยเคารพ (Tipitaka 11/268/213) 

	 3.	 ทักษิณานุปทานต่อบุพการกีจิกรรมที่

เป็นการแสดงออกถงึความกตญัญกูตเวทีต่อบพุการี

อย่างหนึง่ กค็อื เมือ่ท่านล่วงลบัไปแล้ว ท�ำบญุอทิุศ

ส่วนกศุลไปให้ท่านมชีือ่เรยีกว่า “ทกัษิณานปุทาน”

	 ทกัษิณานปุทาน หมายถงึ การท�ำบญุอทุศิ

ส่วนกุศลให้ผูต้ายเพือ่ให้ผูต้ายได้รบัผลเป็นความสุข

ความเจริญพ้นจากภาวะที่ทุกข์ทรมานในทุคติ

	 ทักษิณานุปทานมีวิธีปฏิบั ติดังนี้  คือ

ตักบาตรท�ำบุญเลี้ยงพระบังสุกุลถวายสังฆทาน

เป็นต้นแล้วกรวดน�้ำอุทิศส่วนกุศลไปให้แก่ผู้ตาย 

	 ทักษิณานุปทานคือ การน�ำเอาอัฐิของ

บรรพบุรุษหรือของอุปัชฌาย์อาจารย์มาท�ำพิธี

บังสุกุลกรวดน�้ำอุทิศส่วนกุศลไปให้เพื่อแสดงถึง

ความกตัญญูกตเวทีก่อนแล้วจึงท�ำพิธีบุญเพื่อ

ตนเองในภายหลังทักษณิานปุทานท่ีนยิมปฏบิติักนั 

ดังนี้ คือ 1) ลูกท�ำให้พ่อแม่ได้ชื่อว่าลูกกตัญญ ู 

2) ศิษย์ท�ำให้ครูอาจารย์ได้ชื่อว่าศิษย์กตัญญ ู

3) พสกนกิรท�ำให้พระเจ้าแผ่นดินได้ชือ่ว่าพสกนกิร

กตัญญู 4) พุทธสาวกท�ำให้พระพุทธเจ้าได้ชื่อว่า 

สาวกกตัญญู

	 กิจกรรมกตเวที (ตอบแทนบุญคุณ) ข้อ

สดุท้ายคอืเมือ่ท่านตายไปแล้วท�ำบญุอทุศิส่วนกศุล

ไปให้กิจกรรมท�ำบุญอุทิศกุศล (ท�ำความดีอุทิศ

กุศล) ที่นิยมเป็นประเพณีทางพระพุทธศาสนา 

คือมาติกาบังสุกุลพิธีหลวงเรียกว่าสดับปกรณ์ 

จะท�ำเวลาไหนกไ็ด้ทัง้นัน้ (Phra Dhamkittiwong 

(Thongdhi Suradhecho), 2013 : 331)

4.  แนวคิดวิเคราะห์การท�ำหน้าที่ระหว่าง 
	 บพุการบีคุคลและกตญัญูกตเวทบีคุคล 
	 ตามทรรศนะของอิมมานูเอล ค้านท์
	 1.	 การกระท�ำหน้าที่ตามกฎศีลธรรม 

(เจตนาดี) ของค้านท์

	 	 1.1	 การกระท�ำหน้าที่ของบุพการี

บคุคลในฐานะเป็นมารดาบิดาถอืว่าเป็นผูม้บีทบาท

และหน้าที่ที่ส�ำคัญ ในการกระท�ำหน้าที่ต่อกตัญญู



237วารสารวิชาการธรรมทรรศน์ปีที่ 19 ฉบับที่ 3 (กรกฎาคม - กันยายน 2562) 

กตเวทีบุคคล ที่เป็นบุตรธิดาแล้วย่อมมีหน้าที่

กระท�ำในฐานะเป็นพระพรหมของบุตรธิดาท่ีได ้

ให้ความเมตตากรุณาเลี้ยงดูให้บุตรธิดาของตน 

ให้เติบโตมาและอบรมสั่งสอนถือว่าเป็นครูคนแรก 

เป็นเทวดาของบุตรธิดาที่คอยปกป้องคุ้มครองให้

พ้นภัยอันตรายทั้งปวงและเป็นอาหุไนยบุคคล 

ที่บุตรธิดาให้ความเคารพ กราบไหว้บูชา ส�ำนึก 

ในพระคุณความดีของท่านและบุพการีบุคคลใน

ฐานะที่เป็นครู-อาจารย์ย่อมมีหน้าท่ีอนุเคราะห์

ศิษย์ด้วยหน้าที ่5 ประการคอื 1) แนะน�ำให้เป็นคนดี 
2) ให้เรียนดี 3) บอกความรู้ในศิลปวิทยาทุกอย่าง

ด้วยดี 4) ยกย่องให้ปรากฏในมิตรสหาย 5) 

ท�ำความป้องกันในทิศทั้งหลาย

	 ดงัน้ัน การทีบ่พุการบีคุคลในฐานะมารดา

บดิาคร-ูอาจารย์ ได้แสดงความเป็นบพุการคีอื เป็น

ผูม้พีระคณุต่อกตญัญกูตเวที ท่ีเป็นบุตรธิดาและลกู

ศษิย์จงึเป็นการกระท�ำหน้าทีต่ามพันธะทีค่วรกระท�ำ 

เป็นการกระท�ำหน้าทีท่ีส่มบรูณ์ (Perfect Duties) 

ที่จะต้องปฏิบัติอย่างสม�่ำเสมอ ซึ่งจะละเลยไม่ได ้

โดยเป็นการกระท�ำที่ไม่หวังประโยชน์ของตนเป็น

จุดหมายปลายทางจงึเป็นหลกัของเจตนาทีเ่ป็นกฎ

ทางศีลธรรมของค้านท์ ที่ เกิดจากการส�ำนึก 

ในหน้าที่ที่ตั้งอยู่บนเหตุผล (ค้านท์ ใช้ค�ำว่า สติ

ปัญญา) อันเกิดจากเจตนาดี เมื่อรู้ว่ามันดีแล้วก็

ย ่อมเกิดความปรารถนาที่จะกระท�ำขึ้นมาจึง

เป็นการกระท�ำหน้าทีต่ามพนัธะหน้าท่ีทีค่วรกระท�ำ 

เจตนาดีจึงเป็นความดีเพียงอย่างเดียวที่ดีโดยไม่มี

เงื่อนไข และปราศจากการกระท�ำที่มุ ่งหวังผล 

จึงเป็นความดีที่มีความสมบูรณ์ในตัวเอง หลัก

เจตนาจึงเป็นหลักในการกระท�ำหน้าที่ตามกฎ 

ศลีธรรมของบพุการบีคุคลท่ีจะต้องน�ำไปปฏบัิติต่อ

กตัญญูกตเวทีบุคคลในฐานะที่เป็นคนตามทฤษฎี

ทางจริยศาสตร์ของค้านท์ นั่นเอง

	 ซึ่งสอดคล้องกับการท�ำหน้าที่ตามหลัก

ทางศีลธรรมในทางพุทธศาสนาที่ว่าบุพการีบุคคล

ย่อมเป็นผู้มีหน้าท่ีอุปการะเล้ียงดู ทั้งสงเคราะห์

และอนุเคราะห์ต่อบุตรธิดาและลูกศิษย์

	 	 1.2	 การท�ำหน้าทีข่องกตญัญกูตเวที

บคุคล เมือ่บพุการบีคุคลได้ท�ำหน้าทีข่องท่านอย่าง

สมบูรณ์แล้วกตัญญูกตเวทีบุคคลย่อมมีหน้าที่

กระท�ำในฐานะที่เป็นบุตรธิดา ได้แก่ 1) ท่านเลี้ยง

เรามาแล้วเราต้องเล้ียงท่านตอบแทน 2) ช่วยท�ำกจิ

ธรุการงานของท่าน 3) ด�ำรงวงศ์ตระกลูของท่านไม่

ให้เสื่อมเสีย 4) ปฏิบัติตนให้เป็นผู้สมควรรับทรัพย์

มรดก 5) เมือ่ท่านจากไปแล้ว ท�ำบญุอทุศิไปให้ท่าน

และกตัญญูกตเวทีบุคคลย่อมมีหน้าที่กระท�ำใน

ฐานะศิษย์ที่พึงปฏิบัติต่อครูหรืออาจารย์ ด้วยการ

ตอบแทนพระคุณในฐานะผู้มีความกตัญญูกตเวท ี

ดังนี้ 1) ลุกขึ้นยืนรับ 2) เข้าไปคอยรับใช้ 3) เชื่อฟัง 

4) ดูแลปรนนิบัติ 5) เรียนศิลปวิทยาโดยเคารพ

	 ดังนัน้ การท่ีกตัญญกูตเวทีบคุคล ในฐานะ

ที่เป็นบุตรธิดาและลูกศิษย์ ได้แสดงความกตัญญู

กตเวทีต่อบุพการีบุคคลที่เป็นมารดาบิดาครู-

อาจารย์ จึงเป็นการกระท�ำตามพันธะหน้าที่ที่ควร

กระท�ำ  หมายถึง การกระท�ำหน้าที่ที่สมบูรณ ์ 

(Perfect Duties) ของกตัญญูกตเวทีบุคคลที่ 

จะต้องปฏิบัติอย่างสม�่ำเสมอ ซึ่งจะละเลยไม่ได้  

โดยเป็นการกระท�ำที่ไม่หวังประโยชน์ของตนเป็น

จดุหมายปลายทางจงึเป็นหลกัของเจตนาทีเ่ป็นกฎ

ทางศีลธรรมของค้านท์ ที่เกิดจากการส�ำนึกใน



238 Dhammathas Academic Journal Vol. 19 No. 3 (July - September 2019) 

หน้าที่ ที่ตั้งอยู่บนเหตุผล (ค้านท์ ใช้ค�ำว่า สติ

ปัญญา) อันเกิดจากเจตนาดี เมื่อรู ้ว่ามันดีแล้ว 

ก็ย ่อมเกิดความปรารถนาที่จะกระท�ำขึ้นมา  

จึงเป็นการกระท�ำหน้าที่ตามพันธะหน้าที่ที่ควร

กระท�ำ  เจตนาดีจึงเป็นความดีเพียงอย่างเดียวที่ดี

โดยไม่มเีงือ่นไขและปราศจากการกระท�ำท่ีมุง่หวงัผล 

จงึเป็นความดีทีม่คีวามสมบรูณ์ในตวัเองหลักเจตนา

จึงเป็นการกระท�ำหน้าท่ีตามกฎศีลธรรมของ

กตัญญูกตเวทีบุคคลท่ีจะต้องน�ำไปปฏิบัติต ่อ

บุพการีบุคคลในฐานะท่ีเป็นคนตามทฤษฎีทาง

จริยศาสตร์ของค้านท์ นั่นเอง

	 ซึ่งสอดคล้องกับหลักศีลธรรมในพุทธ

ศาสนา ทีว่่าด้วยความกตญัญกูตเวทบีคุคลย่อมเป็น

ผูม้หีน้าท่ีกตัญญหูมายถงึรูส้กึถงึบุญคณุทีเ่ขาท�ำให้

แก่ตน คอืระลกึรูว่้าใครเคยช่วยเหลอืเกือ้กลูและไม่

ลืมบุญคุณของผู้นั้น กตเวทีหมายถึงผู้ประกาศบุญ

คุณของผู้มีอุปการะแก่ตน ด้วยการท�ำอุปการะ

ตอบแทน ยกย่องประกาศผู้ท�ำอุปการะแก่ตนต่อ

สาธารณะไม่ปกปิดคุณความดีของผู้นั้น แม้เขาจะ

เป็นคนต้อยต�่ำ  รวมถึงสนองคุณของผู้มีบุญคุณแก่

ตน ด้วยการ เลี้ยงดูตอบแทน เชื่อฟังค�ำสอน ดูแล

รักษายามเจ็บป่วย หรือเมื่อท่านจากโลกนี้ไปแล้ว

ท�ำบุญอุทิศส่วนกุศลไปให้ท่าน ด้วยความส�ำนึกใน

บุญคุณ

	 	 1.3	 การกระท�ำที่ไม่เป็นคุณค่าทาง

ศีลธรรม (เจตนาไม่ดี)ของค้านท์ การกระท�ำตาม

พันธะหน้าที่ต่อกันของบุพการีบุคคลและกตัญญู

กตเวทีบุคคลที่เกิดจากอารมณ์ ความรู้สึกความรัก

ความเมตตา ความสงสาร ที่มีต่อกันของมนุษย์ที่

เกิดขึ้นตามธรรมชาตินั้นส�ำหรับค้านท์แล้ว ถือว่า 

เป็นการกระท�ำทีเ่กดิจากเจตนาทีไ่ม่ดี ไม่ใช่เป็นการ

กระท�ำท่ีดีในแง่คุณค่าทางศีลธรรม และไม่มีอะไร

ทีน่่ายกย่องสรรเสรญิ เพราะการกระท�ำตามหน้าที่

ของมนุษย์ที่เกิดจากเจตนาดีตามกฎศีลธรรมจะ

ต้องไม่ถูกชักน�ำด้วยอารมณ์และความรู้สึกมนุษย์

จะมีศีลธรรมก็ต่อเมื่อมนุษย์ท�ำตามหน้าที่ด้วย 

พื้นฐานของเหตุผล(สติปัญญา) เท่านั้น

	 ซึง่ในทางพทุธศาสนาแล้ว การกระท�ำตาม

พันธะหน้าท่ีต่อกันระหว่างบุพการีบุคคลและ

กตัญญูกตเวทีบุคคล ที่เกิดจากอารมณ์ ความรู้สึก

ความรักความเมตตา ความสงสาร ทีมี่ต่อกนันัน้ มนั

เป็นความรู ้สึกที่เกิดขึ้นเองตามธรรมชาติของ

มารดาบิดาครู-อาจารย์ ที่ต ้องกระท�ำหน้าที่

อุปการะเลี้ยงดู ทั้งสงเคราะห์และอนุเคราะห์ต่อ

บุตรธิดาและลูกศิษย์ หรือการที่บุตรธิดาและลูก

ศิษย์ มีความส�ำนึกในบุญคุณ สนองคุณของผู้มี 

บุญคุณที่เป็นมารดาบิดาครู-อาจารย์มันไม่ใช่ส่ิงที่

จ�ำเป็นที่จะต้องค�ำนึงถึงในเรื่องของเหตุผลเลย 

เพราะพื้นฐานของการกระท�ำของมนุษย ์นั้น 

มสีาเหตจุากกศุลมลูหรืออกศุลมลู ดงันัน้ การกระท�ำ

หน้าท่ีต่อกันเช่นนี้ จึงเป็นการกระท�ำท่ีมีเจตนาดี  

ทีเ่ป็นคณุค่าทางศลีธรรมทีม่นษุย์จะต้องรับผดิชอบ

ต่อหน้าท่ีทางศีลธรรมของตนจึงเป็นคุณค่าทางศีล

ธรรม ที่มีมูลเหตุมาจากกุศลมูล (ไม่โลภ ไม่โกรธ  

ไม่หลง) ส่วนการกระท�ำตามหน้าทีโ่ดยไม่ถกูครอบง�ำ 

จากอารมณ์ความรู้สึกโดยไม่ค�ำนึงถึงผลที่จะเกิด

จากการกระท�ำนัน้ถอืว่า เป็นการกระท�ำทีม่คีณุค่า

ทางศีลธรรมในระดับสูง

	 ความผูกพันระหว่างมารดาบิดากับบุตร

ธิดาเป็นธรรมชาติหรือสัญชาตญาณของสัตว์โดย



239วารสารวิชาการธรรมทรรศน์ปีที่ 19 ฉบับที่ 3 (กรกฎาคม - กันยายน 2562) 

ทั่วไปรวมทั้งมนุษย์ด้วยการกระท�ำท่ีแสดงให้เห็น

ถึงความรักความเสียสละท่ีมารดาบิดาแทบจะ 

ทุกคนยอมอดเพื่อท่ีจะให้บุตรธิดามีอาหารกิน  

ยอมอดทนเหนื่อยยากก็เพื่อจะให้บุตรธิดามีชีวิตที่

ดี หลายคนยอมเสียสละแม้แต่ชีวิตของตนเองเพื่อ

ให้บตุรธดิามชีวีติอยูร่อด เหตุการณ์และการกระท�ำ

เหล่านี้ แสดงให้เห็นถึงความรักและความเสียสละ

อย่างแท้จริง ที่เกิดขึ้นให้เราพบเห็นอยู่เสมอ และ

เป็นสิ่งที่เราเชื่อโดยปราศจากข้อสงสัยว่า ความรัก

ความเสียสละของมารดาบิดาท่ีมีต่อบุตรธิดานั้น 

เป็นสิ่งที่เกิดจากใจอย่างแท้จริงเป็นคุณธรรมและ

ความดีที่เกิดจากธรรมชาติของความเป็นมารดา

บิดา โดยหวังให้บุตรธิดากระท�ำการตอบแทน 

ในชาตินี้ คือ 1) หวังให้บุตรธิดาเลี้ยงดูเมื่อยามแก่

ชรา เวลาเจ็บไข้พาไปหาหมอรักษา 2) หวังให้ช่วย

ท�ำกิจธุรการงานเพื่อเป็นการสืบทอดทางธุรกิจ  

3) หวังให้เป็นทายาทผู้สืบวงศ์ตระกูล 4) หวังให้

เป็นผูส้มควรได้รบัทรพัย์มรดก และหวังให้บุตรธิดา

กระท�ำการตอบแทนในชาติหน้า ก็คือ เมื่อมารดา

บิดาจากไปแล้ว ท�ำบุญอุทิศไปให้ท่านการกระท�ำ

ของมารดาบดิาทัง้หลายเหล่านีจ้งึถอืว่าเป็นคุณค่า

ทางศีลธรรม

	 แต่ค้านท์เห็นว่า การกระท�ำของมารดา

บิดาท้ังหลายเหล่าน้ีไม่มีคุณค่าทางศีลธรรมเลย

แม้แต่น้อย เพราะการกระท�ำของมารดาบิดาเหล่า

น้ัน มีพ้ืนฐานมาจากอารมณ์ความรูส้กึ ไม่ได้เกดิมา

จากความส�ำนกึในหน้าทีค่วามรกัทีม่ารดาบิดามต่ีอ

บุตรธิดาโดยธรรมชาตินั้น จึงไม่มีค่าทางศีลธรรม

เลย และไม่ใช่สิง่ทีจ่ะน�ำมาเป็นเกณฑ์ในการตดัสนิ

ค่าทางศีลธรรม มารดาบิดาอาจจะท�ำหน้าท่ีของ

ตนเองโดยไม่ต้องมีความรักหรือความรู้สึกผูกพัน

ใดๆ ต่อบุตรธิดาเลยก็ได้ หรือมารดาบิดาอาจจะ

กระท�ำหน้าท่ี ด้วยความรกัความผกูพนัต่อบตุรธดิา

ก็ได้ เพียงแต่การกระท�ำน้ันจะต้องเกิดจากความ

ส�ำนึกในหน้าที่เป็นพื้นฐานแรกสุดแนวคิดนี้จะมี

มารดาบดิาสักกีค่นท่ีจะยอมรับได้เพราะมนัขดัแย้ง

กับความรู้สึกยากท่ีจะยอมรับได้กฎทางศีลธรรม

ของค้านท์ จึงมีลักษณะที่ค่อนข้างจะตายตัวและ

เคร่งครัดเกินไป ท�ำให้เกิดความขัดแย้งกับความ

รู้สึกในการใช้ชวีติจริงของมนษุย์ท่ัวไป (Phramaha 

Prateep Siripanyo, 2015 : 133)

	 บทสรุปส่งท้ายของบทความนี้ สะท้อนให้

เห็นถึงการกระท�ำหน้าที่ต่อกันระหว่างมารดาบิดา 

ครู-อาจารย์กับบุตรธิดาและลูกศิษย์ที่ปรากฎให้

เห็นในสังคมไทยปัจจุบัน ที่ต่างคนก็ต่างท�ำหน้าท่ี

ของตนเองโดยไม่มีความรักหรือความรู้สึกผูกพัน

ใดๆ ต่อกันเลยมารดาบิดาก็ท�ำหน้าที่เลี้ยงดูบุตร

ธิดาด้วยการให้ค่าเล้ียงดูแก่ปู่ย่าตายายที่เป็นคน

เลี้ยง หรือให้ค่าจ้างแก่คนเลี้ยง เป็นต้น หรือการที่

บุตรธิดาได้ท�ำหน้าที่เลี้ยงดูมารดาบิดา ด้วยการ 

ส่งเงินให้เป็นค่าเลี้ยงดู ที่เป็นการท�ำหน้าที่ที่เป็น

เจตนาดีตามแนวคิดทางศีลธรรมของค ้านท ์ 

ท่ีแยกกันโดยเด็ดขาดระหว่างการท�ำหน้าท่ีท่ีเป็น

เจตนาดี กับอารมณ์ความรู้สึกทัศนะของค้านท ์ 

จึงกล่าวได้ว่า เมื่อใดมนุษย์รู้หน้าที่และเหตุผลใน

การกระท�ำ เมือ่นัน้มนษุย์กม็ศีลีธรรม เมือ่ใดมนษุย์

ใช้อารมณ์ความรู้สึกในการกระท�ำ เมื่อนั้นมนุษย์ก็

ไม่มศีลีธรรม ส่วนการท�ำหน้าทีร่ะหว่างคร-ูอาจารย์

กับลูกศิษย์ในปัจจุบันมันก็เป็นเพียงแค่คนที่เคย

รูจ้กักันมาก่อนกเ็ท่านัน้ ดงันัน้กฎทางศลีธรรมของ



240 Dhammathas Academic Journal Vol. 19 No. 3 (July - September 2019) 

ค้านท์ จึงเป็นการกระท�ำแค่ทางกาย ที่ไร้ความ

ผูกพันทางจิตใจ	 	

5.  สรุป
	 จรยิศาสตร์เป็นศาสตร์แห่งความประพฤติ

ปฏิบัติท่ีส�ำคัญต่อบุคคลที่เก่ียวข้องสัมพันธ์กัน 

ทั้งการอนุเคราะห์สงเคราะห์ แก่บุคคลผู้ที่ตนมี

สัมพันธ์ด้วย คือ บุพการีบุคคลกับกตัญญูกตเวที

บุคคลแนวคิดจริยศาสตร์ของเอมมานูเอล ค้านท ์

คอื การกระท�ำทีถ่กูต้องทีเ่กดิจากเจตนาด ีการกระท�ำ

ที่เกิดจากเจตนาดี คือการกระท�ำท่ีเกิดจากการ

ส�ำนึกในหน้าที่ ท่ีเกิดจากเหตุผล การกระท�ำที่ต้ัง

อยู่บนเหตุผล คือ การกระท�ำที่เกิดจากศีลธรรม 

การกระท�ำที่เกิดจากกฎศีลธรรม คือการกระท�ำ

ตามกฎสากล กฎสากลคือกฎที่ทุกคนในสังคม

ยอมรบัและเห็นด้วยเกณฑ์ตดัสนิในทางจริยศาสตร์

ของเอมมานูเอล ค้านท์จึงใช้เจตนาดีเป็นเกณฑ์

ตัดสิน ในการกระท�ำตามพันธะหน้าทีท่างศลีธรรม

ที่ประกอบด้วยเหตุผลที่บริสุทธิ์ ความกตัญญู

กตเวทติาต่อบพุพการีจึงเป็นการกระท�ำทีส่�ำนกึใน

หน้าทีข่องบพุพการีบคุคล ทีเ่ป็นมารดาบดิาและครู

อาจารย์ได้กระท�ำพันธะหน้าที่ของตนต่อบุตรธิดา

และศษิย์ และพันธะหน้าทีข่องกตัญญกูตเวทบีคุคล

ท่ีเป็นบตุรธดิาและลูกศษิย์ กระท�ำหน้าท่ีต่อมารดา

บิดาครู-อาจารย์ ย่อมถือได้ว่าบุพพการีบุคคลและ

กตญัญกูตเวทีบคุคลได้กระท�ำตามพนัธะหน้าทีข่อง

ตนเองโดยไม่หวังผลตอบแทน ตามกฎหน้าท่ีทาง

ศีลธรรม (เจตนาดี) ของค้านท์ในพุทธศาสนา  

ความรัก ความเมตตา ความสงสาร ความผูกพัน 

ทีม่ารดาบดิามต่ีอบตุรธดิาโดยธรรมชาตินัน้ ถอืเป็น

ค่าทางศีลธรรม แต่ค้านท์เห็นว่า ไม่มีค่าทางศีล

ธรรมเลยกฎทางศีลธรรมของค้านท์ จึงเป็นกฎ 

ที่ให้ความส�ำคัญทางการกระท�ำภายนอกมากกว่า

ทางจิตใจ

References 

Boonyanate, N. (1996). West Ethics: Kant Mill Hob Rall Sartre. Bangkok : Mahachulalongkorn 

rajavidyalaya Printing house.

Mahachulalongkornrajavidyalaya. (1996). Tipitaka Thai Version. Bangkok : Mahachulalongkorn 

rajavidyalaya Printing house.

Mahamakut Buddhist University. (1997). Mangalatthadhipani in Translation Vol 4. Fourteen 

publishing. Bangkok : Mahamakut Buddhist Press.

Phra Dhambhidok (P.A. Payutto). (2003). Dictionary of Buddhism. Eleven publishing. Bangkok : 

Mahachulalongkornrajavidyalaya Printing house.

Phra Dhamkittiwong (Thongdee Suradhesho). (2013). Dictionary of Buddhism for education, 

Kamwat group. Bangkok : Leingsheing Printing house.



241วารสารวิชาการธรรมทรรศน์ปีที่ 19 ฉบับที่ 3 (กรกฎาคม - กันยายน 2562) 

Phramaha Kan Vaddhanavamso (Manowattanan). (2013). A Comparative Study of Kant’s 

and Phradebvadi (Prayudh Payutto)’s Normative Ethical Theory. Thesis of Buddhist 

Studies. Graduate School : Mahachulalongkornrajavidyalaya University.

Phramaha Prateep Siripanyo(Siripin). (2015). An Analytical Study of Kant’s Moral Duty in 

Theravada Buddhist Philosophical Viewpoint. Thesis of Buddhist Studies. Graduate 

School : Mahachulalongkornrajavidyalaya University.

Ronnaruen, S. (1997). Introduction to Philosophy. Bangkok : Aksarapipat. 

Witsataveth, W. (1989). Beginning of Ethics. Bangkok : Auksornjaroentas Printing house.



  


