
  

ความเชื่อเรื่องพระพุทธเจ้าในสังคมวัฒนธรรมล้านนา* 
The Belief in Buddha in lanna’s Socio-culture

พระนคร ปญฺาวชิโร (ปรังฤทธิ์), พระครูพิพิธสุตาทร (บุญช่วย สิรินฺธโร), พูนชัย ปันธิยะ1  

และวิโรจน์ อินทนนท์2 

Phra Nakorn Paññãvajiro (Prangrit), Phrakru Pipitsutãton (Boonchuay Sirindharo),  
Poonchai Pantiya and Viroj Inthanon 

มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาเขตเชียงใหม่1 
มหาวิทยาลัยเชียงใหม่2 

Mahachulalongkornrajavidyalaya University, Chiang Mai Campus, Thailand 
Chiang Mai University, Thailand 

Corresponding Author, E-mail: nantaperi@gmail.com

บทคัดย่อ

	 การวิจัยครั้งนี้ มีวัตถุประสงค์เพื่อ 1) ศึกษาความเชื่อเรื่องพระพุทธเจ้าในคัมภีร์พระพุทธศาสนา

เถรวาท 2) เพื่อศึกษาความเชื่อเรื่องพระพุทธเจ้าในวรรณกรรมพระพุทธศาสนาล้านนา 3) เพื่อวิเคราะห์

ความเชื่อเรื่องพระพุทธเจ้าในสังคมวัฒนธรรมล้านนา เป็นการวิจัยเชิงคุณภาพ โดยวิเคราะห์เนื้อหาแล้ว

เขียนบรรยายเชิงพรรณนา

	 ผลการวิจัยพบว่า คัมภีร์พระพุทธศาสนาเถรวาทระบุว่าพระพุทธเจ้าเป็นค�ำเรียกขานผู้ที่ตรัสรู้

เป็นพระพุทธเจ้าแล้วเท่านั้น โดยพระพุทธเจ้าแบ่งออกเป็น 2 ประเภท ได้แก่ พระสัมมาสัมพุทธเจ้าและ

ปัจเจกพุทธเจ้า ทั้งนี้พระพุทธเจ้าทุกพระองค์จะผ่านการบ�ำเพ็ญบารมีเป็นพระโพธิสัตว์มาก่อน เมื่อได้รับ

พุทธพยากรณ์แล้วจึงตรัสรู้เป็นพระสัมมาสัมพุทธเจ้า ต่อมาพระสงฆ์ล้านนาได้แต่งวรรณกรรมพระพุทธ

ศาสนาเพื่อใช้เทศนา จึงท�ำให้ชาวล้านนารับรู้ความเชื่อเรื่องพระพุทธเจ้าทั้งที่สอดคล้องและแตกต่างจาก

จากคัมภีร์พระไตรปิฎกและอรรถกถา โดยความเชื่อที่แตกต่างนั้นได้รับอิทธิพลมาจากจากคัมภีร์ที่แต่งใน

ลังกา ส่วนความเชื่อเรื่องพระพุทธเจ้าที่ปรากฏในสังคมวัฒนธรรมล้านนา เชื่อว่าพระพุทธเจ้าเป็นผู้มีบุญ

ญาธกิาร ทรงมพีทุธานภุาพเหนอืพลังอ�ำนาจลกึลบัในท้องถิน่ และเชือ่ว่าพระพุทธเจ้ายงัด�ำรงอยูด้่วยสภาวะ

ที่เป็นวิญญาณศักดิ์สิทธิ์ ชาวล้านนาจึงเคารพ ย�ำเกรง และเชื่อมั่นในพุทธานุภาพ

ค�ำส�ำคัญ: ความเชื่อ; พระพุทธเจ้า; สังคมวัฒนธรรมล้านนา 

* ได้รับบทความ: 9 มกราคม 2562; แก้ไขบทความ: 24 เมษายน 2562; ตอบรับตีพิมพ์: 29 พฤศจิกายน 2562    

	     Received: January 9, 2019; Revised: April 24, 2019; Accepted: November 29, 2019  



36 Dhammathas Academic Journal Vol. 19 No. 4 (October - December 2019) 

Abstract

	 The research is of three objectives: 1) to investigate the belief of Buddha which 

appeared in the Theravada Buddhist Scriptures; 2) to explore the belief of Buddha in 

Lanna Buddhist literatures; 3) to analyze the Buddha in Lanna`s socio-cultural belief. This 

research was conducted by a qualitative research method using the content analysis and 

descriptive writing.

	 Research findings were as follows: in Theravada Buddhist scriptures stated that 

the term "Buddha" was merely used for the one who attained enlightenment. The Buddha 

is divided into two types i.e. the Buddha; Fully Enlightened One and Paccekabuddha: 

Individually Enlightened One. In this regard, all Buddha must pass through the practice 

of being a Bodhisattva-the Buddha To Be. In addition, all the Buddha will always be 

predicted by the Buddha any one time. Later, Lanna monks composed the Buddhist 

literature works to preach. Thus, it was causing the Lanna people to recognize the belief 

in the Buddha, both consistent and different from the Tipitaka and Commentaries. The 

different beliefs were influenced by the scriptures written in Sri Lanka. The Buddha in 

Lanna`s socio-cultural belief, the Lanna Buddhist people believe that the Buddha had 

made the great meritorious deeds, He had a supernormal powers over the local mysteries 

and still exists in the state of the holy spirit. Therefore, Buddhists in Lanna respect,  

reverence and believe in the Powers of the Buddha.

Keywords: Belief; Buddha; Lanna Socio-Cultural Belief 

1. 	บทน�ำ
	 พระพทุธเจ้าเป็นระบบความเชือ่ชนดิหนึง่

ที่มีประวัติปรากฏอยู่ในคัมภีร์พระไตรปิฎกและ

อรรถกถา อันเป็นแหล่งข้อมูลส�ำคัญที่เหล่าพระ

สงฆ์สาวกได้ใช้เป็นฐานในการรักษาและสืบทอด

ความเชือ่เรือ่งพระพทุธเจ้าจากรุน่สูรุ่น่มาอย่างยาว

ยาน โดยแสดงให้เหน็ว่า พระพทุธเจ้าเป็นมหาบรุุษ

ผู้ยิ่งใหญ่ที่ได้รับการสักการบูชาจากเหล่าเทพยดา 

มนุษย์ และอมนุษย์ เพราะทรงมีพระปรีชาในการ

สอนธรรมะท่ียอดเยี่ยมจนประสบความส�ำเร็จโดย

เปลีย่นจากปถุชุนเป็นกลัยาณชนและอรยิชนในทีส่ดุ

	 คร้ันเมื่อความเชื่อเร่ืองพระพุทธเจ้าได้

เผยแผ่เข้าสู่สังคมวัฒนธรรมล้านนาจนหยั่งรากลึก

อยู่ในวิถีชีวิตของชาวล้านนา โดยเฉพาะในช่วงท่ี

พระพทุธศาสนาเจรญิรุง่เรอืงในอาณาจกัรล้านนานัน้ 

พระสงฆ์ล้านนาได้แต่งวรรณกรรมพระพทุธศาสนา



37วารสารวิชาการธรรมทรรศน์ปีที่ 19 ฉบับที่ 4 (ตุลาคม - ธันวาคม 2562) 

ภาษาบาลีจ�ำนวนหลายเรื่อง ในช่วงพุทธศตวรรษ

ที ่19-21 (Likitanon, 1991) นอกจากนัน้ยงัได้แต่ง

วรรณกรรมส่วนหนึ่งแบบนิสสัย คือยกภาษาบาลี

ขึ้นตั้งแล้วแปลด้วยส�ำนวนล้านนาสลับกันไป 

และแต่งด้วยส�ำนวนโวหารล้านนาทั้งผูก โดยน�ำ

เสนอความเช่ือเรือ่งพระพทุธเจ้าเป็นแกนหลกั เช่น 

วรรณกรรมสัมภารวิบาก ชินมหานิทาน จามเทวี

วงส์ มูลสาสนา ปฐมสมโพธ ิปัญญาสชาดก ชนิกาล

มาลปีกรณ์ เป็นต้น ท�ำให้ชาวล้านนารบัรู้ความเชือ่

เร่ืองพระพุทธเจ้าผ่านวรรณกรรมพระพุทธศาสนา

ล้านนาที่พระสงฆ์ใช้เทศนาในโอกาสต่างๆ 

	 สิง่ทีน่่าสนใจ เมือ่ชาวล้านนาได้รบัรูค้วาม

เชือ่เรือ่งพระพทุธเจ้าแล้วมปีฏสิมัพนัธ์ยึดโยงในวถิี

ชีวิตประจ�ำวันที่มีลักษณะผสมกับความเช่ือดั้งเดิม

ของท้องถิน่ล้านนา ท�ำให้ความเช่ือเรือ่งพระพทุธเจ้า

มีลักษณะเฉพาะถ่ินล้านนาท่ีนอกจากจะเป็น 

พระศาสดาแล้วยังด�ำรงอยู่ในฐานะผู้ศักดิ์สิทธิ์ที่มี

พลังอ�ำนาจเหนือความเชื่อดั้งเดิมท้ังปวง ปัจจุบัน

ความเชือ่เรือ่งพระพทุธเจ้าในลกัษณะดงักล่าวยงัมี

บทบาทต่อวถิชีวีติของชาวล้านนา ดงัจะเหน็ได้จาก

การผลติซ�ำ้เรือ่งราวของพระพทุธเจ้าผ่านประเพณี

พิธีกรรมรูปแบบต่างๆ ท�ำให้ชาวล้านนาได้ใช้

ประโยชน์จากความเชื่อเรื่องพระพุทธเจ้าในการ

พัฒนาคุณภาพชีวิตและจรรโลงสังคม 

2.  วัตถุประสงค์ของการวิจัย
	 1.	 เพือ่ศกึษาความเชือ่เรือ่งพระพทุธเจ้า

ในคัมภีร์พระพุทธศาสนาเถรวาท 

	 2.	 เพือ่ศกึษาความเชือ่เรือ่งพระพทุธเจ้า

ในวรรณกรรมพระพุทธศาสนาล้านนา 

	 3.	 เพือ่วิเคราะห์ความเชื่อเรื่องพระพุทธ 

เจ้าในสังคมวัฒนธรรมล้านนา

3.  วิธีด�ำเนินการวิจัย
	 การวิจัยครั้งนี้ เป็นการวิจัยเชิงคุณภาพ 

(Qualitative Research) โดยศึกษาข้อมูลจาก

เอกสารร่วมกับการจัดเก็บข้อมูลภาคสนามและ

สัมภาษณ์ผู้รู้ในท้องถิ่นล้านนาแบบไม่มีโครงสร้าง 

โดยมีขั้นตอนในการด�ำเนินการวิจัย ดังนี้

	 ขัน้ตอนที ่1 ศกึษาคมัภร์ีพระไตรปิฎกและ

อรรถกถา ได้แก่ คมัภร์ีพทุธวงศ์ คมัภร์ีพทุธปกณิณ

กกัณฑ์ คัมภีร์มหาปทานสูตร คัมภีร์ลักขณสูตร 

คัมภีร์จักกวัตติสูตร คัมภีร์มหาปรินิพพานสูตร 

คัมภีร์วิสุทธชนวิลาสินี คัมภีร์ปรมัตถทีปนี คัมภีร์

สุมังคลวิลาสินี คัมภีร์ มธุรัตถวิลาสินี และคัมภีร์

ปปัญจสูทนี เพื่อศึกษาความหมาย การบ�ำเพ็ญ

บารม ีการตรสัรู้ และความเชือ่หลงัพทุธปรินพิพาน 

อันเป็นข้อมูลขั้นปฐมภูมิที่ใช้เผยแผ่ความเช่ือเรื่อง

พระพุทธเจ้าอย่างเป็นระบบ 

	 ขั้นตอนท่ี 2 ศึกษาวรรณกรรมพระพุทธ

ศาสนาล้านนา ได้แก่ สัมภารวิบาก ชินกาลมาลี

ปกรณ์ ปฐมสมโพธิ ชินมหานิทาน ต�ำนานมูล

สาสนา ส�ำนวนล้านนา ต�ำนานพระเจ้าเลียบโลก 

และปัญญาสชาดก เพื่อศึกษาความสอดคล้องและ

ความแตกต่างของความเชื่อเร่ืองพระพุทธเจ้าท่ี

ปรากฏในวรรณกรรมพระพุทธศาสนาล้านนากับ

คัมภีร์พระไตรปิฎกและอรรถกถา

	 ขั้นตอนที่ 3 วิเคราะห์ความเชื่อเรื่อง

พระพุทธเจ้าที่ปรากฏในสังคมวัฒนธรรมล้านนา 

อันเป็นพระพุทธศาสนาเชิงปฏิบัติ จากการจัดเก็บ



38 Dhammathas Academic Journal Vol. 19 No. 4 (October - December 2019) 

ข้อมูลภาคสนามและการสัมภาษณ์ผู้รู้ในท้องถิ่น

แบบไม่มีโครงสร้าง

4.  สรุปผลการวิจัย
	 1.	 ความเชื่อเรื่องพระพุทธเจ้าในคัมภีร์

พระพทุธศาสนาเถรวาท หลังพทุธปรนิพิพาน เหล่า

สาวกได้รักษาและสืบทอดความเชื่อเรื่องพระพุทธ 

เจ้าผ่านกระบวนการสังคายนา พระธรรมวินัย  

โดยเฉพาะฝ่ายเถรวาทได้จารึกพระธรรมวินัยลงสู่

ใบลานครั้งแรกครบบริบูรณ์ทั้ง 3 ปิฎก เรียกว่า 

พระไตรปิฎก เมือ่คราวสงัคายนาครัง้ที ่5 พ.ศ. 450 

(Promlert, 2009 : 56) ภายหลงัพระเถราจารย์ได้

แต่งคัมภีร์อรรถกถา ฎกีา อนฎุกีา และปกรณ์วเิสส 

เพื่ออธิบายขยายความคัมภีร์พระไตรปิฎกและ

คัมภีร์ที่แต่งถัดมาโดยล�ำดับ 

	 	 1.1	 ความหมายและประเภทของ

พระพุทธเจ้า ค�ำว่า พระพุทธเจ้า มีรูปศัพท์ภาษา

บาลีว่า พุทฺธ หมายถึงผู้ตรัสรู้แล้ว ผู้ตื่นแล้ว ผู้เบิก

บานแล้ว เป็นค�ำนามท่ีใช้เรียกขานผู้ที่ตรัสรู้เป็น

พระพทุธเจ้าแล้วเท่านัน้ พระพทุธเจ้ามจี�ำนวนมาก 

บังเกิดต่อเนื่องทั้ง 3 กาล ได้แก่ อดีตพุทธเจ้า 

ปัจจุบันพุทธเจ้า และอนาคตพุทธเจ้า แต่ไม่บังเกิด

ขึ้นพร้อมกัน หากจ�ำแนกตามลักษณะของพุทธ

ภาวะมี 2 ประเภท คือพระสัมมาสัมพุทธเจ้าและ

พระปัจเจกพุทธเจ้า (A.I, (Thai) 20/57/98)

	 	 1.2	 การบ�ำเพญ็บารมเีป็นพระโพธสิตัว์ 

พระพุทธเจ้าทกุพระองค์ผ่านการบ�ำเพญ็บารมเีป็น

พระโพธิสัตว์มาก่อน เมื่อบ�ำเพ็ญธรรมสโมธาน 8 

บริบูรณ์แล้ว พระโพธิสัตว์จักได้รับพุทธพยากรณ ์

จากนั้นจึงเปลี่ยนสถานภาพเป็นพระนิยตโพธิสัตว์ 

โดยยังบังเกิดอยู่ในสังสารวัฏ แต่จักไม่บังเกิดเป็น

สตัว์เดรัจฉานทีม่กีายเลก็กว่านก ใหญ่กว่าช้าง หาก

บงัเกิดเป็นมนษุย์ จกัไม่เป็นคนวิกลจรติ ไม่เป็นสตร ี

ไม่บกพร่องทางเพศ (Kh.Bv., (Thai) 9/2/691) 

นอกจากนั้นทรงบ�ำเพ็ญพุทธการกธรรมอย่าง

ยิง่ยวด 10 ประการ แบ่งออก 3 ระดับ คอื บารม ี10 

(ขัน้ต้น) อปุบารม ี10 (ขัน้กลาง) และปรมตัถบารม ี

10 (ขั้นสูงสุด) รวมเป็นบารมี 30 (สมติงสบารมี) 

	 	 1.3	 การตรัสรู้เป็นพระพุทธเจ้าเมื่อ

พระนิยตโพธิสัตว์บ�ำเพ็ญบารมีเต็มเปี่ยมแล้วจัก

ตรัสรู้เป็นพระพุทธเจ้า ก่อนรับปฏิญญาของเหล่า

เทพยดาเพ่ือลงมาอุบัติ พระนิยตโพธิสัตว์จะ

พิจารณาปัญจมหาวิโลกนะ 5 ประการ เพื่อตรวจ

ดูความพร้อมของกาลเวลา สถานที่ และสิ่งที่

เกีย่วข้องต่างๆ อนัเป็นปัจจยัเกือ้หนนุต่อการตรสัรู้

และปฏิบัติพุทธกิจให้ส�ำเร็จ (Kh.Bv., (Thai) 

9/2/144-145) เมื่อเห็นว่ามีความพร้อมแล้วจึงลง

มาถือปฏิสนธิใน พระครรภ์ของพระมารดา โดยมี

ลักษณะเฉพาะพระองค์ ได้แก่ ธรรมดาของพระ

โพธสัิตว์ในการปฏิสนธ ิ16 ประการ มหาปรุสิลักษณะ 

32 ประการ และอนุพยัญชนะ 80 ประการ 

	 เมือ่ตรสัรูเ้ป็นพระพทุธเจ้าแล้วทรงบ�ำเพญ็

พุทธจริยา 3 และพุทธกิจ 5 จนเหล่าเทพยดาและ

มนุษย์กล่าวสรรเสริญถึงพระพุทธคุณ 9 ประการ 

เรียกว่า นวรหคุณ คือคุณของพระพุทธเจ้าผู้เป็น

พระอรหันต์ (Phra Bhramgunabhorn (P.A. 

Payutto), 2010 : 156) เกวัฏฏสูตรระบุว่า 

พระพุทธเจ้าถึงพร้อมด้วยปาฏิหาริย์ 3 ได้แก่ อิทธิ

ปาฏหิารย์ิ คอืการแสดงฤทธิไ์ด้เป็นอศัจรรย์ อาเทศ

นาปาฏิหาริย์ คือการทายใจได้เป็นอัศจรรย์และ



39วารสารวิชาการธรรมทรรศน์ปีที่ 19 ฉบับที่ 4 (ตุลาคม - ธันวาคม 2562) 

อนสุาสนปีาฏหิารย์ิ คอืการได้รบัผลจากการปฏบัิติ

ตามค�ำสอนได้เป็นอัศจรรย์ (D.I., (Thai) 9/483-

486/214-216) 

	 	 1.4	 ความเชื่อเรื่องพระพุทธเจ้าหลัง

พุทธปรินิพพาน ภายหลังพุทธปรินิพพานเหล่า

พุทธศาสนิกชนได้ยึดถือสิ่งแทนความเชื่อเรื่อง

พระพุทธเจ้า 2 ประเภท ได้แก่ 

	 	 	 1.4.1	 สิ่งท่ียึดถือตามพระพุทธ

พจน์ทีป่รากฏในมหาปรนิพิพานสตูร ก่อนทีพ่ระพทุธ 

เจ้าจะปรินิพพาน พระองค์ได้ตรัสกับพระอานนท์

ว่า ในกาลที่พระองค์ล่วงลับไปให้ยึดเอาพระธรรม

วินัยเป็นพระศาสดาแทน และให้ยึดเอาสังเวชนีย

สถาน 4 แห่ง เป็นสถานที่ระลึกถึงพระองค์ (D.I., 

(Thai) 10/198-202/147-151) 

	 	 	 1.4.2	 สิ่งแทนความเชื่อเรื่อง

พระพทุธเจ้าทีส่ร้างขึน้หลังพทุธปรินพิพานโดยกลุ่ม

นักปราชญ์ทางพระพุทธศาสนาได้สร้างและจัด

หมวดหมู่สิ่งที่เก่ียวข้องกับพระพุทธเจ้าเพื่อให้เป็น

สิ่งที่ระลึกถึงพระองค์ ได้แก่ เจดีย์ 4 ประกอบด้วย 

ธาตเุจดย์ี บริโภคเจดย์ี ธรรมเจดีย์ และอุเทสกิเจดีย์ 

(Krom Phraya Damrong Rajanubhab, 1970 : 3) 

สิง่แทนความเช่ือเร่ืองพระพทุธเจ้าดงักล่าว มทีัง้สิง่

ที่เป็นนามธรรมคือพระธรรมวินัยอันเป็นหลัก

ปฏิบัติส�ำหรับผู้มุ่งสู่การบรรลุธรรมหรือแสวงหา

ความสุขทางใจ และสิ่งที่เป็นรูปธรรมคือสังเวชนีย

สถาน 4 แห่ง พร้อมกบัเจดย์ี 4 อย่าง สิง่แทนความ

เชื่อเหลา่นีม้ีบทบาทรักษาและสร้างพลังแห่งความ

เชื่อเร่ืองพระพุทธเจ้าของเหล่าพุทธศาสนิกชนให้

เจริญมั่นคง อีกทั้งยังเป็นหลักฐานเชิงประจักษ์ท่ี

รองรบัและแสดงถงึความมอียูจ่รงิของพระพทุธเจ้า

ในห้วงเวลาที่ผ่านมา

	 ความเชื่อเรื่องพระพุทธเจ้าในคัมภีร์พระ

ไตรปิฎกและอรรถกถาเป็นฐานข้อมลูในการเผยแผ่

พระพุทธศาสนาในล้านนา โดยพระสงฆ์ล้านนาได้

จัดระบบความเชื่อเร่ืองพระพุทธเจ้าอย่างเป็น

แบบแผนด้วยการแต่งวรรณกรรมพระพทุธศาสนา

เพื่อใช้เผยแผ่ในบริบททางสังคมวัฒนธรรมล้านนา 

	 2.	 ความเชื่อเรื่องพระพุทธเจ้าที่ปรากฏ

ในวรรณกรรมพระพุทธศาสนาล้านนา การรับรู้

ความเชื่อเรื่องพระพุทธเจ้าของชาวล้านนาในอดีต 

เป็นการรับรู้ผ่านการเผยแผ่อย่างไม่เป็นแบบแผน

จากกลุ่มพ่อค้าและผู้อพยพชาวอินเดียที่เข้ามามี

ความสัมพันธ์กับชาวล้านนา ภายหลังจึงได้รับรู้

อย่างเป็นแบบแผนจากการเผยแผ่ของพระสงฆ์ทีม่ี

กษัตรย์ิให้ความอปุถมัภ์นบัตัง้แต่สมยัพระนางจาม

เทวีน�ำพระสงฆ์ผู้รอบรู้พระไตรปิฎก 500 รูป มา

เผยแผ่ในอาณาจักรหริภุญชัย (ล�ำพูน) เมื่อ พ.ศ. 

1204 จากนั้นพระพุทธศาสนาแบบลังกาได้เผยแผ่

ซ�้ำในล้านนาอีก 2 ครั้ง คือ พ.ศ. 1912 พระญากือ

นาได้อาราธนาพระสุมนเถระจากเมืองสุโขทัยน�ำ

พระพุทธศาสนานิกายรามัญวงศ์หรือนิกายลังกา

วงศ์เก่าจากนครพัน (เมอืงเมาะตะมะ) มาเผยแผ่ใน

เมืองล�ำพูน-เชียงใหม่ และพ.ศ. 1973 รัชสมัย

พระเจ้าสามฝั่งแกน พระญาณคัมภีร์เถระพร้อม

คณะไปศึกษาพระพุทธศาสนาที่ลังกาแล้วน�ำคติ

และวัตรปฏิบัติแบบลังกามาเผยแผ่ในล้านนา  

เรียกว่า นิกายลังกาวงศ์ใหม่ 

	 ต่อมาพระสงฆ์ล้านนา สนใจศึกษาพระ

ไตรปิฎก อรรถกถา ตลอดจนถึงคัมภีร์ที่แต่งใน

ลังกาอย่างจริงจัง แล้วน�ำมาเป็นแบบอย่างในการ



40 Dhammathas Academic Journal Vol. 19 No. 4 (October - December 2019) 

แต่งวรรณกรรมพระพุทธศาสนาหลายเรื่องทั้ง

ภาษาบาลี แปลแบบนิสสัย และส�ำนวนโวหารล้าน

นา เช่น สัมภารวิบาก ชินกาลมาลีปกรณ์ ชินมหา

นิทาน ปฐมสมโพธิ มูลสาสนา ปัญญาสชาดก 

ต�ำนาน อานิสงส์ ค�ำสอน เป็นต้น 

	 ความเชื่อเรื่องพระพุทธเจ้าที่ปรากฏใน

วรรณกรรมพระพุทธศาสนาล้านนา มีลักษณะ

สอดคล้องกับคัมภีร์พระไตรปิฎกและอรรถกถา 

แต่มีเนื้อหาบางส่วนท่ีมีความแตกต่าง อีกท้ังยังใช้

ค�ำเรียกขานที่เป็นค�ำเฉพาะล้านนา ดังนี้

	 	 2.1	 การใช้ค�ำเรียกขานเฉพาะถิ่น

ล้านนา วรรณกรรมปัญญาสชาดกแบบแปลนิสสัย

และต�ำนานพระเจ ้าเลียบโลกส�ำนวนล้านนา 

ปรากฏการใช้ค�ำเรียกขานพระพุทธเจ้าที่เป็นค�ำ

เฉพาะถิ่นล้านนาว่า พระ และพระเจ้า ค�ำว่า พระ 

แผลงมาจากค�ำภาษาบาลีว่า วร เป็นค�ำคุณนาม 

แปลว่า ประเสรฐิ ยอดเยีย่ม ส่วนค�ำว่า เจ้า เป็นค�ำ

นาม แปลว่า เจ้านาย ผู้เป็นใหญ่ ผู้สืบเชื้อสายมา

จากกษัตรย์ิ (Rungruengsri, 2004 : 200) เมือ่รวม

กันเป็น พระเจ้า ใช้เรียกขานจ�ำเพาะพระพุทธเจ้า 

จึงเป็นค�ำแสดงถึงพุทธคุณว่า ทรงเป็นผู้ประเสริฐ 

ทรงเป็นผู้ยอดเยี่ยมในโลก ไม่มีใครเสมอเหมือน

และประเสริฐว่า สอดคล้องกับอรรถวิเคราะห์ใน

คัมภีร์ วิสุทธชนวิลาสินีว่า ชื่อว่าพระพุทธเจ้า 

เพราะอรรถว่าไม่เป็นสอง (Kh.Ap.A., (Thai) 

8/1/188) นอกจากนั้น การบ�ำเพ็ญบารมีของพระ

โพธิสัตว์ วรรณกรรมมูลสาสนา ส�ำนวนล้านนา  

ใช้ค�ำว่า สร้างสมพาร และพ�่ำเพ็งปารมีธัมม์ ค�ำว่า 

สมพาร แผลงมาจากค�ำภาษาบาลีว่า สมฺภาร 

แปลว่า การสะสม รวบรวม เครื่องเต็มพร้อมหรือ

เครื่องหนุน (Phra Udonnkhanathikan and 

Sarapadnuke, 2005 : 440) ส่วนค�ำว่า พ�่ำเพ็ง  

ในภาษาถิ่นล้านนาตรงกับค�ำว่า บ�ำเพ็ญ ทั้งค�ำว่า 

สร้างสมพาร และ พ�่ำเพ็ง มีความหมายเหมือนกัน

คือ การสร้างและสะสมบารมีให้เต็มเปี่ยมเพ่ือบ่ม

เพาะหรือเกื้อหนุนต่อการตรัสรู้เป็นพระพุทธเจ้า

	 	 2.2	 เน้ือหาท่ีมีความแตกต่างจาก

คัมภีร์พระไตรปิฎกและอรรถกถา

	 	 	 2.2.1		 ความเช่ือเรือ่งการบ�ำเพญ็ 

บารมีของพระโพธิสัตว์ วรรณกรรมสัมภารวิบาก

และชินกาลมาลีปกรณ์มีเนื้อหาระบุถึงการบ�ำเพ็ญ

บารมีของพระโพธิสัตว์ย้อนออกไปไกล ซ่ึงเป็น

เหตุการณ์นอกกาลพุทธภมู ิ(พาหรินทิาน) โดยระบุ

ถึงพระโพธิสัตว์เกิดแรงปรารถนาเป็นพระพุทธเจ้า

ในช่วงที่ยังไม่ได้พบ และไม่ได้ต้ังความปรารถนา

เฉพาะพระพักตร์ของพระพุทธเจ้าพระองค์ใด 

เนื้อหาในส่วนนี้แตกต่างจากคัมภีร์พุทธวงศ์และ

คัมภีร์มธุรัตถวิลาสินีที่กล่าวเฉพาะในช่วงที่พระ

โพธิสัตว์บังเกิดเป็นสุเมธดาบสแล้วได้รับพุทธ

พยากรณ์ครัง้แรกจากพระปังกรพทุธเจ้าเป็นต้นมา 

จนถงึสมยัพระกสัสปพุทธเจ้าเท่านัน้ ความแตกต่าง

นี้เกิดจากการน�ำเนื้อหามาจากคัมภีร์โสทัตตกีมหา

นิทานท่ีพระจูฬพุทธโฆสาจารย ์แต ่งในลังกา 

ประมาณพุทธศตวรรษที่ 18 (Na Bang Chang, 

1990 : 148) 

	 	 	 2.2.2		 ความ เชื่ อ เรื่ อ งกั ปที่

พระพุทธ เจ้าบังเกิด วรรณกรรมสัมภารวิบาก 

ระบุว่า ในอสุญญกัป (กัปที่ไม่ว่างจากผู ้มีคุณ) 

จกัเป็นกาลบงัเกดิของผูม้มีหทิธมิเหศกัดิ ์4 จ�ำพวก 

ได้แก่ พระพุทธเจ้า พระปัจเจกพุทธเจ้า พระพุทธ



41วารสารวิชาการธรรมทรรศน์ปีที่ 19 ฉบับที่ 4 (ตุลาคม - ธันวาคม 2562) 

สาวกหรือพระอัครสาวก และพระบรมจักรพัตราธิ

ราช (Bangkok Monastic Order, 2009) เนื้อหา

ในส่วนนี้ระบุแตกต่างจากคัมภีร์มธุรัตถวิลาสินีที่

ระบุว่าในอสุญญกัป ผู้มีคุณจักบังเกิด 3 จ�ำพวก 

ได้แก่ พระพทุธเจ้า พระปัจเจกพทุธเจ้าและพระเจ้า

จักรพรรดิ (Kh.Bv.A, (Thai) 9/2/466-467)  

โดยไม่ระบุถึงพระพุทธสาวกหรือพระอัครสาวก 

การท่ีคัมภีร์สมัภารวบิากระบุเช่นนี ้เพราะพระพทุธ

สาวกหรือพระอัครสาวกน้ัน เป็นผู้มีคุณท่ีเกิดจาก

การแสดงพระธรรมเทศนาของพระพุทธเจ้า แล้ว

บรรลุธรรมตาม จึงเป ็นสิ่งที่บังเกิดในกัปที่มี

พระพุทธเจ้าเท่านั้น 

	 	 	 2.2.3		 ความเช่ือเรื่องลักษณะ

ของพระโพธิสัตว์ในพระชาติสุดท้าย วรรณกรรม 

สัมภารวิบาก ชินมหานิทาน และปฐมสมโพธิ ระบุ

ถึงลักษณะของพระโพธิสัตว์ในพระชาติสุดท้าย 

ประกอบด้วยลักษณะมหาบุรุษ 32 มีความ

สอดคล้องกบัคมัภร์ีมหาปทานสูตรและลกัขณสตูร 

ส่วนอนุพยัญชนะ 80 ไม่ปรากฏในคัมภีร์พระ

ไตรปิฎก แต่ระบุในอรรถกถาคือคัมภีร์สุมังคล

วลิาสนิแีละคัมภร์ีปปัญจสูทน ีโดยไม่มีรายละเอียด

ว่าประกอบด้วยอะไรบ้าง นอกจากนั้นลักษณะรูป

มงคล 108 ที่ปรากฏใต้ฝ่าพระบาท ไม่ปรากฏใน

คัมภีร์พระไตรปิฎกและอรรถกถา แต่น�ำเนื้อหามา

จากคมัภร์ีทีแ่ต่งในลงักา 2 คมัภร์ี ได้แก่ คมัภร์ีสมนั

ตภัททิกะและคัมภีร์ชินาลังการฎีกา ซึ่งมีเนื้อหา

ส�ำคัญกล่าวถึงรายชื่อเครื่องหมายมงคล 108  

ซึ่งตรงกับรูปมงคลที่ปรากฏในรอยพระพุทธบาท 

ในประเทศไทย (Waldemar C. Sailer, 1993 : 

36-40) 

	 	 	 2.2.4		 ความเชือ่เรือ่งการบ�ำเพญ็ 

ทุกรกิริยาของพระพุทธเจ้า วรรณกรรมชินมหา

นิทานได้วิสัชนาการบ�ำเพ็ญทุกรกิริยาของพระสิท 

ธตัถโพธสัิตว์ทีใ่ช้เวลายาวนานถงึ 6 ปี ว่าเป็นเพราะ

วิบากกรรมที่พระองค์เคยสร้างไว้เมื่อสมัยพระ

กัสสปพุทธเจ้า (National Library, Fine Arts 

Department, 1987 : 84) เนือ้หาในส่วนนีไ้ม่ปรากฏ 

ในคัมภร์ีพระไตรปิฎกและอรรถกถา แต่เป็นทศันะ

ของผู้แต่งที่เพิ่มเติมทีหลัง ทั้งนี้เนื้อหาในส่วนนี้ยัง

ขัดแย้งกับคัมภีร์พุทธวงศ์ท่ีระบุว่า ในสมัยพระ

กัสสปพุทธเจ้า พระโพธิสัตว์ได้รับพยากรณ์จาก

พระกัสสปพุทธเจ้า ว่าจักได้ตรัสรู้เป็นพระโคตม

พุทธเจ้าในอนาคตกาล (Kh.Bv., (Thai) 33/553-

726) 

	 	 	 2.2.5 	 ความเชื่อในการบูชาส่ิง

ทีเ่ก่ียวข้องกบัพระพุทธเจ้า วรรณกรรมชนิกาลมาลี

ปกรณ์ระบุถึงการน�ำพระบริขารและรอยพระบาท

ไปประดิษฐานในเมืองต่างๆ ส�ำหรับเป็นที่สักการ

บูชา เนื้อหาในส่วนนี้ไม่ปรากฏในคัมภีร ์มหา

ปรินิพพานสูตร แต่ถูกแต่งเพิ่มเติมขึ้นในภายหลัง 

โ ดย เฉพาะ ในยุ คที่ มี ค ว ามนิ ยมสร ้ า ง รอย

พระพุทธบาทเป็นอุทิศเจดีย์และสร้างเจดีย์บรรจุ

พระบริขารเป็นบริโภคเจดีย์ ท�ำให้เจดีย์ท้ังสองมี

บทบาทรั กษาและสืบทอดความ เชื่ อ เรื่ อ ง

พระพุทธเจ้าหลังพุทธปรินิพพานให้คงอยู่สืบไป 

	 3.	 ความเชื่อเรื่องพระพุทธเจ้าในสังคม

วฒันธรรมล้านนา ก่อนทีพ่ระพทุธศาสนาและความ

เชือ่แบบพราหมณ์จะเผยแผ่เข้ามา สังคมวฒันธรรม

ล้านนามีความเชื่อดั้งเดิมเกี่ยวกับผี ขวัญ วิญญาณ 

ขึด (เสนียดจัญไร ความเป็นอัปมงคล) และเครื่อง 



42 Dhammathas Academic Journal Vol. 19 No. 4 (October - December 2019) 

รางป้องกนัผหีรอืวญิญาณร้าย เมือ่พระพทุธศาสนา

และความเช่ือแบบพราหมณ์เข้ามาเผยแผ่ในล้านนา 

ท�ำให้เกิดการผสมความเช่ือระหว่างกันและกัน 

จนกลายเป็นความเชือ่ทีม่ลีกัษณะเฉพาะถิน่ล้านนา 

	 ชาวล้านนามคีวามเชือ่เรือ่งพระพทุธเจ้าว่า 

พระองค์เป็นผู้มีบุญญาธิการที่ยิ่งใหญ่ ทรงอุบัติมา

เพือ่โปรดสตัว์โลกให้พ้นทกุข์ ทรงบ�ำเพญ็พทุธจริยา

และพุทธกิจเพื่อโปรดสัตว์โลก รวมทั้งชาวล้านนา

ด้วยการแสดงธรรม ปราบยักษ์ ปราบนาค ท�ำนาย

เหตุการณ์บ้านเมือง ประทับรอยพระพุทธบาท 

และประทานเส้นพระเกศาธาตุ ทรงมีพุทธานุภาพ

เหนือพลังอ�ำนาจลึกลับ นอกจากนั้นยังเชื่อว่า  

หลังพุทธปรินิพพาน พระพุทธเจ้ายังด�ำรงอยู่ด้วย

สภาวะที่เป็นวิญญาณศักดิ์สิทธิ์ 

	 การทีช่าวล้านนามคีวามเชือ่ต่อพระพทุธเจ้า 

ดังกล่าว เนื่องจากได้รับอิทธิพลจากความเชื่อเรื่อง

ผ ีขวญั และวญิญาณ ซึง่เป็นความเชือ่ดัง้เดมิท่ีหย่ัง

รากลึกอยู่ในสังคมวัฒนธรรมล้านนา แม้พระพุทธ

ศาสนาจะเผยแผ่เข้ามาจนเจริญรุ่งเรืองแล้วก็ตาม 

ความเชื่อเหล่าน้ีก็ยังไม่สูญไป แต่กลับส่งอิทธิพล 

ต่อความเช่ือเรื่องพระพุทธเจ้าท่ีปรินิพพานไปแล้ว

ให้ด�ำรงอยูใ่นสภาวะทีเ่ป็นวญิญาณศกัดิส์ทิธิ ์ยงัคง

บ�ำเพ็ญพุทธกิจโปรดสัตว์โลกอยู่ 

	 ครัน้เมือ่ความเชือ่เรือ่งพระพทุธเจ้าซึง่เป็น

ความเชื่อใหม่ได้เผยแผ่เข้ามาช่วงชิงพื้นท่ีทาง

วัฒนธรรมกับความเชื่อดั้งเดิมในล้านนา ท�ำให้เกิด

ปฏิสัมพันธ์ทางความเชื่อระหว่างกันและกัน 2 

ลักษณะ ได้แก่ 

	 1.	 ความสมัพนัธ์แบบววิฒันาการระหว่าง 

ความเชื่อใหม่กับความเชื่อเก่า โดยสะท้อนผ่าน

ต�ำนานท้องถิ่นเร่ืองย่าขวัญข้าวและต�ำนานปู่แสะ

ย่าแสะ วิวัฒนาการความสัมพันธ์มี 3 ระยะ คือ 

ระยะแรก ความสมัพนัธ์แบบขดัแย้งหรอืไม่ยอมรบั

ของความเชื่ อ ด้ั ง เ ดิมที่ มี ต ่ อความเชื่ อ เ ร่ือง

พระพุทธเจ้า ระยะที่ 2 ความสัมพันธ์แบบประน ี

ประนอมที่ต่างฝ่ายต่างยอมรับซ่ึงกันและกันและ

ระยะที ่3 ความสมัพนัธ์แบบผสม เมือ่ความขดัแย้ง

ถูกสลายจึงเกิดการผสมทางความคิดความเชื่อใน

รูปแบบประเพณีพิธีกรรม

	 2.	 ความสัมพันธ์แบบการจัดล�ำดับชั้น

อ�ำนาจศกัด์ิสิทธิ ์เมือ่ความเชือ่เร่ืองพระพุทธเจ้าได้

รับการยอมรับมากขึ้น จึงถูกยกให ้มีอ�ำนาจ

ศักดิ์สิทธิ์ เหนือความเชื่อดั้งเดิม ดังปรากฏใน

ต�ำนานต่างๆ ทีใ่ห้ภาพลกัษณ์ว่าพระพทุธเจ้าทรงมี

ชยัชนะเหนอือ�ำนาจของความเช่ือด้ังเดิม เช่น ยกัษ์ 

นาค ย่าขวัญข้าว เป็นต้น นอกจากนั้นการแบ่งชั้น

อ�ำนาจของ ผีเจ้านายหรือผีอารักษ์ในท้องถิ่น ได้

แบ่งออกเป็น 9 ชั้น ตามการสั่งสมบุญบารมีที่ได้

ประทับทรงแล้วช่วยเหลือมนุษย์ เชื่อว่าชั้นที่ 9 ซึ่ง

เป็นชั้นสูงสุดจะไม่ลงประทับทรงเพราะจะรอเป็น

พระอรหันต์ในยุคพระศรีอาริยเมตไตรย์ แต่ผีเจ้า

นายทกุล�ำดบัชัน้จะขึน้ต่ออ�ำนาจศักดิส์ทิธิส์งูสดุคอื

พระพุทธเจ้า (Ramitanont, 1984 : 38) 

	 เมื่อชาวล้านนารับรู้และมีความเชื่อเร่ือง

พระพุทธเจ้าแน่นแฟ้นมากขึ้น จึงสร้างสัญลักษณ์

แทนพระพุทธเจ้าเพื่อสักการบูชา ได้แก่ การสร้าง

พระธาต ุพระพทุธบาท และพระพทุธรปู โดยเฉพาะ

พระพุทธรูปนั้น ชาวล้านนาเชื่อว่า เป็นสิ่งมีชีวิต

และมีพลังอ�ำนาจศักด์ิสิทธิ์ เพราะมีการประกอบ

พิธีการสร้างและพิธีอบรมสมโภชอย่างพิถีพิถัน  



43วารสารวิชาการธรรมทรรศน์ปีที่ 19 ฉบับที่ 4 (ตุลาคม - ธันวาคม 2562) 

จงึมวีธิปีฏิบติัต่อพระพทุธรูปเสมอืนว่า ได้ถวายการ

อุปัฏฐากแก่พระพุทธเจ้าขณะท่ียังมีพระชนม์อยู ่

ประกอบด้วย การสร้างอาคารสถานที่ประดิษฐาน

พระพุทธรูป การล้างหน้า แปรงฟัน และเช็ดหน้า

พระพุทธรูป การถวายข้าวพระพุทธรูป การห่มผ้า

และเครือ่งกันหนาวแก่พระพุทธรปู การถวายเตยีง

นอนแก่พระพทุธรปู การถวายสิง่ของแก่พระพทุธรปู 

และการขอขมาพระพุทธรูป (สูมาแก้วทั้งสาม) 

นอกจากนั้นยังมีข้อห้ามเกี่ยวกับการปฏิบัติต่อ

พระพุทธรูปพร้อมกับพิธีกรรมท่ีขอพ่ึงพาอ�ำนาจ

ศักดิ์สิทธิ์ของพระพุทธรูปในการปกปักรักษาให้

อยู่เย็นเป็นสุข ด้วยเหตุท่ีเช่ือว่าพระพุทธเจ้ายัง

ด�ำรงอยูด้่วยสภาวะท่ีเป็นวญิญาณศกัดิส์ทิธิค์อยปก

ปักรกัษาหรอืคุม้ครองชาวล้านนาและบ้านเมอืงให้

อยูด่มีีสขุ ชาวล้านนาจงึเรียกขานพระพทุธเจ้าและ

พระพุทธรปูว่า พระเจ้า อนัเป็นพระนามท่ีแสดงถงึ

ความเป็นผู้ยิง่ใหญ่ มบีทบาทในการปกปักรกัษาให้

รอดพ้นจากพลังอ�ำนาจลึกลับ

	 การยึดโยงความเชื่อเรื่องพระพุทธเจ้าใน

วิถีชีวิตประจ�ำวัน เพื่อสร้างความรู้สึกอบอุ่นและ

ม่ันคงทางจิตใจ คือการจัดประเพณีพิธีกรรมทาง

พระพุทธศาสนาท่ีสัมพันธ์กับวิถีชีวิตและสภาพ

สังคม 2 ประเภท ได้แก่ ประเพณีพิธีกรรมในรอบ

ปี (ประเพณีพิธีกรรม 12 เดือน) และประเพณี

พิธีกรรมในโอกาสพิเศษ โดยประเพณีพิธีกรรม

เหล่านี้ มีคติมาจากพระสูตร พระวินัย หลักธรรม 

พุทธประวัติ ธรรมบท และต�ำนาน แต่มีความเชื่อ

ท้องถิ่นและความเชื่อแบบพราหมณ์ผสมอยู่อย่าง

แน่นแฟ้น ความเชือ่เรือ่งพระพทุธเจ้า มบีทบาทต่อ

สังคมวัฒนธรรมล้านนาท้ังระดับปัจเจกชนและ

ระดับสังคมในด้านการเป็นสิ่งยึดเหนี่ยวทางจิตใจ 

การขัดเกลาจิตใจและพฤติกรรม การสร้างสรรค์

ประเพณีพิธีกรรม การสร้างสรรค์ศิลปกรรมและ

การเมืองการปกครอง

	 การที่ความเชื่อเรื่องพระพุทธเจ้ามีความ

เคล่ือนไหวท่ีมีลักษณะสัมพันธ์ใกล้ชิดกับวิถีชีวิต

ของชาวล้านนาดังกล่าว จึงท�ำให้ชาวล้านนาเกิด

ความรู้สึกเคารพ ย�ำเกรง และเชื่อมั่นว่าพระพุทธ 

เจ้าไม่ได้เป็นบุคคลอื่นไกลและไม่ได้สูญไปไหน 

หากแต่อยู่ใกล้ชิดที่คอยสร้างความรู้สึกอบอุ่นใจ

เมื่อได้สักการบูชา มีความเชื่อมั่นในพุทธานุภาพที่

ปกปักรักษาให้อยู่เย็นเป็นสุข และมีจิตใจที่สุขสงบ

เมื่อได้ปฏิบัติตามพระธรรมค�ำสอนของพระองค์ 

5.  อภิปรายผลการวิจัย
	 การวิจัยนี้เป็นการศึกษาวิเคราะห์ความ

เชื่อเรื่องพระพุทธเจ้าในสังคมวัฒธรรมล้านนา  

อนัเป็นพระพทุธศาสนาเชิงปฏบิตัใินชวีติประจ�ำวัน 

ผลการศึกษาแสดงให้เห็นว่า แม้ชาวล้านนาจะ

นบัถอืพระพทุธศาสนาท่ีมคีวามเชือ่เรือ่งพระพทุธเจ้า 

เป็นแกนหลกัอย่างเป็นระบบ แต่ความเชือ่ด้ังเดิมท่ี

เคยเชือ่ถอื ได้แก่ ผ ีขวญั และวิญญาณ กย็งัด�ำรงอยู ่

อีกทั้ งยังท�ำให ้ความเชื่อเรื่องพระพุทธเจ ้าที่

ปรินิพพานไปแล้วให้มีลักษณะผสมสอดคล้องกับ

ความเชือ่ดัง้เดมิ โดยเชือ่ว่าพระพทุธเจ้ายงัด�ำรงอยู่

ในสภาวะทีเ่ป็นวิญญาณศกัด์ิสิทธ์ิ คอยปกปักรักษา

คุ ้มครองให้ชาวล ้านนาอยู ่ดีมีสุข ปราศจาก

ภยนัตรายจากพลงัอ�ำนาจลกึลบั และดลบนัดาลให้

สมปรารถนา สะท้อนให้เห็นว่า ปรากฏการณ์ทาง

ธรรมชาตทิีซ่บัซ้อนลกึลบัในสงัคมวัฒนธรรมล้านนา



44 Dhammathas Academic Journal Vol. 19 No. 4 (October - December 2019) 

ส่งผลต่อความรู้สึกทางจิตใจให้อ่อนไหว กลัว วิตก

กังวล และมีความต้องการความมั่นคงปลอดภัยใน

ชีวิต ความเชื่อดั้งเดิมไม่อาจตอบสนองความ

ต้องการทางจิตใจดังกล่าวได้ทั้งหมด จึงต้องพึ่งพา

อาศัยความเชื่อเรื่องพระพุทธเจ้าท่ีมีลักษณะคล้าย

กับความเชื่อดั้งเดิมมาเติมเต็มให้เกิดความรู้สึก

มั่นคงปลอดภัย สอดคล้องกับแนวคิดของ ขนิษฐา 

จิตชินะกุล (Chitchinakun, 2002) ท่ีกล่าวถึง

สาเหตุของความเชื่อว่า เมื่อมีสิ่งท่ีสอดคล้องกับ

ความรู้สึกด้ังเดิมท่ีเคยมีอยู่ ก็จะปลงใจเช่ือทันที  

อกีทัง้ความกลวัต่อภยัธรรมชาตแิละความต้องการ

ชีวิตความเป็นอยู่ที่ดีขึ้นเป็นสาเหตุส�ำคัญที่ก่อให้

เกิดความเชื่อ 

	 เมือ่ชาวล้านนามคีวามเชือ่เรือ่งพระพทุธเจ้า 

ทีส่อดคล้องกับความเชือ่ดัง้เดมิแล้ว จงึมปีฏิสัมพนัธ์

กับความเชื่อนั้นอย่างเป็นรูปธรรม ได้แก่ การสร้าง

พระพทุธรปูเป็นสิง่แทนพระพทุธเจ้า โดยประกอบ

พิธีกรรมการสร้างอย่างพิถีพิถัน เพื่อให้เกิดความ

ศักดิ์สิทธิ์ แล้วมีวัตรปฏิบัติต่อพระพุทธรูปเสมือน

ว่า พระพทุธเจ้ายงัมพีระชนม์อยู ่อนัเป็นสิง่สะท้อน

ถึงพลังของความเชื่อที่สามารถท�ำให้บุคคลที่มี

ความเชือ่อย่างแน่นแฟ้นแสดงปฏสิมัพนัธ์อย่างเป็น

รปูธรรม สอดคล้องกับแนวคดิ Saeng Channgam 

(1991) ทีก่ล่าวว่าเมือ่บคุคลมคีวามเชือ่ทีแ่น่นแฟ้น

จะแสดงปฏิสัมพันธ์ต่อสิ่งท่ีเชื่ออย่างไม่สงสัย 

แตกต่างจากคนทีม่คีวามรู้จะมลีกัษณะตรงกนัข้าม

คือไม่ค่อยอุทิศทุ่มเทต่อความเชื่อ 

	 ส่ิงส�ำคญัท่ีสะท้อนให้เหน็ถึงภาวะทางจติใจ

ของชาวล้านนาที่มีต่อความเชื่อเรื่องพระพุทธเจ้า 

คอืความสขุ ความสงบ และความเบกิบานทางจติใจ 

ทีไ่ด้ปฏบิติัตามค�ำส่ังสอนของพระองค์ เช่น การให้

ทาน รักษาศีล เจริญจิตภาวนา การปล่อยวาง การ

เชื่อมั่นในกฎแห่งกรรม เป็นต้น ซ่ึงเป็นสิ่งที่ความ

เชื่อด้ังเดิมไม่สามารถตอบสนองได้ สอดคล้องกับ

ทัศนะของ Chiraphon Pattaranupat (1985)  

ที่กล่าวว่า เมื่อบุคคลเชื่อสิ่งใดสิ่งหนึ่งย่อมเป็น 

เหตุจูงใจให้กระท�ำเพื่อตอบสนองความเชื่อนั้น 

เมื่อความเช่ือเปลี่ยน พฤติกรรมก็เปลี่ยนแปลง 

ไปด้วย  

	 ดังนั้น ความเชื่อเรื่องพระพุทธเจ้าที่มี

ลักษณะผสมกับความเชื่อด้ังเดิม จึงเป็นส่ิงที่

สามารถตอบสนองความต้องการทางจติใจของชาว

ล้านนาได้เป็นอย่างดี แม้จะมลัีกษณะแตกต่างจาก

คัมภีร์พระไตรปิฎกและคัมภีร์อื่นๆ ก็ตาม อันเป็น

ส่ิงสะท้อนให้เห็นถึงพลวัตของความเชื่อเร่ือง

พระพทุธเจ้าในสงัคมวฒันธรรมล้านนาทีย่งัมคีวาม

เคลื่อนไหวอยู่ในปัจจุบัน	

6.  ข้อเสนอแนะ
	 พระสงฆ์ล้านนาควรปรับกระบวนทัศน์

ใหม่ในการเผยแผ่พระพทุธศาสนาให้สอดคล้องกบั

สังคมสมัยใหม่ที่มุ่งแสวงหาเหตุผลนิยม โดยการ

เผยแผ่ในรูปแบบท่ีเหมาะสม หากเป็นกลุ่มที่ชอบ

การเผยแผ่แบบเหตผุลนยิม ควรให้ปัญญาควบคูก่บั

ศรัทธา ส่วนกลุ่มท่ียังยึดถือความเชื่อแบบเดิม  

ควรชักน�ำเข้าสู่การปฏิบัติเพ่ือให้เกิดปัญญาตาม

หลักไตรสิกขา 

	 ส่วนข้อเสนอแนะส�ำหรับการท�ำวิจัยครั้ง

ต ่อไป ควรศึกษาเปรียบเทียบความเชื่อเรื่อง

พระพุทธเจ้าที่ปรากฏในสังคมและวัฒนธรรมของ



45วารสารวิชาการธรรมทรรศน์ปีที่ 19 ฉบับที่ 4 (ตุลาคม - ธันวาคม 2562) 

ชาวพุทธเถรวาทกับมหายาน ควรศึกษาอัตลักษณ์
พระพุทธศาสนาเชิงปฏิบัติในกลุ่มชาติพันธุ์ไทและ

ควรศึกษาความเชื่อเรื่องการสิ้นสุดอายุพระพุทธ

ศาสนา 5,000 ปี

References 

Bangkok Monastic Order. (2009). Sambharavipaka. 5th Edition. Bangkok : Thana Press. 

Channgam, S. (1991). Theology. 2nd edition. Bangkok : Thai Wattana Panich.

Chitchinakun, K. (2002). Folklore. Bangkok : Odean Store Co., Ltd. 

Krom Phraya Damrong Rajanubhab. (1970). Legend of the Buddha Pagoda. Bangkok : 

Silapa Bannakan Printing House. 

Likitanon, L. (1991). Theravada Buddhist Literatures. Chiang Mai : Department of Thai 

Language Faculty of Humanities Chiang Mai University. 

Mahachulalongkornrajavidyalaya. (1996). Thai Tipitaka Mahachulalongkornrajavidyalaya 

Edition. Bangkok : Mahachulalongkornrajavidyalaya Press.

Na Bangchang, S. (1990). The Evolution of Pali literature in the Suttatapitaka written in 

Thailand. Bangkok : Chulalongkorn University Printing.

National Library, Fine Arts Department. (1987). Jina Maha Nidana Book II Thai Version. 

Bangkok : Saha Pracha Phanich. 

Pattaranupat, C. (1985). Status of Education on the Beliefs of Thai People. Bangkok : Thai 

Studies Project Chulalongkorn University.

Phra Bhramgunabhorn (P.A. Payutto). (2010). Dictionary of Buddhism. Bangkok : Mahachulalong 

kornrajavidayalaya Press. 

Phra Udonnkhanathikan (Chawin Srakam) and Sarapadnuke, C. (2005). Pali-Thai Dictionary 

for Students. 5th edition. Bangkok : Dharmasarn Company Limited.

Promlert, S. (2009). Tipitaka Studies. Bangkok : Thai Rai Wan Printing.

Ramitanont, C. (1984). Phee Chao Nai: Spirits of the Lords. Chiang Mai : Ming Muang Printing House. 

Rungruengsri, U. (2004). Lanna-Thai Dictionary Mae Fah Luang edition. Chiang Mai:  

Department of Thai Language Faculty of Humanities Chiang Mai University.

Waldemar, C. Sailer. (1993). The World of the Buddha Footprint in The Nature of the Buddha’s 

Footprint and the Buddha Footprint in Thailand. Jarunee Incherdchai (Editor). 

Bangkok : Prescale Printing House.



  


