
  

วิจารณ์หนังสือ : Book Review
นิติศาสตร์แนวพุทธ*

Buddhist Law

 

พระมหาน�ำเกียรติ วิสุทฺโธ (ทองทวี), พระมหามิตร ฐิตปญโญ (วันยาว)1 และวิเชียร แสนมี2 

Phramaha Namkriat Visutdho (Thongtawee), Phramaha Mit Thitapanyo (Wanyao) and Wichain Sanmee 
 มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาเขตขอนแก่น1 

มหาวิทยาลัยขอนแก่น2 

Mahachulalongkornrajavidyalaya University, Khon Kaen Campus, Thailand 
Khon Kaen University, Thailand 

Corresponding Author, E-mail: mahanoy13@hotmail.com

* ได้รับบทความ: 27 มีนาคม 2562; แก้ไขบทความ: 22 มีนาคม 2563; ตอบรับตีพิมพ์: 22 มิถุนายน 2563    

	     Received: March 27, 2019; Revised: March 22, 2020; Accepted: June 22, 2020 

ผู้เขียน: พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต)   

Author: Phra Prom Kunaporn (P.A. Payutto) 

1.  บทน�ำ
	 หนงัสอืเรือ่ง นติศิาสตร์แนวพทุธ พมิพ์ครัง้

แรกโดยสถาบันกฎหมายอาญาส�ำนักงานอัยการ

สงูสดุในเดอืนธนัวาคม 2539 เป็นทีรู่จ้กักนัดทีัว่ไป

ในนามปากกา “ป.อ. ปยุตฺโต” ขณะที่แต่งหนังสือ

เร่ือง นิติศาสตร์แนวพทุธ ได้น�ำความส�ำคญัเกีย่วกบั

เครื่องมือส�ำหรับควบคุมความประพฤติทางกาย

วาจาของคนในสงัคมให้เรยีบร้อยดงีามเป็นแบบแผน

อันหนึ่งอันเดียวกันอยู ่ร ่วมกันด้วยความสุขไม่

กระทบกระท่ังซึ่งกันและกันให้ห่างไกลจากความ

ช่ัวทั้งหลายการอยู ่รวมกันเป็นหมู ่เหล่าถ้าขาด

ระเบียบวินัยต่างคนต่างท�ำตามอ�ำเภอใจความขัด

แย้งก็จะเกิดขึ้นไม่มีความสงบสุขการงานท่ีท�ำก็จะ

เสียผลประโยชน์

	 ส�ำหรับหนังสือเล่มนี้ มีเนื้อหาที่ผู้เขียนได้

น�ำเสนอแนวคดิเกีย่วกบันติศิาสตร์แนวพทุธภายใน

เล่มเป็นหนังสือที่สนใจที่ชาวพุทธทุกคนควรอ่าน

และศึกษาให้เข้าใจ ดังนั้น ผู ้วิจารณ์จึงมีความ

ประสงค์ทีเ่ลอืกวจิารณ์หนงัสอืเรือ่งนี ้เพือ่ศกึษามมุ

มองของผู้เขยีน ในหนงัสือเร่ือง นติิศาสตร์แนวพุทธ 

ซึ่งเป็นผลงานที่ผู้เขียนได้ปาฐกถาพิเศษส�ำนักงาน

อัยการสูงสุดเมื่อวันที่ 28 มีนาคม 2539 (Phra 

Prom Kunaporn (P.A. Payutto), 2007) มุ่งให้

เข้าใจง่าย และเพื่อวิจารณ์เนื้อหาสาระ ให้เห็นถึง

คุณค่าของหนังสือในด้านต่างๆ ทั้งด้านโครงสร้าง 

และการอธิบายเนื้อหาสาระของหนังสือส�ำหรับ 



216 Dhammathas Academic Journal Vol. 20 No. 2 (April - June 2020) 

ผู้อ่านใช้เป็นคู่มือแห่งการด�ำเนินชีวิตและน�ำมา

ประยุกต์ใช้ ในการด�ำเนินชีวิตในปัจจุบันนี้ 

2.  โครงสร้างและเนื้อหาของหนังสือ
	 พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต) ท่าน

ได้น�ำเสนอแนวคิดเกี่ยวกับเรื่อง นิติศาสตร์แนว

พุทธ โดยแบ่ง เป็น 3 หัวข้อ ได้แก่ 1) หลักการ 

พื้นฐาน 2) หลักแห่งปฏิบัติการ และ 3) บทส่งท้าย 

มองอดีตถึงปัจจุบันเพื่อสร้างสรรค์อนาคต ส�ำหรับ

หนงัสอืเล่มนีม้กีารเรยีงหวัข้อทีน่่าสนใจ ซึง่เป็นการ

เรยีงหัวข้อให้เห็นถงึความส�ำคญัของแต่ละขัน้ตอน

ในการที่สามารถน�ำไปปฏิบัติจริง	

3.  เนื้อหาการวิจารณ์
	 1.	 หลกัการพืน้ฐาน พระพรหมคณุาภรณ์ 

(ป. อ. ปยุตฺโต) ได้อธิบายน�ำเสนอเรื่อง นิติศาสตร์ 

โดยเริ่มจากความเป็นมาของค�ำว่า นิติศาสตร์  

แปลว่า วิชากฎหมายแต่ที่จริงค�ำนี้มาจากภาษา

สันสกฤต ซึ่งเป็นภาษาของประเทศอินเดียท่ีมี

อารยธรรมเก่าแก่แต่โบราณนิติศาสตร์เป็นถ้อยค�ำ

ทางวิชาการของประเทศอินเดีย ซึ่งสมัยก่อนเรียก

ว่าชมพูทวีปถ้าดูตามศัพท์นิติศาสตร์ตามความ

หมายที่ใช้ในประเทศอินเดีย จะเป็นวิชาทางด้าน 

politics คือ วิชาด้านรัฐศาสตร์รวมเรียกว่า 

ธรรมศาสตร์ เป็นวิชาที่ว่าด้วยหลักการและข้อ

ปฏิบตัต่ิางๆ เริม่ตัง้แต่การเป็นอยูใ่นชวีติประจ�ำวนั

แนวทางความประพฤติขนบธรรมเนียมประเพณี

และกฎเกณฑ์ต่างๆ ในทางสังคมซึ่งเป็นสิ่งที่แนบ

สนิทอยู่กับศาสนาหรือพูดง่ายๆ ว่า มาจากข้อ

ก�ำหนดในศาสนาพราหมณ์ ส่วนนิติศาสตร์ตาม

ความหมายทางวิชาการของชมพูทวีปหมายถึง 

วิชาการเมืองการปกครองหรือการจัดกิจการ 

บ้านเมือง เริ่มแต่เรื่องอ�ำนาจหน้าที่และคุณสมบัติ

ของราชาคือ ผู ้ปกครอง การแต่งตั้งอ�ำมาตย ์

ข้าราชการ การจัดการบ้านเมืองให้อุดมสมบูรณ์ 

การทูต การสงคราม ยทุธศาสตร์ และกลยทุธ์ต่างๆ 

การสงบศึก และสันติภาพ ฯลฯ ซึ่งเป็นหลักเกณฑ์

กฎกติกาและค�ำแนะน�ำสั่งสอนแก่ผู ้ท�ำหน้าท่ี

ปกครองบ ้านเมืองตรงกับที่ ไทยเราเรียกว ่า 

รัฐศาสตร์ นิติศาสตร์ ตามความหมายนี้คัมภีร์ของ

พราหมณ์เช่นมหาภารตะก็บอกว่า เป็นศาสตร์ที่

พระพรหมเป็นเจ้าต�ำรับ 

	 ดงันัน้ จงึมต้ีนก�ำเนดิมาพระพรหมคณุาภรณ์ 

(ป. อ. ปยตุโฺต) ยงัอธบิายเพิม่เตมิอกีว่า ในทางพทุธ

ศาสนาก็มีค�ำว่า “นิติศาสตร์” เหมือนกันแต่ภาษา

บาลีใช้ค�ำว่านีติสัตถะแปลว่า คัมภีร์ว่าด้วยนีติ 

ได้แก่ ขตัตยิธรรมดังกล่าวแล้วข้างต้น แต่นตีใินทาง

พุทธศาสนาใช้น้อยอย่างยิ่งและความหมายไม่ได้

โยงกับพระผู้เป็นเจ้าแต่อย่างใดทั้งสิ้นในทางพุทธ

ศาสนา “นติี” อาจใช้ในความหมายกว้างๆ หมายถึง 

แนวทางหรือแบบแผนความประพฤติทั่วๆ ไปหรือ

ระบอบการด�ำเนินชีวิตที่ดีงาม (Phra Phrom 

Kunaporn (Prayut Payutto), 2007 : 2) ซึ่งมี

ความสอดคล้องกับ (Buddhadasa Phikkhu, 

2003 : 22-23) นิติศาสตร์แนวพุทธเป็นการน�ำ

เสนอแนวคดิเกีย่วกบักฎหมายทีดี่และการปกครอง

ทีด่ ีโดยใช้อาชญาหรอืกฎหมายมาบงัคบัใช้ให้น้อย

ที่สุด ถ้าเป็นพระพุทธเจ้าก็ไม่ต้องใช้เลยพระองค ์

จึงมีคุณสมบัติพิเศษท่ีฝึกคนโดยไม่ต้องใช้อาชญา 

และที่จริงนั้นกฎหมายเองก็เป็นเครื่องมือฝึกคนมี



217วารสารวิชาการธรรมทรรศน์ปีที่ 20 ฉบับที่ 2 (เมษายน - มิถุนายน 2563)  

จติส�ำนกึและเป็นข้อฝึกตนไม่ใช่ข้อบงัคบัและท�ำให้

ดียิ่งขึ้นไปอีก จนกระทั่งว่ากฎหมายเป็นเพียง

เครื่องหมายรู้ร่วมกันในข้อสมมติของสังคมเท่าน้ัน 

ซึ่งทุกสิ่งทุกอย่างตามธรรมชาติทั้งที่เป็นรูปธรรม

และนามธรรม ทั้งที่มีชีวิตและไม่มีชีวิต ค�ำว่าธรรม

มีความหมายเป็น 4 ความหมาย คือ 1) ธรรม คือ 

ธรรมชาติ ตามหลักของพระพุทธศาสนาไม่มีอะไร

ท่ีไม่ใช่ธรรมชาติก้อน ดิน ก้อนหิน กรวดทราย 

อะไรก็ตามที่มันเป็นธรรมชาติ สูงขึ้นมาถึงสิ่งที่มี

ชีวิตสูงสุดมันก็คือธรรมชาติ ที่เป็นผลของการ

ปฏบิตั ิหรอือยูต่ามธรรมชาติท่ีเรียกว่าพระนิพพาน 

ก็ยังเป็นธรรมชาติ 2) ธรรม ในความหมายที่เป็น

กฎของธรรมชาติ คือ สิ่งที่บังคับธรรมชาติให้เป็น

ไปตามกฎนั้น ตัวธรรมชาติ คือ สภาวะธรรมทั้ง

หลาย กฎของธรรมชาตนิัน้ คอืสิง่ทีบั่งคบัธรรมชาติ

ให้เป็นไป ถ้าสิ่งที่บังคับได้ก็เป็นไปตามที่บังคับ 

ทีบ่งัคบัไม่ได้กย็นือยู ่ส�ำหรบัต้านทานกฎธรรมชาติ 

3) ธรรม ในความหมายที่เป็นหน้าที่ตามกฎของ

ธรรมชาต ิคือ ความทีมั่นต้องกระท�ำและไม่กระท�ำ

ไม่ได้ ในท่ีนีห้น้าท่ีคอื สิง่ท่ีหลกีเลีย่งไม่ได้ นบัตัง้แต่

การหากิน จนถงึเรือ่งจติใจ 4) ในความหมายทีเ่ป็น

ผลที่เกิดข้ึนด้วยการปฏิบัติหน้าที่ ตามกฎของ

ธรรมชาติ (ปฏิเวธธรรม) ซึ่งถือเป็นหลักตายตัวว่า 

ผลจะเกิดขึ้นตรงตามกฎของธรรมชาติเสมอไป 

ไม่มีใครแก้ไขได้ เช่นจะแก้ไขให้ผลของการท�ำด ี

ออกมาเป็นความชัว่ ให้ผลของการท�ำความชัว่ออก

มาเป็นความดี อย่างนี้ไม่สามารถแก้ไขได้

	 ในทัศนะของผู้วิจารณ์เห็นว่า ถ้าเรามอง

ในมมุของกฎหมายเป็นถือว่าเป็นเครือ่งบังคบัถือได้

ว่าเป็นเรื่องขัดต่อความรู ้สึกของบุคคลที่มีต ่อ

กฎหมายในระดับท่ีพอรับกนัได้หากสังคมใดมคีนท่ี

เตม็ไปด้วยความรูส้กึว่า กฎเกณฑ์กตกิาทัง้หลายใน

สังคมเป็นเครื่องบังคับกฎหมายหรือสังคมนั้นก็จะ

ไม่ยั่งยืนในขณะเดียวกันก็มีมุมมองอีกด้านหนึ่งว่า 

กฎหมายเป็นเครื่องฝึกตน เป็นท่าทีแบบพระพุทธ

ศาสนาที่มองว่ากฎเกณฑ์กติกาที่สร้างขึ้นมามีจุด

ประสงค์เพ่ือสร้างสภาพเอื้อต่อสังคมท่ีจะเปิด

โอกาสให้มนษุย์พฒันาความสามารถทีจ่ะมชีวีติทีด่งีาม

	 2.	 หลกัแห่งปฏบิตักิารพระพรหมคณุาภรณ์ 

(ป. อ. ปยตุโฺต) ได้น�ำเสนอการน�ำหลกัพืน้ฐานไปเป็น

แนวทางแห่งการปฏิบัตินั้น ผู้เขียนมีการน�ำเสนอ

แนวคิดที่เชื่อว่ากฎหมายแม้จะมีความส�ำคัญแต่ก็

ไม่เพียงพอและไม่เป็นหลักประกันว่าจะท�ำให้ชีวิต

ดีงามและสังคมมีสันติสุขได้โดยเฉพาะในสังคม

ประชาธิปไตยที่มีและยอมรับความแตกต่างหลาก

หลายของประชาชนคนจะต้องมีความเป็นอันหนึ่ง

อนัเดียวกนัโดยหลักการพ้ืนฐานและจิตใจทีเ่ข้ากนั

ได้เช่นไม่แบ่งแยกรังเกียจเดียดฉันท์กันด้วยเรื่อง

ชนชั้นผิวพรรณเชื้อชาติและลัทธิศาสนามีความ

เสมอภาคไม่เอารัดเอาเปรียบกันเป็นต้นสังคม 

จึงจะมีความมั่นคงยั่งยืนอยู ่ได้ (Phra Phrom  

Kunaporn (Prayut Payutto), 2007 : 72) 

โดยต้องอาศัยหลักพระพุทธศาสนาที่เป็นเครื่อง

สนับสนุนให้เกิดความสามัคคีในชุมชน เช่น หลัก

สาราณยีธรรม 6 ประการ ได้แก่ 1) เมตตากายกรรม 

จะท�ำอะไรก็ท�ำต่อกันด้วยเมตตาใจรักหวังดี 2) 

เมตตาวจีกรรม จะพูดอะไรก็พูดต่อกันด้วยเมตตา

พูดด้วยใจรัก 3) เมตตามโนกรรม จะคิดอะไรก็คิด

ต่อกนัด้วยเมตตาคดิในทางทีจ่ะแก้ไขปัญหาในทาง

สมคัรสมานประสานส่งเสรมิ 4) สาธารณโภคติาได้



218 Dhammathas Academic Journal Vol. 20 No. 2 (April - June 2020) 

มาแบ่งกันกินใช้เร่ืองการแบ่งปันลาภและเอื้อเฟื้อ

กันรวมถึงเร่ืองการจัดสรรผลประโยชน์จึงเป็นข้อ

ส�ำคญัอย่างหนึง่ในหลกัการอยูร่่วมกนั 5) สลีสามัญ

ญตา ตัง้อยูใ่นหลกัความประพฤติเสมอกนัคล้ายกบั

ที่พูดว่ามีความเสมอภาคกันต่อหน้ากฎหมายแล้ว

เสมอกนัทัง้หมด และ 6) ทฏิฐิสามญัญตา เสมอกนั

โดยทิฐิหมายความว่า ยึดถือหลักการพื้นฐาน 

และอุดมการณ์ของสังคมร่วมกัน (Phra Phrom 

Kunaporn (Prayut Payutto), 2007 : 74) ใน

ขณะเดียวกันท่านพุทธทาสภิกขุ (Buddhadasa 

Bhikkhu, 2006 : 23) ได้อธิบายว่า วินัยเป็นพุทธ

บัญญัติเก่ียวกับระเบียบปฏิบัติขนบธรรมเนียม

ประเพณีวิถีชีวิตและเป็นเครื่องมือในการจัด

ระเบียบความประพฤติความเป็นอยู ่ในการวิธี

ด�ำเนินชีวิตของของบรรพชิตและคฤหัสถ์ในสังคม 

ความหมายของวินัยของชาวพุทธจึงมีอยู่ 2 อย่าง

คอื 1) การฝึกให้มคีวามประพฤตแิละความเป็นอยู่

เป็นระเบยีบแบบแผนหรอืการบงัคบัควบคมุตนให้

อยู ่ในระเบียบแบบแผนรวมทั้งการใช้ระเบียบ

แบบแผนต่างๆ เป็นเครือ่งจดัระเบียบความประพฤติ

ความเป็นอยู่ของคนและกิจกรรมของหมู่ชน และ 

2) ระเบยีบแบบแผนกฎเกณฑ์ข้อบงัคบัต่างๆ ทีว่าง

ลงไว้เป็นหลักหรือเป็นมาตรฐานส�ำหรับใช้ฝึกคน

หรือใช้บังคับควบคุมตนตลอดจนเป็นเครื่องจัด

ระเบียบความประพฤติความเป็นอยู่ของคนและ

กจิการของหมูช่นให้เรียบร้อยดงีามวินัยเป็นค�ำรวม

ของค�ำว่า ธรรมะ หรอื ธมัมะ มคีวามหมายว่า ประกอบ

อยูด้่วยหรอืเป็นระบบกฎระเบียบตามหลกัพระศาสนา

	 ในประเด็นนี้ ผู้วิจารณ์มองว่าคนควรที่จะ

มองว่ากฎเกณฑ์กตกิาเป็นเครือ่งฝึกตน เพือ่พฒันา

ตนเสียมาก ไม่ควรที่จะมองในภาพลบอย่างเดียว

ควรมองภาพบกด้วย ทั้งนี้ยังมีข้อที่ควรเรียนรู้ที่จะ

เอามาปฏบิติัด้วยจิตใจท่ีรู้สึกว่าจะฝึกตัวเองเพือ่ก่อ

ให้เกิดผลอันดีงามอันจะยังประโยชน์ต่อตัวผู้คน 

ผูป้ฏบิติัเองและสงัคมโดยส่วนรวมต่อไปอกีมมุมอง

หนึง่ควรมองว่ากฎหมายเป็นเพียงข้อควรและระวงั

รู้ร่วมกนั เป็นแนวทางทีสั่งคมควรมกีารพัฒนาทาง

จติใจและปัญญาในขัน้สงูกฎเกณฑ์กติกาของสงัคม

นัน้ มนษุย์สร้างขึน้ด้วยหลกัการและเหตุผลเพ่ือจะ

ให้อยู่ร่วมกันด้วยดี และจะได้มีสภาพเอื้อต่อการ

พัฒนาชีวิตที่ดีงามอย่างที่เราต้องการและอย่างที่

มันควรจะเป็น

	 3.	 บทส่งท้าย มองอดีตถึงปัจจุบันเพ่ือ

สร้างสรรค์อนาคต พระพรหมคณุาภรณ์ (ป. อ. ปยตุโฺต) 

ได้น�ำเสนอแนวคิดที่เชื่อว่า สังคมควรมีการจัดการ

โดยมีเป้าหมายแห่งการพัฒนาคนทางนิติบัญญัติ 

ควรจะเกือ้กูลกคื็อช่วยให้กฎหมายคณะสงฆ์เป็นไป

ตามหลกัการของพระพทุธศาสนาหมายความว่าท�ำ

อย่างไร จะให้พระราชบัญญัติคณะสงฆ์และข้อ

บัญญัติต ่างๆ เป็นสิกขาบทตามหลักการของ

พระพุทธศาสนา ซึ่งจะเป็นตัวเสริมสร้างสภาพ

แวดล้อมระบบความสัมพันธ์และระบบสถาบันที่

เกือ้หนนุให้บคุคลทีเ่ข้ามาบวชแล้วได้รบัการศกึษา

ท่ีเรียกว่าไตรสิกขาคือวินัยเป็นเร่ืองของการศึกษา 

โดยการศึกษาและเพื่อการศึกษาที่จะเกื้อหนุนให้

มนษุย์พฒันาตนขึน้ไปสูค่วามมชีวีติทีดี่งาม และให้

ขยายหลกัการนีอ้อกไปสูส่งัคมให้กว้างขวางถ้าเหน็

ด ้ วยกับหลักการของพระพุทธศาสนาตาม

นิติศาสตร์แนวพุทธกฎหมายจะต้องมีแนวโน้มใน

การท่ีจะสร้างระบบสังคมจัดสรรสภาพแวดล้อม 



219วารสารวิชาการธรรมทรรศน์ปีที่ 20 ฉบับที่ 2 (เมษายน - มิถุนายน 2563)  

และวางรูประบบความสัมพันธ์ในการอยู่ร่วมกัน

ของมนุษย์ในทางที่จะเกื้อหนุนการพัฒนาคุณภาพ

ชีวิตของมนุษย์ให้มนุษย์เข้าถึงจุดหมายของชีวิตที่

ดีงามย่ิงขึ้นไป เมื่อมีการพัฒนาด้านจิตใจและ

ปัญญาภายในตัวคนท�ำให้คนมีความสามารถ

ภายในที่จะควบคุมและน�ำพฤติกรรมของตนไปใน

ทางทีถ่กูต้องดงีาม สงัคมจะต้องการกฎหมายเพยีง

เพื่อมาช่วยจัดสรรสภาพแวดล้อมโอกาสและ

บรรยากาศทีจ่ะอดุหนนุความมัน่คงแห่งพฤตกิรรม

ที่ถูกต้องดีงามนั้น แต่ถ้าจิตใจและปัญญาไม่ได้รับ

การพฒันาคนไม่มคีวามสามารถภายในท่ีจะควบคมุ

และน�ำทางพฤติกรรมของตนให้ถูกต้องก็จะต้อง

เพิม่มาตรการควบคมุจากภายนอก ด้วยการบัญญตัิ

กฎหมายมาบังคับควบคุมคนมากขึ้นๆ พร้อมทั้ง

ลงโทษหนักหนารุนแรงขึ้นๆ จนในที่สุดกฎหมายก็

จะหมดความหมายสังคมก็จะเสื่อมสลายและชีวิต

ก็จะไม่อาจบรรลุจุดหมายแห่งประโยชน์สุขและ

อิสรภาพที่แท้จริง (Bunthiriwiwat, 2000)

	 อย่างไรก็ตาม ด้วยปัญญาท่ีเช่ือมโยงกฎ

สมมตขิองมนษุย์เข้ากบักฎแท้ของธรรมชาตไิด้และ

จัดวางกฎหมายท่ีเป็นกฎสมมติของมนุษย์ให้เป็น

เครื่องเก้ือหนุนผลท่ีมุ ่งหมายแท้จริง ตามกฎ

ธรรมชาติให้กฎหมายและการปกครองเป็นเครื่อง

รองรับและเชิดชูธรรมตั้งอยู่บนฐานแห่งธรรมและ

มีจุดหมาย เพื่อธรรมพร้อมทั้งจัดตั้งวางระบบ

แบบแผนทีเ่อ้ือโอกาสให้คนพฒันาตนให้สามารถได้

รับประโยชน์สูงสุดจากความจริงแท้คือ ธรรมนั้น

ด้วยปรีชาญาณ และปฏิบัติการเช่นนี้ นิติศาสตร์ก็

จะช่วยชีวิตมนุษย์ช่วยสังคมและช่วยโลกได้ (Phra 

Phrom Kunaporn (Prayut Payutto), 2007 : 

132) ในขณะเดียวกัน นิติศาสตร์แนวพุทธเป็น

แนวคิดเป็นความสัมพันธ์ระหว่างธรรมะกับวินัย  

ซึ่งอาจกล่าวได้ว่ามันเป็นหน้าที่หรือไม่ ก็เป็นการ

ปฏิบัติธรรม ที่ว่าอย่างก็เพราะว่ามันเป็นหน้าที่ที่

จะต้องปฏิบัติเพ่ือให้ถูกต้องตามหลักธรรมชาติที่

ควรท�ำ  ควรมองไปที่กฎของธรรมชาติว่า ทั้งคน 

ทั้งสัตว์นั้นมันคือ ธรรม ในความหมายนี้หมายเอา

ตัวธรรมชาติ เมื่อเป็นตัวธรรมชาติ มันก็หนีกฎ

ธรรมชาติไม่พ้น เป็นการจัดระบบการจัดการ 

หรือการกระท�ำเพื่อคนจ�ำนวนมากจะอยู่กันโดย

ปราศจากปัญหาโดยไม่ต้องใช้อาชญา (Buddhadasa 

Bhikkhu, 2006 : 141)

	 ในทัศนะของผู้วิจารณ์เห็นว่าท่านเจ้าคุณ

ได้แสดงความเห็นไว้อย่างน่าสนใจ ท่านมองว่า

แนวทางในการบญัญตักิฎหมายในสงัคมมนษุย์ม ี2 

แนวทาง คือประการแรกในระบบสังคมที่มีการ

ปกครองเป็นจดุหมายในตวั ประการทีส่องในระบบ

สังคมที่ถือคติว่าการปกครองเป็นการสร้างสังคมท่ี

ดีขึ้นมาเพ่ือเป็นสภาพที่เอื้อให้มนุษย์ได้พัฒนาตน

เข้าสู่ชีวิตท่ีดีงามการบัญญัติกฎหมายก็จะเน้นการ

ศึกษาเน้นการสร้างและส่งเสริมคนดีมากกว่าการ

พยายามก�ำจัดคนชัว่ อย่างไรก็ตาม การทีท่่านอย่าง

นี้ก็คงเป็นเพราะว่าการปกครองเป็นการสร้างให้

สังคมสงบเรียบร้อยในประเด็นนี้ท่านคงจะมองไป

ท่ีการปกครองเป็นการใช้อ�ำนาจกฎหมายจึงถือให้

เป ็นข ้อบังคับและควบคุม การปกครองและ

กฎหมายจงึต้องท�ำหน้าทีท่ัง้สองด้านพร้อมๆ กนัไป 

คือทั้งส่งเสริมคนดี และก�ำราบคนร้ายแต่ท้ังนี้ทั้ง

นั้นต้องมีจุดเน้นท่ีการสร้างและส่งเสริมคนดีเป็น

ส�ำคญัเพราะวถิทีางนี ้เป็นแนวทางทีส่ร้างสรรค์เป็น



220 Dhammathas Academic Journal Vol. 20 No. 2 (April - June 2020) 

แนวทางที่มุ่งพัฒนาสังคมให้ก้าวหน้าไปสู่ความดี

งามยิ่งๆ ขึ้นไป

4.  สรุป
	 จุดเด่น: หนังสือเรื่อง นิติศาสตร์แนวพุทธ 

ของพระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต)ที่รจนาจึง

เป็นงานเขยีนทีค่่อยเสนอแนวคดิในการใช้กฎหมาย

และการอยู ่ร ่วมกันกับธรรมชาติที่ต ้องมีความ

เอ้ือเฟื ้อและเหมาะสม ส�ำหรับยังน�ำเสนอการ

ปกครองมนุษย์ท่ีจะได้ดท่ีีสดุในทุกสงัคมนัน้ จะต้อง

มีวินัยหรือกฎหมายที่มีพื้นฐานบทบัญญัติทาง

ศาสนาเป็นเครื่องควบคุมหรือจัดระเบียบสังคมให้

อยู่รวมกันอย่างสันติสุข ทั้งนี้เนื่องจากข้อบัญญัติ

ทางศาสนาเป็นหลักปฏิบัติในฐานะเป็นรากฐาน

ของการจดัระเบยีบสงัคมให้เป็นระบบเป็นรากฐาน

ของกฎหมายของแต่ละสังคมในพระพุทธศาสนา

วินัย จึงอาจกล่าวได้เป็นศีลขั้นพื้นฐานส�ำหรับทุก

คนเพื่อไต่เต้าไปหาความดีงามสูงสุดในพระพุทธ

ศาสนาดังน้ันแนวคิดของนิติศาสตร์แนวพุทธของ

พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต) จึงมีหลาย

ระดบัตามจดุประสงค์เป็นพืน้ฐานในการศกึษาและ

เป็นวนิยัของสงัคมชาวบ้านและเป็นวนิยัส่วนบคุคล

ด้วยถือเป็นกฎหมายในอุดมคติมีความประสงค ์

มุ่งขัดเกลาจิตใจและสามัคคีธรรมส�ำหรับบุคคล 

ผู้เข้าถึงความดีงามในทางศาสนา นอกจากนั้น 

นิติศาสตร์แนวพุทธยังถือเป็นฐานของการบัญญัติ

กฎหมายปกครองสังคมอุดมคติอีกด้วยท้ังในแง่

บคุคลเพราะใช้ปกครองตนเองเพ่ือช�ำระพฤติกรรม

ของตนและช�ำระทางไปสูสวรรค์และนิพพานตาม

หลักศาสนาและในแง่ของสังคมเพราะสังคมจะสงบ

สุขได้ต้องมีมาตรฐานทางศีลธรรม

	 ในจุดที่อยากน�ำเสนอนั้น ผู้วิจารณ์เห็น

ว่าการน�ำเสนอกฎหมายอันหลักกฎธรรมชาติที่

เกี่ยวข้อง เชื่อมโยงหรือเป็นพื้นฐานของชีวิตดูมี

ความโดดเด่น จึงเป็นหนังสือที่ควรอ่านเพื่อ

ประเทืองปัญญา เป็นหนังสือเล่มไม่ใหญ่จนเกิด

ความเบือ่หน่าย สมควรอย่างยิง่ทีจ่ะยบิอ่านในเวลา

ว่าง หรือผ่อนคลาย ถ้าหนังสือเล่มนี้จะมีการแปล

เป็นนานาภาษาก็จะดีเพราะจะเป็นประโยชน์ทั้ง

ไทยและต่างชาติ

References 

Buddhadasa Bhikkhu. (2003). Dhammic Socialism. Bangkok : Health Publishing House.

Buddhadasa Bhikkhu. (2006). Dharma and politics. Bangkok : Petchprakai Publishing.

Bunthiriwiwat, T. (2000). Phutthasat Phikkhu with the theory of socialism, in the world 

crisis Buddhism. Bangkok : Mahidol University.

Phra Prom Kunaporn (P.A. Payutto). (2007). Buddhist Law. Bangkok : Beautiful Printing 

Company Limited. 

Phra Prom Kunaporn (P.A. Payutto). (1997). Thammanoon Life. Bangkok : Religious Printing 

Factory.


