
  

การวิเคราะห์การเมืองในพุทธปรัชญาเถรวาทกับปรัชญาของเพลโต* 
 An Analysis of Politics in Theravada Buddhist Philosophy 

and Plato’s Philosophy 

          พระใบฎีกาอนุพงศ์ สเมโธ (อาจมุงคุณ), พระครูภาวนาโพธิคุณ และจักรพรรณ วงศ์พรพวัณ 
Phrabaidika Anupong Sumedho (Artmungkhun), Phrakhru Bhavanabodhikun  

and Chakkapan Wongpornpavan 
มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาเขตขอนแก่น 

Mahachulalongkornrajavidyalaya University, Khon Kaen Campus, Thailand 
Corresponding Author, E-mail: aphichat1517@gmail.com

บทคัดย่อ

	 การวิจัยครั้งนี้ มีวัตถุประสงค์เพื่อ 1) ศึกษาการเมืองในพุทธปรัชญาเถรวาท 2) ศึกษาการเมือง

ในปรชัญาของเพลโต และ 3) วเิคราะห์การเมอืงในพทุธปรัชญาเถรวาทกบัปรัชญาของเพลโต เป็นการวจัิย

เชิงเอกสาร ศึกษาข้อมูลจากพระไตรปิฎก เอกสารวิชาการ และงานวิจัยที่เกี่ยวข้อง วิเคราะห์ข้อมูล 

ด้วยวิธีการพรรณนา

	 ผลการวิจัยพบว่า 

	 1. 	 การเมอืงในพทุธปรชัญาเถรวาท เป็นการจัดกจิการบ้านเมอืง โดยอาศยัอ�ำนาจหน้าทีอ่ย่างใด

อย่างหนึง่ทีม่อียูด่�ำเนนิการให้บรรลเุป้าหมายคอื ผลประโยชน์ของประชาชน เป็นการดูแลจัดการให้มนษุย์

อยูกั่นอย่างเป็นธรรมและเป็นระเบยีบ ไม่ว่าบ้านเมอืงจะดไีม่ด ีกข็ึน้อยูก่บัมนษุย์ทีม่คีณุธรรมและให้ความ

ส�ำคัญในฐานะเป็นปัจเจกบุคคลในสังคมมากกว่าระบบการปกครองหรือรัฐ

	 2. 	 การเมอืงในปรชัญาของเพลโต เป็นการอ�ำนวยความยุตธิรรมแก่คนทัง้ปวง และให้ความส�ำคญั

กบัระบบหรอืสงัคม เพราะมนษุย์เป็นสตัว์สงัคมมนษุย์จึงไม่สามารถอยูต่ามล�ำพังคนเดียวได้ เพลโต ถอืว่า

รฐัทีด่ทีีส่ดุจะต้องมคีวามยตุธิรรมเป็นหลกั และต้องปกครองโดยราชาปราชญ์ โดยได้เสนอแนวคดิอตุมรัฐ 

ซึง่เป็นสงัคมอดุมคตทิีพ่งึปรารถนา มลีกัษณะเป็นรฐัหรือชมุชนทีม่กีารด�ำเนนิชวีติพึง่พงิและอาศยักนัของ

คนในสังคม

	 3. 	 การเมอืงในพทุธปรชัญาเถรวาทกบัปรชัญาของเพลโตนัน้ ต่างกเ็น้นการพฒันาศกัยภาพและ

คุณภาพของมนุษย์ด้วยกันที่แสดงให้เห็นถึงความส�ำคัญของการท�ำหน้าที่ผู้ปกครองความต้องการที่จะมี

* ได้รับบทความ: 28 พฤษภาคม 2565; แก้ไขบทความ: 30 พฤษภาคม 2565; ตอบรับตีพิมพ์: 27 กันยายน 2565    

	     Received: May 28, 2022; Revised: May 30, 2022; Accepted: September 27, 2022  



192 Dhammathas Academic Journal           Vol. 22 No. 3 (July - September 2022) 

นกัปกครองทีด่ทีีท่�ำหน้าทีใ่นการสร้างประโยชน์ และความสงบสุขให้แก่ประชาชนคอื นกัปกครองจะต้อง

มีธรรมหรือมีคุณธรรม โดยพุทธปรัชญาเถรวาทเน้นที่ตัวบุคคลที่ใช้หลักธรรมในการปกครองตนเองและ

สงัคม ส่วนปรชัญาของเพลโตเน้นทีร่ะบบการศึกษาท่ีจะท�ำให้สามารถเลอืกและผลติคนท่ีมคีณุสมบัตเิหมาะสม

ทั้งด้านร่างกาย สติปัญญา และคุณธรรม

ค�ำส�ำคัญ: การวิเคราะห์การเมือง; พุทธปรัชญาเถรวาท; ปรัชญาของเพลโต 

Abstract

	 The objectives of this research article were: 1) to study politics in Theravada Buddhist 

philosophy; 2) to study politics in Plato's philosophy; 3) to analyze politics in Theravada 

Buddhist philosophy and Plato's philosophy. This study was carried out by means of the 

documentary research through studying Tipitaka, academic documents and relevant 

research. The obtained data were interpreted by Descriptive Analysis. 

	 The research results were as follows:

	 1. 	 Politics in Theravada Buddhist philosophy is the organization of country affairs 

by any authority to achieve the goal, namely the interests of the people. It is to take care 

of human beings to live together in a fair and orderly manner whether the country is 

good and calm or not. It depends on human beings who are virtuous and give importance 

as an individual in society rather than a system of government or a state.

	 2. 	 Politics in Plato's Philosophy is to bring justice to all and give importance to the 

system or society because man is a social animal, so that human beings cannot live alone. 

Plato predominantly considered the best state on its justice and to be governed by a 

sage king by introducing the concept of the republic, which is a desirable ideal society, 

characterized as a state or community that has a life of dependence on people in society.

	 3. 	 Politics in Theravada Buddhist Philosophy and Plato's philosophy both emphasize 

on the development of human potential and qualities that show the importance of parenting. 

The need to have good rulers who are responsible for creating benefits and peace of the 

people is that the rulers must have Dhammas or morals. The Theravada Buddhist philosophy 

focuses on the individual who uses the Dhamma principles in self-government and society. 

Plato's philosophy, on the other hand, focuses on an educational system that enables 

the selection and production of people who are physically, intellectually, and morally qualified.

Keywords: An analysis of politics; Theravada Buddhist Philosophy; Plato’s Philosophy



193ปีที่ 22 ฉบับที่ 3 (กรกฎาคม - กันยายน 2565)                                         วารสารวิชาการธรรมทรรศน์

1. 	บทน�ำ
	 ในปัจจุบันปรัชญาการเมืองหรือแนวคิด

ทางการเมือง ให้พิจารณาศึกษาสัจจะและคุณค่า

ทางการเมือง โดยให้วิเคราะห์และอธิบายสัจจะ

และคณุค่าสากลในระบบการเมอืงต่างๆ การศกึษา

เปรียบเทียบแนวคิดทางการเมืองของลัทธิต่างๆ  

ยงัต้องสร้างแนวคดิขึน้มาใหม่เป็นกลไกลแบบฉบบั 

มาตรฐาน มาตรการ คุณค่า อุดมการณ์ และแนว

ปฏิบัติในกิจกรรมทางการเมือง เพ่ือให้เกิดการ

เปลีย่นแปลง ปฏิรปูหรอืปฏิวตัข้ึินในชวีติของมนษุย์

ต่อไปในอนาคตด้วย (สทิธิ ์บตุรอนิทร์ และภมูนิทร์ 

บุตรอินทร์, 2554, หน้า 17) ปรัชญาการเมืองเป็น

สาขาของปรัชญาประยุกต์ท่ีศึกษาถึงชีวิตและ

กิจกรรมทางสังคมหรือทางการเมืองของมนุษย ์

ปัญหาทีเ่ป็นปรชัญาการเมอืงจงึเป็นเรือ่งของสงัคม 

(Society) และรฐั (The State) ในแง่ของธรรมชาติ 

(Essence) บ่อเกิด (Origin) และคุณค่า (Value) 

ของทางสงัคมหรอืทางการเมอืงอาจกล่าวได้ว่า นกั

ปรชัญาการเมืองเป็นกลุม่นกัคดิทีจ่ะต้องการเสนอ

แนวคิดเกี่ยวกับองค์กรที่เหมาะสมส�ำหรับมนุษย ์

(ปานทิพย์ ศุภนคร, 2554, หน้า 253) ความคาด

หวังที่จะมีสังคมท่ีดีกว่าท�ำให้มนุษย์มีการปรับปรุง

เปล่ียนแปลงพัฒนาสังคมในส่วนต่างๆ อยู่ตลอด

เวลา กระบวนการขบคิดเพื่อแสวงหาผู้ปกครองท่ี

พงึประสงค์ได้มกีารกล่าวถงึและโต้แย้งกนัตลอดมา

ทั้งในโลกตะวันออกและตะวันตก (ปานทิพย์  

แซ่โค้ว, 2542, หน้า 9)

	 การเมือง เป็นกิจงานของรัฐหรืองานของ

แผ่นดินเป็นงานท่ีมีวัตถุประสงค์เพื่อรักษาความ

สงบเรียบร้อยของสังคมสอดคล้องกับทรรศนะว่า

ด้วยการเกิดขึ้นของรัฐและอ�ำนาจของพระพุทธ

ศาสนาในอคัคัญญสตูร (ที. ปา. (ไทย) 11/11-140/ 

83-102) พุทธปรัชญาเถรวาทในฐานะธรรมาธปิไตย 

เกี่ยวกับการจัดระเบียบของคนในสังคมและการ

ก้าวไปสู่อุดมคติของสังคมนั้น ที่จะน�ำประชาชน 

ไปสู่จุดหมายปลายทางนั้น อ�ำนาจหรืออธิปไตย

ถอืว่าเป็นสิง่สงูสุด หรอืกล่าวอกีในหนึง่กค็อื อ�ำนาจ

นอกจากจะมคีวามสมัฤทธผิลในตวัของมนัเองแล้ว 

อ�ำนาจยงัเป็นเครือ่งมอืทีจ่ะน�ำไปสูก่ารปฏบิตัอิย่าง

มปีระสทิธภิาพอกีด้วย เม่ือถอืว่าอ�ำนาจคือเครือ่งมือ

และสิง่ปรารถนาสงูสดุของการปกครองแล้ว ปัญหา

การได้มาซึง่อ�ำนาจและปัญหาการใช้อ�ำนาจก็ตามมา 

ลัทธิทางการเมืองส�ำนักต่างๆ ต้ังแต่อดีตอัน

ยาวนานมาจนกระทัง่ปัจจบุนันีต่้างพยายามสอนว่า 

ทฤษฎขีองตนเท่านัน้ถกูต้อง สามารถน�ำประชาชน

ไปสู่จุดหมายสูงสุดของสังคมได้ ซึ่งก่อให้เกิดความ

ขัดแย้งกันอย่างรุนแรงตลอดมา ลัทธิเหล่านั้น เช่น 

ราชาธิปไตย อภิชนาธิปไตย เสรีนิยม สังคมนิยม 

ประชาธปิไตย คอมมวินสิต์ ฯลฯ (เดอืน ค�ำด,ี 2534, 

หน้า 11)

	 แนวความคิดทางการเมืองของเพลโต 

นอกจากจะมีอิทธิพลอย่างมหาศาลต่อทฤษฎี

การเมือง สังคม การศึกษา และอื่นๆ แล้ว ระบบ

การเมืองทั้งหลายทั้งปวงในปัจจุบัน รวมทั้งลัทธิ

คอมมิวนิสต์ล้วนแต่ได้รับอิทธิพลมาจากปราชญ ์

ผู้น้ีแทบท้ังสิ้น เพลโตมีความใฝ่ฝันทางการเมือง 

(Political Ambition) สงูมากมแีนวคิดว่า “ช่องว่าง

ระหว่างมโนภาพนิยมกับสัจธรรมนิยม จะต้องมี

สะพานเชือ่มต่อ โดยเอาสตปัิญญากบัอ�ำนาจอยูใ่น

บคุคลคนเดยีวกนั ฉะนัน้ นกัปรชัญาจงึสมควรเป็น



194 Dhammathas Academic Journal           Vol. 22 No. 3 (July - September 2022) 

ผู้ปกครอง ซึ่งจะประสบความส�ำเร็จได้ ต้องอาศัย

ความร่วมมือจากทุกฝ่าย คือทั้งตัวผู้ปกครองและ 

ผู้ถูกปกครอง คอืประซาชน” (Archie J. Bahm, 1969, 

p. 92) “นักปกครองก็เหมือนนายแพทย์ที่รักษา

คนไข้นายแพทย์จะรกัษาคนไข้ตามหลกัวชิาแพทย์

ทีไ่ด้พบโรคแล้วอย่างละเอียดรอบคอบ ลงมอืรกัษา

คนไข้ โดยไม่ต้องปรึกษาคนไข้ นายแพทย์จะ 

ไม่รักษาคนไข้แบบตามใจคนไข้ ฉันใดก็ฉันนั้น  

นักปกครองจะต้องปฏิบัติไปตามกฎหมาย ค�ำสั่ง 

ระเบียบ ข้อบังคับ กติกา (Order) วิจารณญาณ 

(Judgement) จิตส�ำนึกหรือความรู้สึกในใจว่าผิด 

(Conscience) และประสบการณ์ (Experience) 

ทางความรู ้ความช�ำนาญที่ได ้ศึกษามาในการ

ปกครองรฐั” (ประยงค์ สวุรณบุบผา, 2541, หน้า 41) 

นอกจากน้ี เพลโตยังอธิบายพื้นฐานถึงจิตหรือ

วญิญาณของมนษุย์ไว้ว่า มอียู ่3 ระดบั ทีม่กีารผสม

กลมกลืนอย่างเหมาะสมกับการด�ำเนินชีวิตด้วย

วิญญาณที่แตกต่างกัน เป็นตัวผลักดันให้มนุษย์

แสดงพฤติกรรมออกมาไม่เหมือนกัน เพลโตจึงใช้

เป็นตัวก�ำหนดหน้าที่บทบาทของชนชั้นในรูปแบบ

การปกครองในอุดมคติ (เปลโต้, 2523, หน้า 8)

	 ดังนั้น ผู้วิจัยจึงมีความสนใจที่จะศึกษา

วิเคราะห์การเมืองในพุทธปรัชญาเถรวาทกับ

ปรัชญาเพลโต โดยการศึกษาวิเคราะห์แนวคิด

ทางการเมืองของท้ังสองฝ่ายเป็นการสร้างสรรค์

องค์ความรูใ้หม่ท่ีเป็นประโยชน์และยงัเป็นแนวทาง

หรือทางเลือกในสังคมทุกระดับ ไม่ว ่าจะเป็น

แนวคิดแบบตะวันออก หรือแนวคิดแบบตะวันตก 

จะท�ำให้เข้าใจถึงแนวทางการแก้ปัญหาสังคม

ทางการเมืองของทั้งสองฝ่ายได้ดียิ่งขึ้นทั้งยัง

สามารถมองเห็นถึงจุดเด่นและจุดด้อยของแนว

ความคดิดงักล่าวได้อกีด้วย ซึง่ชวนให้ศกึษาในส่วนที่

เป็นรายละเอียดปลีกย่อยในเชิงวิเคราะห์และ

เปรยีบเทยีบทางการเมอืง เพือ่เป็นประโยชน์ในการ

ศึกษาแนวทางในการพัฒนาการเมืองในรูปแบบ

อุดมคติ ซึ่งจะเป็นประโยชน์โดยตรงต่อประชาชน

และประเทศชาติต่อไป

2.  วัตถุประสงค์ของการวิจัย
	 1.	 เพื่อศึกษาการเมืองในพุทธปรัชญา

เถรวาท

	 2. 	 เพือ่ศกึษาการเมอืงในปรชัญาของเพลโต

	 3. 	 เพ่ือวเิคราะห์การเมอืงในพทุธปรชัญา

เถรวาทกับปรัชญาของเพลโต

3.  วิธีด�ำเนินการวิจัย
	 การวิจัยครั้งนี้ เป็นการวิจัยเชิงเอกสาร 

(Documentary Research) โดยการศึกษาจาก

เอกสารต่างๆ การวิจัยจะเป็นการค้นคว้าหาข้อมูล

จากพระไตรปิฎก ฉบบัภาษาไทย มหาวทิยาลยัมหา

จฬุาลงกรณราชวทิยาลยั พ.ศ. 2539 เป็นหลกัและ

เอกสารอื่นๆ ที่เกี่ยวข้องกับการวิเคราะห์การเมือง

ในพุทธปรัชญาเถรวาทกับปรัชญาเพลโต โดยมี

ล�ำดับขั้นตอนของการเก็บข้อมูล จัดล�ำดับข้อมูล 

วิเคราะห์ตีความ และการด�ำเนินการดังต่อไปนี้

	 1. 	 ศึกษารวมรวมข้อมูลจากเอกสาร 

ชั้นปฐมภูมิ คือ ศึกษาข้อมูลเกี่ยวกับการเมืองการ

ปกครองของเพลโตและพุทธปรัชญาเถรวาทจาก

พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับของมหาวทิยาลัยจุฬา

ลงกรณราชวิทยาลัย พ.ศ. 2539 และหนังสืออุตม



195ปีที่ 22 ฉบับที่ 3 (กรกฎาคม - กันยายน 2565)                                         วารสารวิชาการธรรมทรรศน์

รัฐของเพลโต เป็นหลัก

	 2. 	 ศึกษารวมรวมข้อมูลจากเอกสารชั้น 

ทุติภูมิ ได้แก่ หนังสือ ต�ำรา วิทยานิพนธ์และงาน

วจิยัทีเ่ก่ียวข้อง บทความวชิาการ และเอกสารอ่ืนๆ 

ที่พิมพ์เผยแพร่และยังไม่ได้พิมพ์เผยแพร่เกี่ยวกับ

การเมืองการปกครองที่เกี่ยวข้องกับงานวิจัยเรื่อง

การศึกษาวิเคราะห์การเมืองในพุทธปรัชญา

เถรวาทกับปรัชญาการเมืองของเพลโต

	 3. 	 น�ำข ้อมูลที่รวบรวมไว ้จากข้อมูล 

ปฐมภมูแิละข้อมลูทุตภูิม ิมาจดัล�ำดบัข้อมลูและน�ำ

มาวเิคราะห์สงัเคราะห์และใช้ศาสตร์แห่งการตคีวาม

เพื่อให้สอดคล้องตามจุดประสงค์ที่ตั้งไว้

	 4. 	 สรุปผลการวิจัย อภิปรายผลและ 

ข้อเสนอแนะ เพือ่น�ำเสนอเผยแพร่เป็นล�ำดบัต่อไป

4.  สรุปผลการวิจัย
	 จากการศึกษาเรื่อง วิเคราะห์การเมืองใน

พุทธปรัชญาเถรวาทกับปรัชญาของเพลโต ผู้วิจัย

จะได้สรุปผลการวิจัยตามกรอบวัตถุประสงค์ของ

การวิจัยได้ ดังนี้

	 1. 	 การเมอืงในพทุธปรชัญาเถรวาท แนว

ความคดิการเมอืงในพทุธปรชัญาเถรวาท มรีากฐาน

มาจากศาสนา โดยลักษณะมุ่งใช้หลักธรรมเข้าไป

ผสมผสานชีน้�ำวถีิชีวติการเป็นอยู่ของคนในรฐั โดย

ไม่เปลี่ยนแปลงระบบการปกครองหรือโครงสร้าง

ทางสงัคมทีเ่ป็นอยู่ แต่มุง่แก้ไขท่ีตวับุคคลยดึมนุษย์

เป็นศนูย์กลางในการแก้ไขปัญหา เมือ่มนษุย์ทีไ่ด้รบั

การแก้ไขดแีล้วย่อมจะสร้างระบบท่ีดีและเหมาะสม

กับสังคมของคนขึ้นมา การเมืองของพุทธปรัชญา

เถรวาท เป็นการจัดกิจการบ้านเมือง โดยอาศัย

อ�ำนาจหน้าทีอ่ย่างใดอย่างหนึง่ทีม่อียูด่�ำเนนิการให้

บรรลุเป้าหมายคือ ผลประโยชน์ของประชาชน 

เป็นการดแูลจดัการให้มนษุย์อยูก่นัอย่างเป็นธรรม

และเป็นระเบียบ ในด้านการปกครองได้แสดง

ทรรศนะการปฏบิตัอินัเป็นหลักการทีป่ระกอบด้วย

ธรรมทางการปกครองไว้ โดยก�ำหนดจุดมุง่หมายไว้

เพื่อความสุขของมหาชน แนวคิดทางการเมืองใน

พุทธปรัชญาเถรวาท มีสาเหตุมาจากการท่ีสังคม

มนุษย์เกิดปัญหาขึ้น หากมองในแง่พุทธปรัชญา

เถรวาท ถือว่าการเมืองเกิดขึ้นจากสังคมมนุษย์ท่ี

อยู่รวมกันมากๆ พุทธปรัชญาเถรวาทจะมีบทบาท

หนึง่ในทางรฐัศาสตร์ตามพระพทุธเจ้าได้ทรงแสดง

หลักของพระราชาไว้ดี เช่น ทศพิธราชธรรม 

จักรวรรดิวัตรราช สังคหวัตถุ แต่ในขณะเดียวกัน 

กท็รงแสดงระบบนติบิญัญติั ระบบรฐัสภาไว้เหมอืนกนั 

โดยกล่าวถึงสภาที่ต้องมีสัตบุรุษคือ ที่ประชุมของ

คนดี พดูเป็นธรรมลดราคะ โทสะ โมหะ ในภาคตุลาการ

กม็หีลกัวนิยัธร มคีณะบคุคลเข้ามาท�ำงานด้านวนิิจฉยั

อรรถคดีของหลักสัมมุขาวินัย หลักอธิกรณสมถะ

	 การปกครองแบบพุทธปรัชญาเถรวาท 

มีลักษณะการปกครองการบริหารเป็นแบบพลวัต 

กล่าวคอื ไม่ได้เสนอรูปแบบหรือระบบทีต่ายตัวแต่

ใช้หลักธรรมเข้าแก้ไขระบบการปกครองที่เป็นอยู่

ตามความเหมาะสมของแต่ละรัฐ ภายให้การยึด

หลักธรรมาธิปไตยเป็นอุดมการณ์ เช่น พระพุทธ

องค์ทรงใช้หลักอปริหานิยธรรม เพื่อช้ีว่าจะเป็น

หลักธรรมที่แว่นแคว้นเล็กๆ ควรจะรวมกลุ่ม

สามัคคีกันและจะไม่ถูกรุกราน ทรรศนะผู้น�ำที่

ถอืว่าดีทีสุ่ดแบบพุทธปรัชญาเถรวาทคือ ผู้น�ำทีเ่ป็น

ธรรมราชาเพราะมวีตัถปุระสงค์เดียวคอืปารถนาให้



196 Dhammathas Academic Journal           Vol. 22 No. 3 (July - September 2022) 

ผู้ที่มีความรู้ ความสามารถ ตลอดทั้งเป็นผู้ทรงศีล

ธรรมเท่าน้ันสมควรเป็นผู ้น�ำ  เป็นนักปกครอง 

เพราะจะถือธรรมเป็นอ�ำนาจ หรือถือธรรมเป็น

ใหญ่ การปกครองจะดหีรอืเลว ส่วนใหญ่ไม่ได้อยูท่ี่

รูปแบบ แต่อยู่ที่การใช้อ�ำนาจของผู้ปกครองจะใช้

ไปในลักษณะใด ส่วนจุดเด่นและจุดด้อยของ

แนวคิดทางการเมืองในพุทธปรัชญาเถรวาทนั้น 

ในส่วนของระบบราชาธปิไตย อ�ำนาจและความยิง่

ใหญ่ที่ได้มา เป็นความสงบสุขของประเทศชาต ิ

ส่วนระบบประชาธิปไตยหรือระบบสามัคคีธรรม 

ถือเป็นระบบการปกครองท่ีมีความสมบูรณ์แบบ

มากที่สุด ถ้าในสังคมน�ำเอาหลักธรรมมาใช้อย่าง

จริงจัง ย่อมท�ำให้มีความเจริญก้าวหน้าไปด้วย  

ดงันัน้ คนในสงัคมจงึมสีทิธเิสรภีาพภายใต้ขอบเขต

แห่งกฎหมายที่ชอบธรรมเสมอกัน ทุกคนมีหลัก

ธรรมและหน้าท่ีเป็นเครื่องปฏิบัติต่อกันในสังคม 

เป็นเครือ่งยดึถอื ไม่ก้าวก่ายสทิธอินัชอบธรรมของ

กนัและกนั เคารพกนัตามสถานภาพของสงัคมนัน้ๆ 

โดยยดึหลกัธรรมเป็นเครือ่งประสานประโยชน์ของ

กันในรัฐ เพราะเมื่อคนในรัฐ มีความคิด ข้อปฏิบัติ

ตรงกันก็เป็นอันหวังได้ว่าสันติภาพก็จะเกิดขึ้นใน

สังคมมนุษย์

	 2. 	 การเมืองในปรัชญาของเพลโตแนว

ความคิดการเมืองของเพลโต มีรากฐานมาจาก

ปรัชญาที่ใช้ตรรกศาสตร์เป็นเครื่องมือในการ

แสวงหาเหตุผล การปกครองแบบอุตมรัฐจึงมุ่ง

เปลีย่นแปลงโครงสร้างทางสงัคมใหม่ แล้วสถาปนา

ระบบการปกครองที่ถือว่าดีที่สุดขึ้น และใช้ระบบ

นั้นแก้ไขปัญหามนุษย์เละสังคมต่อไป ปรัชญา

การเมืองของเพลโตเป็นการอ�ำนวยความยุติธรรม

แก่คนทั้งปวงคือคนในนครรัฐเอเธนส์ในสมัยนั้น 

แนวคดิทางการเมอืงของเพลโตนัน้ จากสิง่แวดล้อม 

ประสบการณ์ เหตกุารณ์ทางการเมอืง เป็นปัจจยัที่

ส�ำคญัในการก่อรปูความคดิทางการเมอืงของเพลโต 

โดยทฤษฎีการเมืองของเพลโตเป็นส่วนหนึ่งของ

ระบบปรชัญาทีก่ว้างและอยูบ่นพืน้ฐานแนวคดิทาง

ปรัชญาของโสเกรตีส แต่เป็นไปในอีกรูปแบบหนึ่ง 

คือต้องการเปลี่ยนแปลงสภาวะที่เป็นอยู่ทั้งหมด 

ไม่ใช่การยึดติดในเร่ืองนามธรรม และเป็นการน�ำ

เอาแนวคดิทางปรัชญา แนวคดิการเมอืงของเพลโต 

เป ็นแนวคิดอุตมรัฐซึ่งเป ็นสังคมอุตมคติที่พึง

ปรารถนาและดีที่สุด มีลักษณะเป็นรัฐหรือชุมชน 

ที่มีขนาดก�ำลังพอดีไม่ใหญ่หรือเล็กจนเกินไป คือ

ความยุติธรรมของคนในสังคม มีการค�ำเนินชีวิต 

ที่พึ่งพิงและสอดคล้องกันของคนในสังคม มีการ

แบ่งงานกันท�ำตามหน้าที่ตามความถนัด เน้นผล

ประโยชน์ของรัฐและสังคมส่วนรวมมากกว่า

ประโยชน์ส่วนตัว มีความสงบสุขและสันติ 

	 การปกครองที่ดีตามแนวคิดของเพลโต

ตามหลักอุตมรัฐ ก็คือระบบอภิชนาธิปไตย ที่มอบ

อ�ำนาจการเมืองการปกครองอยู่ในชนชั้นสูงเพียง

ชนชั้นเดียว โดยการถูกคัดเลือกขึ้นมาจากการ

ศึกษา ไม่ใช่กลุ่มบุคคลผู้มาจากตระกูลม่ังมีหรือ

ร�่ำรวย ซึ่งชนช้ันนี้จะผลัดเวียนเปลี่ยนวาระกันข้ึน

ท�ำหน้าที่เป็นราชาปราชญ์ หรือกษัตริย์เมธีที่มี

อ�ำนาจเด็ดขาดในการสั่งการเพราะเป็นเร่ืองการ

บริหารจัดการหรือการปกครอง อันเป็นกิจการ

สาธารณะเพื่อประโยชน์สุข สันติ สงบของผู้ใต้

ปกครอง ผู้ปกครองมีใจเป็นธรรม มีความยุติธรรม 

เพราะความสุขอันเนื่องมาจากการปกครองโดย



197ปีที่ 22 ฉบับที่ 3 (กรกฎาคม - กันยายน 2565)                                         วารสารวิชาการธรรมทรรศน์

ราชาผู้เป็นปราชญ์เพลโต กล่าวว่า รูปแบบการ

ปกครองใดก็ตามถ้าผู ้ปกครองใช้อ�ำนาจเพื่อ

ประโยชน์ของประชาชน รปูแบบนัน้ถอืว่าเป็นสิง่ที่

ดีโดยเฉพาะราชาธิปไตย อภิชนาธิปไตย สังคม

อุดมคต ิหรอื รฐัทีด่สีมบูรณ์แบบต้องมีราชาปราชญ์

ผูป้กครองรฐัทีด่จีะต้องมร่ีางกายแขง็แรงและจติใจ

ที่สมบูรณ์ และจะต้องเป็นบุคคลที่ได้รับคัดเลือก 

มาแล้วเป็นอย่างดี ประกอบด้วย คุณธรรมส�ำคัญ 

4 ประการ คอื ความฉลาด ความยตุธิรรม ความรูจ้กั

ประมาณ และความกล้าหาญ คุณธรรมเหล่านี ้ 

เป็นคุณสมบัติที่ส�ำคัญที่สุดที่ท�ำให้สังคมมีความ

สงบสุขและเจริญก้าวหน้าได้อย่างแท้จริง ชนชั้น

ปกครองในสังคมของเพลโตมีแนวคิดมาจากการ

ศึกษา เป็นเครื่องมือสร้างความเที่ยงธรรมในการ

แบ่งชนชัน้และสร้างราชาปราชญ์มาปกครองสังคม 

โดยจดัระบบการศกึษาออกเป็น 3 ช้ัน ได้แก่ 1) ช้ันต้น

เป็นการศกึษาขัน้พืน้ฐาน 2) ชัน้กลาง เป็นการศึกษา

เพือ่ผลติคนสูอ่าชพีชัน้สงู เป็นการศกึษาเพือ่มุง่ผลติ

คนสู่ข้าราชการทหาร 3) ชั้นสูง เป็นการศึกษาเพื่อ

เป็นปราชญ์ผู้ปกครองในสังคมอุดมคติของเพลโต 

ราชาปราชญ์ของเพลโตจึงเป็นสังคมนิยม แต่เป็น

สังคมนิยมที่เป็นไปเพื่อการเมืองศีลธรรม และการ

ศึกษาส่วนสังคมนิยมทางเศรษฐกิจนั้น ถูกน�ำมาใช้

กบัชนชัน้ปกครองและชนชัน้ผู้พทิกัษ์ สงัคมอดุมคติ

ของเพลโตเป็นสังคมปลายปิดคือมีรูปแบบจ�ำกัด

ตายตัวและแน่นอนไม่อาจเปลี่ยนแปลงได้อีก  

ดงันัน้ แนวคดิเรือ่งราชาปราชญ์ของเพลโต จงึเป็น

แนวคดิทีใ่ห้ความส�ำคญักบัระบบหรอืสงัคม เพราะ

มนุษย์เป็นสัตว์สังคม มนุษย์จึงไม่สามารถอยู่ตาม

ล�ำพังเพียงคนเดียวได้ รัฐจึงเป็นสถาบันอันจ�ำเป็น

ต่อการด�ำรงชีวิตของมนุษย์

	 แนวคดิทางการเมืองของเพลโตนัน้ มีจดุเด่น 

คือการแบ่งกลุ่มของพลเมืองโดยใช้พ้ืนฐานของ 

จิตวิญาณของพลเมือง แบ่งหน้าที่และสมรรถภาพ

ตามความถนัดในการท�ำงานของพลเมือง เพื่อการ

สร้างระบบการเมอืงและสังคมทีดี่ ส่วนจุดด้อยกค็อื 

อุตมรัฐเป็นระบบการปกครองที่ถูกสร้างขึ้นจาก

ความคดิทีไ่ม่มพีืน้ฐานของความจรงิ มลัีกษณะเป็น

นามธรรม อ�ำนาจการปกครองจะถูกผูกขาดอยู่กับ

คนชนชัน้ปกครองชนชัน้เดียว ในระบบการปกครอง

ของเพลโต ได้ส่งเสริมให้แบ่งแยกมนุษย์ออกเป็น 

กลุ่มตามความสามารถที่ตนถนัดที่สุดแล้วก�ำหนด

ให้ท�ำหน้าท่ีเพียงประการเดียว และให้ถือว่าการ

แบ่งหน้าท่ีเช่นนี ้ถือเป็นหน้าท่ีตามธรรมชาติมนษุย์

ที่ทุกคนต้องรับ โดยใช้การศึกษาเป็นเครื่องวัด

ระดับของชนชั้นในสังคม 

	 3. 	 วิเคราะห์การเมืองในพุทธปรัชญา

เถรวาทกบัปรัชญาของเพลโต แนวคดิทางการเมอืง

ในพุทธปรัชญาเถรวาทกับปรัชญาการเมืองของ 

เพลโต เป็นแนวคิดที่แสดงให้เห็นถึงความส�ำคัญ

ของการเป็นผู้ปกครอง ไม่ว่าบริบททางสังคมและ

การเมืองจะเป็นอย่างไร ความต้องการที่จะมี 

นักปกครองท่ีดีท่ีท�ำหน้าที่ในการสร้างประโยชน์

และความสงบสุขให้แก่ประชาชน ทั้งพุทธปรัชญา

เถรวาทและปรชัญาเพลโตย่อมต้องมเีหมอืนกนัคอื 

นักปกครองจะต้องมีธรรม ตามหลักธรรมในการ

ปกครองนัน้ สิง่ส�ำคญัทีจ่ะต้องตระหนกัให้มากทีส่ดุ

ก็คือ เมื่อเราได้รับการก�ำหนดถึงการมอบหมาย 

ให้ท�ำหน้าที่ในการปกครองบุคคล ผู้นั้นจะต้อง

ท�ำการปกครองเพ่ือผลประโยชน์ของผู้ใต้ปกครอง 



198 Dhammathas Academic Journal           Vol. 22 No. 3 (July - September 2022) 

เช่น การปกครองตนเองก็เพื่อให้ตนเองเป็นคนดี

และถ้าปกครองสังคมก็เพ่ือก่อให้เกิดประโยชน์สุข

แก่สงัคมส่วนรวมมากกว่าเพือ่ผลประโยชน์ส่วนตวั 

แนวคดิการเมอืงในพทุธปรชัญาเถรวาทกบัปรชัญา

เพลโต มีลักษณะที่เหมือนกันในหลายแง่มุม คือ  

มีลักษณะสังคมอุดมคติ มีเป้าหมายทางการเมือง 

ยึดหลักของประโยชน์สุขให้กับสังคม คนหมู่มาก 

สงัคมทีด่งีามต้องใช้คณุธรรม ศลีธรรมเป็นรากฐาน

ในการก�ำหนดคณุค่าและใช้ชวีติทีส่อดคล้องสมดุล 

สร้างความสัมพันธ์ของคนในสังคม อยู่ภายใต้กฎ

เกณฑ์ตามธรรมชาต ิโดยมผีูป้กครองท่ีดมีคีณุธรรม

ก�ำหนดการด�ำเนินชีวิตของคนในสังคม อุทิศตัว

และท�ำทุกอย่างเพื่อประโยชน์ของสังคม มีอ�ำนาจ

เบด็เสรจ็เดด็ขาดในการตดัสนิใจและต้องมสีขุภาพ

ที่แข็งแรงและจิตใจแจ่มใสเบิกบาน 

	 พุทธปรัชญาเถรวาทมีความเห็นตรงกับ

เพลโตว่า รัฐเกิดขึ้นโดยสภาวะตามธรรมชาติของ

มนุษย์ ซึง่สภาวะตามธรรมชาตนิีเ้ป็นสภาพท่ีมนษุย์

ทนไม่ได้เพราะทุกคนมีกฎของตนเองชีวิตหาความ

สงบไม่ได้คาดการณ์อะไรล่วงหน้าไม่ได้ ผูท้ีอ่่อนแอ

ไม่มีทางที่จะต่อสู้กับผู้ที่แข็งแรงได้ ดังนั้น จึงต้องมี

ผู ้ตัดสินที่ยุติธรรม มีกฎหมายและอ�ำนาจการ

บริหารท่ีจะตดัสินเรือ่งต่างๆ ให้ด�ำเนนิไปอย่างถูกต้อง 

การปกครองท่ีดี เป็นการปกครองโดยธรรมเพื่อ

ประโยชน์และความสุขของประชาชนในทรรศนะ

พุทธปรัชญาเถรวาท อ�ำนาจของผู้ปกครองมาจาก

การยนิยอมสละอ�ำนาจของประชาชนให้ผูป้กครอง 

โดยผู้ปกครองมีความชอบธรรมที่จะใช้อ�ำนาจใน

การปกครองได้เตม็ที ่แต่กย็งัอยูใ่นการควบคมุดูแล

ของประชาชนผู้เป็นเจ้าของอ�ำนาจ ส่วนทรรศนะ

ของเพลโต อ�ำนาจของผูป้กครองจะมคีวามสมัพนัธ์

กบัพืน้ฐานแห่งปัญญา ความยตุธิรรมคอืความรู้ของ

ผู้ปกครอง ที่จะท�ำให้การปกครองสมบูรณ์แบบ 

และปราศจากเงื่อนไข 

	 พุทธปรัชญาเถรวาท ปรัชญาของเพลโต 

ยังมีความเห็นที่แตกต่างกันในเร่ืองวิธีการที่ได้มา 

ซึ่งอ�ำนาจของผู้ปกครอง กล่าวคือ พุทธปรัชญา

เถรวาทใช้วิธีการคัดเลือกธัมมิกราชาโดยอาศัย

ขบวนการทางสังคม ซึ่งมีประชาชนเป็นผู้คัดเลือก

บุคคลที่มีความเหมาะสมกับต�ำแหน่งผู้ปกครอง 

โดยพิจารณาจากการมีธรรมคือ ธรรมอันเป็น

คุณสมบัติของผู้ปกครองที่ดี ธรรมที่ใช้เป็นหลักใน

การปฏิบัติหน้าที่ และธรรมที่ใช้เป็นหลักในการ

ปกครอง การที่พุทธปรัชญาเถรวาทใช้วิธีการนี้ 

ในการคัดเลือกผู้ปกครอง เนื่องจากพุทธปรัชญา

เถรวาทเห็นว่า การเป็นผู้ปกครองมิใช่เป็นเพราะ

ชาติก�ำเนิดท่ีเกิดมาในวรณะกษัตริย์ ท่ีการเป็น 

ผู ้ปกครองใครก็เป็นได้ หากผู ้ที่จะเข้ามาเป็น 

ผู ้ปกครองเป็นผู ้มีคุณธรรม ได้รับการยอมรับ 

ไว้วางใจจากประชาชน ส่วนเพลโตใช้วธิกีารคัดเลอืก

ราชาปราชญ์ โดยระบบการศึกษา เพราะเพลโต 

เชื่อว่าการศึกษาเป็นเคร่ืองมือในการสร้างคนให้

เป็นนักปกครอง แต่ในขณะเดียวกันก็เป็นเครื่อง

กลั่นกรองที่ประกันว่า คนที่มีคุณสมบัติเหมาะสม

เท่านั้นที่จะได้เป็นผู้ปกครอง แม้เพลโตจะให้ความ

ส�ำคัญกับการศึกษา แต่เพลโตก็ยังเชื่อในความ 

แตกต่างของมนุษย์โดยธรรมชาติ

	 จุดเด่นแนวคิดการเมืองของพุทธปรัชญา

เถรวาทและปรัชญาเพลโต คือ มีแนวคิดทางการ

เมืองที่มองสังคมและแก้ไขปัญหาของสังคมแบบ



199ปีที่ 22 ฉบับที่ 3 (กรกฎาคม - กันยายน 2565)                                         วารสารวิชาการธรรมทรรศน์

พฒันาการ คอืสงัคมต้องประกอบอยูด้่วยธรรมและ

เป็นมิติใหม่ที่เป็นระบบจริยธรรมทางสังคมคือ

สงัคมท่ีมรีากฐานทางศาสนาและสงัคมแบบ “อุตมรัฐ” 

ของเพลโต และ “ธรรมาธปิไตย” ของพทุธปรชัญา

เถรวาท ต่างให้ความส�ำคัญต่อปัจเจกชนบุคคลไป

จนถงึสงัคมหรอืชมุชนเช่นกนั และเน้นการเสยีสละ

ส่วนตัวบางประการเพื่อประโยชน์สุขของส่วนรวม 

เพื่อให้มนุษย์ลดความเห็นแก่ตัว ส่วนจุดด้อยใน

แนวคิดนีคื้อทฤษฎกีารเมอืงของเพลโต เกดิขึน้โดย

การใช้ความคิดเอาเองมิได้มีรากฐานมาจากโลก

แห่งความเป็นจรงิ รฐัในอดุมคตขิองเขาจึงคดิขึน้มา

จากการใช้ความพยายามในการเข้าถึงภาพลักษณ์

ของความเห็นในอุดมคติโดยการใช้การศึกษาแบบ

อปุมาน หรอืลงความเหน็แบบตรรกะและวภิาษวธิ ี

หรือการโต้แย้งด้วยเหตุผล ซึ่งความรู้จะถ่ายทอด

กันได้ น�ำมาใช้เพื่อสนับสนุนความเชื่อหรือน�ำมา

วิเคราะห์แนวโน้มต่างๆ และสร้างระบบการเมือง

กับเป้าหมายทางการเมืองใหม่ๆ ส่วนพุทธปรัชญา

เถรวาทมีหลักการที่มีความเป็นอุดมคติเรื่อง

คุณธรรมอันเป็นนามธรรม ซึง่ในทางปฏบิตัอินัเป็น

จริยธรรมแล้วสามารถปฏิบัติได้จริงในโลกแห่ง

ความจริงตามสติปัญญาความสามารถของมนุษย์

	 ดังนั้น แนวคิดการเมืองในพุทธปรัชญา

เถรวาทกับปรัชญาการเมืองของเพลโต ในเรื่องรัฐ

ผู้ปกครอง ผู้อยู่ใต้ปกครอง ผู้มีส่วนร่วมในการ

ปกครอง ไม่ว่าจะเป็นระบบอัตตาธิปไตยเผด็จการ 

ต่างก็มีส่วนดีซึ่งยืดตนเป็นที่ตั้งหนักแน่นไม่ไขว้เขว

ไปตามกระแสที่ไม่ดีกระท�ำในแนวทางท่ีถูกต้อง 

ระบบโลกาธิปไตยก็มีส่วนดียึดคนส่วนใหญ่ในการ

ลงความเห็นในการตัดสินใจเพื่อความรอบคอบ  

ถึงอย่างไรทุกระบบนัน้ดีอยูแ่ล้วแต่คนท่ีน�ำไปใช้นัน้

อาจเป็นคนไม่ดี ถ้าอยากให้บ้านเมอืงสงบทุกคนจะ

ต้องด�ำเนินตามหลักธรรม ดังนั้น พุทธปรัชญา

เถรวาทในฐานะที่เป็นธรรมาธิปไตยมีอุดมคติเพื่อ

การส่งเสรมิการปกครองสงัคมและการแก้ไขปัญหา

อย่างสงบโดยใช้ปัญญาประกอบด้วยหลักธรรม 

ท่ีส่งเสริมแนวคิดทางการเมืองการปกครองในการ

บริหารประเทศโดยไม่ใช้อคติ แม้จะปกครอง

ประเทศรูปแบบต่างๆ

5.  อภิปรายผลการวิจัย
	 การวิจัยเรื่อง การวิเคราะห์การเมืองใน

พทุธปรชัญาเถรวาทกบัปรชัญาเพลโต ผูว้จิยัได้พบ

ประเด็นที่น่าสนใจหลายประเด็น เพื่ออภิปรายผล 

ดังต่อไปนี้

	 1.	 การเมืองในพุทธปรัชญาเถรวาทนั้น 

จะเน้นความเป็นปัจเจกบุคคล และความสัมพันธ์

ระหว่างบคุคลกบับุคคลโดยตรง เป็นความสมัพนัธ์

ทีค่นกับคน ไม่ใช่คนกบักฎเกณฑ์ ดงันัน้ ปัจเจกบุคคล 

เป็นคนดี มีคุณธรรม มีความสามารถ มีคุณภาพ  

ก็ย่อมท�ำให้สังคมเป็นสังคมที่ดี ตรงกันข้ามหาก

ปัจเจกบุคคลไม่ดี ไม่มีคุณธรรม ไม่มีความสามารถ 

ไม่มีคุณภาพ ระบบการปกครองจะดีมากเพียงใด 

ก็ มิอาจท�ำให ้ เ กิดความสงบสุขให ้แก ่ รัฐและ

ประชาชนได้ ทัง้นีเ้พราะระบบการปกครองเป็นส่ิง

ทีม่นษุย์ก�ำหนดขึน้มา ระบบการปกครองจงึจะเป็น

สิ่งที่ดีกว่าบุคคลย่อมเป็นไปไม่ได้ และระบบการ

ปกครองจะดีมากน้อยเพียงใดก็ย่อมขึ้นอยู ่กับ

ปัจเจกบุคคลทุกคนที่อยู่ในสังคมนั้นว่าเป็นคนดี

มากน้อยเพยีงใด ดงันัน้ ถ้าปัจเจกบคุคลดมีคีณุภาพ 



200 Dhammathas Academic Journal           Vol. 22 No. 3 (July - September 2022) 

มีความสามารถ สังคมก็ย่อมจะเป็นสังคมที่ดีเป็น

สังคมที่สงบสุขสอดคล้องกับสมบูรณ์ สุขส�ำราญ 

(2527) ได้กล่าวถงึ การเมอืง ในนยิาม ความหมาย

ตามทรรศนะของพระพุทธศาสนาว่า การเมือง คือ 

ความคิดกิจกรรม และการกระท�ำต่างๆ ที่เกี่ยวกับ

การใช้อ�ำนาจเพื่อบริหารรัฐกิจ การจัดระเบียบ

สังคมของรัฐ รวมถึงการได้มาซึ่งอ�ำนาจ การใช้

อ�ำนาจหรือการได้มาซึ่งอิทธิพล ใช้อิทธิพลเพื่อให้

เกิดการจัดสรรคุณค่าในสังคม ไม่ว่าจะเป็นอ�ำนาจ

ที่ถูกต้องตามกฎหมาย และกฎเกณฑ์ทางศีลธรรม 

เศรษฐทรัพย์ คุณค่าที่เป็นนามธรรม นอกจากนี้

ศาสนาเป็นพื้นฐานของอุดมการณ์ทางการเมือง 

ที่ย�้ ำคุณค ่าของมนุษย ์ ความชอบธรรมของ 

ผูป้กครองพระพุทธศาสนาเป็นเสมอืนรากเหง้าแห่ง

ความเป็นชาติ และเอกลักษณ์ดั้งเดิมของชาติไทย 

ทั้งทางสังคม วัฒนธรรม

	 2.	 การเมอืงในปรชัญาเพลโตจะเป็นพืน้ฐาน

ทางความคดิของการแก้ปัญหามนษุย์ในโลกตะวนัตก 

ซึง่วธิกีารทีใ่ช้ในแก้ปัญหาขงมนษุย์ส่วนใหญ่จงึเป็น

เรื่องการคิดค้นเรื่องระบบทั้งสิ้น ท�ำให้คนในสังคม

ตะวันตกนั้นแต่ละคนมีความเป็นตัวของตัวเองที่มี

ความสมัพนัธ์กับผูอ้ืน่ผ่านระบบหรอืข้อก�ำหนดทาง

สังคม ความสัมพันธ์ระหว่างบุคคล จึงเป็นความ

สัมพันธ์โดยกฎเกณฑ์ที่ถูกก�ำหนดขึ้นเป็นระบบ

ภายในสังคม เพราะเหตุน้ี ชาวตะวันตกเห็นว่า  

รัฐและระบบการปกครองจึงมีความส�ำคัญกว่า

ปัจเจกชน ปัจเจกชนดีได้ก็เพราะรัฐ รัฐจึงมีหน้าที่

ส่งเสริมให้เกิดความดีงามแก่ประชาชน และน�ำ

ประชาชนไปสูความด ีดงันัน้ถ้าไม่มรีฐั มนษุย์จะไม่

สามารถบรรลุจุดมุ่งหมายในชีวิตได้ สอดคล้องกับ

ปรีชา ช้างขวัญยืน (2523) ได้แปลหนังสือเร่ือง  

อุตมรัฐ มีสาระส�ำคัญเกี่ยวกับมโนทัศน์ทางด้าน

แนวคดิการศกึษาของเพลโตความว่าสาระส�ำคญัที่

ปรากฏอยู่ในหนังสือชื่ออุตมรัฐนี้ได้รับการยกย่อง

ว่าเป็นหนงัสอืส�ำคญัเล่มหนึง่ ทัง้นีเ้พราะครอบคลมุ

แนวคิดทั้งทางด้านปรัชญา การศึกษา กฎหมาย

รัฐศาสตร์ และวรรณคดี ในด้านการศึกษาน้ัน 

หนงัสือเล่มนีไ้ด้อธบิายแนวคดิเป้าหมายและวิธกีาร

ให้ความรู้แก่บุคคลไว้เป็นระบบและครบถ้วน 

เพลโตเห็นว่าการศึกษาเป็นสิ่งที่มีคุณค่าส�ำหรับ

สังคมการศึกษาเป็นกลไกส�ำคัญของรัฐถือเป็น 

กระบวนการของการอบรมหล่อหลอมกล่อมเกลา

ให้คนใน สังคมมีค่านิยมที่พึงประสงค์หากต้องการ

ให้คนมีคุณธรรมจริยธรรมกระบวนการในการ

ศกึษากค็วรจะมุง่เน้นให้คนเหน็คณุค่าของสองสิง่น้ี

	 3. 	 แนวคิดการเมืองในพุทธปรัชญา

เถรวาทกับเพลโต ทั้งสองระบบความคิดนี้ จะเน้น

ให้เห็นถึงความส�ำคัญของการท�ำหน้าท่ีในฐานะ 

ผูป้กครอง แต่ว่ากย็งัมีความแตกต่างในสาระส�ำคญั

ที่พระพุทธศาสนาเชื่อว่านักปกครองจะปฏิบัติ

หน้าท่ีให้บรรลุผลตามเข้าหมายได้ ต้องเกิดจาก

จิตส�ำนกึภายใน ในขณะท่ีเพลโตเชือ่ว่านกัปกครอง

จะปฏิบตัหิน้าทีใ่ห้ได้ด ีต้องมกีรอบแห่งกฎระเบยีบ

ที่ ดีไว ้ก�ำกับ แสดงให ้เห็นว ่าทั้งแนวคิดแบบ

พระพุทธศาสนาและเพลโต มีความใกล้เคียงกัน 

ในแง่เป้าหมายว่า ต้องการให้มีผู้ปกครองที่ต้องท�ำ

หน้าที่ให้บรรลุผล คือ สันติสุขของประชาชน  

แต่พระพุทธศาสนาเน้นที่การปฏิบัติหน้าที่ธรรม

โดยการสร้างจติส�ำนกึ ขณะทีเ่พลโตเน้นการปฏบิตัิ

หน้าท่ีตามกฎระเบียบข้อบังคับของสังคมซึ่ง



201ปีที่ 22 ฉบับที่ 3 (กรกฎาคม - กันยายน 2565)                                         วารสารวิชาการธรรมทรรศน์

สอดคล้องกับปานทิพย์ แซ่โค้ว ได้ท�ำการวิจัยเรื่อง

การศึกษาเปรียบเทียบเชิงปรัชญาเรื่องธัมมิกราชา 

และราชาปราชญ์ พบว่า รากฐานทางความคดิของ

พระพุทธศาสนาและเพลโต มีความแตกต่างกัน

อย่างซัดเจน กล่าวคือ พระพุทธศาสนา มีแนวคิด 

ที่ให้ความส�ำคัญกับปัจเจกบุคคล โดยเน้นความ 

เท่าเทยีมกันในความเป็นมนษุย์คอื มนษุย์จะดีหรอื

ชั่วมิใช่เพราะชาติก�ำเนิดแต่เพราะการกระท�ำหรือ

ความประพฤติ พระพุทธศาสนาจึงให้ความส�ำคัญ

กับมนุษย์และเน้นให้แก้ปัญหาท่ีตัวมนุษย์ เพราะ

ปัญหาทุกอย่างสืบเนื่องอยู่กับมนุษย์ ส่วนเพลโต 

มีแนวคิดที่ให้ความส�ำคัญกับระบบหรือสังคม 

เพราะมนุษย์เป็นสัตว์สังคม มนุษย์จึงต้องมาอยู่ 

รวมกนัภายในรฐั เพือ่มนษุย์จะได้บรรลจุุดมุง่หมาย

ขั้นสูงสุดของชีวิตได้ จากการท่ีเพลโตให้ความ

ส�ำคญักบัระบบ เพลโตจงึเสนอรปูแบบการปกครอง

ที่ดี ซึ่งจะเป็นรูปแบบใดก็ได้ระหว่างการปกครอง

แบบภิชนาธิปไตย การปกครองแบบราชาธิปไตย

6.  ข้อเสนอแนะ
	 1. 	 ข้อเสนอแนะเชิงนโยบาย

	 	 1.1	 แนวคดิทางการเมอืงและสามารถ 

น�ำไปปรบัใช้กับการบรหิารบ้านเมอืงได้เป็นอย่างดี

โดยเฉพาะแนวคิดแบบธรรมาธิปไตยในพุทธ

ปรัชญาเถรวาทท่ีส่งเสริมการเมืองการปกครอง 

ซึ่งเป ็นหลักแห่งความสงบสันติสุขท�ำให้ผู ้ ถูก

ปกครองรู้สึกเป็นมิตรที่ดีกับผู้ปกครอง

	 	 1.2 	ท�ำให้สอดคล้องกับสถานการณ์

แห่งการเปลี่ยนแปลงทางสังคมใช้ธรรมคู ่ กับ

การเมืองการปกครองเพื่อท�ำให้ผู ้ มีอ�ำนาจไม่

หลงใหลในยศ ต�ำแหน่งไม่เอาเปรียบสังคมมากเกนิ

ไปและนักปราชญ์นักปกครองที่ดี 

	 	 1.3 	เพื่อส่งเสริมให้เกิดราชาปราชญ์ 

ผู้ปกครองที่มีคุณธรรม ควรมีนโยบายส่งเสริมให้

ผู้น�ำทุกระดับชั้นเน้นหนักด้านคุณธรรมประกอบ

ภูมิรู้ ด้วยการปลูกฝังตามกระบวนการเรียนการ

สอนในทุก ระดับชั้นของการศึกษาภายในประเทศ 

	 	 1.4 	ควรท�ำให้สังคมมีการพัฒนา

อย่างมีทิศทางและเป้าหมายโดยเฉพาะท่าทีด้าน

การเมืองการปกครอง ซึ่งต้องเริ่มต้นตั้งแต่แนวคิด

การปกครองที่ต้องประกอบด้วยคุณธรรมต่างๆ

	 	 1.5 	ผู้น�ำทุกระดับในสังคมไทยควร

ตระหนักถึงความส�ำคัญของการปกครองตามหลัก

ธรรมาธิปไตย และปลูกฝังให้คนในชาติได้ยึดเป็น

แนวทางในการปกครอง ตลอดผู้บริหารทั้งหน่วย

งานภาครัฐ องค์กรเอกชนทุกระดับ 

	 2. 	 ข้อเสนอแนะส�ำหรับการวิจัยครั้ง 

ต่อไป

	 	 2.1 	ศกึษาวเิคราะห์เรือ่งปรชัญาการ

ศึกษาของพุทธปรัชญาเถรวาทกับเพลโต

	 	 2.2 	ศึกษาวิเคราะห์การปกครอง

แบบอภชินาธปิไตยของเพลโตกบัธรรมาธปิไตยของ

พุทธปรัชญาเถรวาท

	 	 2.3 	ศึกษาแนวคิดการเมืองการ

ปกครองของพุทธปรัชญาเถรวาทกับนักปรัชญา

ตะวันตกคนอื่นๆ

7.  องค์ความรู้ที่ได้รับ
	 ในการท�ำวจิยัเรือ่ง การวเิคราะห์การเมอืง

ในพทุธปรชัญาเถรวาทกบัปรชัญาของเพลโต ท�ำให้



202 Dhammathas Academic Journal           Vol. 22 No. 3 (July - September 2022) 

ผูว้จัิยได้รบัองค์ความรู้ใหม่จากการวจิยัว่า การเมอืง

ของพุทธปรัชญาเถรวาทให ้ความส�ำคัญกับ

ปัจเจกบุคคลและเน้นท่ีตัวบุคคล การเมืองใน

ปรัชญาของเพลโตให้ความส�ำคัญกับระบบหรือ

สังคม ทั้งการเมืองท้ังพุทธปรัชญาเถรวาทกับ

ปรัชญาของเพลโต ต่างให้เหน็ความส�ำคญัของการ

ท�ำหน้าที่ผู้ปกครอง และนักปกครองที่ดีจะต้องมี

ธรรม สามารถสรุปเป็นแผนภาพได้ดังนี้

ภาพที่ 1 องค์ความรู้ที่ได้รับ

เอกสารอ้างอิง 

เดือน ค�ำดี. (2534). พุทธปรัชญา. กรุงเทพฯ: โอเดียนสโตร์.

ประยงค์ สุวรณบุบผา. (2541). รัฐปรัชญาแนวคิดตะวันออก-ตะวันตก. กรุงเทพฯ: โอ.เอส. พริ้นติ้งเฮ้าส์.

ปานทิพย์ แซ่โค้ว. (2542). การศึกษาเชิงเปรียบเทียบเชิงปรัชญาเรื่อง ธัมมิกราชาและราชาปราชญ์.

(วิทยานิพนธ์ศิลปศาสตรมหาบัณฑิต). เชียงใหม่: มหาวิทยาลัยเชียงใหม่.



203ปีที่ 22 ฉบับที่ 3 (กรกฎาคม - กันยายน 2565)                                         วารสารวิชาการธรรมทรรศน์

ปานทิพย์ ศุภนคร. (2545). ปรัชญาเบื้องต้น. กรุงเทพฯ: มหาวิทยาลัยรามค�ำแหง.

เปลโต้. (2523). อุตมรัฐ (The Republic) / เปลโต้ (ปรีชา ช้างขวัญยืน, ผู้แปล). กรุงเทพฯ: จุฬาลงกรณ์

มหาวิทยาลัย.

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

กรุงเทพฯ: มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.

สมบูรณ์ สุขสําราญ. (2527). พุทธศาสนากับการเปล่ียนแปลงทางสังคมและการเมือง. กรุงเทพฯ: 

จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย.

สิทธิ์ บุตรอินทร์ และภูมินทร์ บุตรอินทร์. (2554). ปรัชญาการเมืองเปรียบเทียบศึกษาการเมืองแนว 

บูรณาการด้านอภิปรัชญา จริยศาสตร์ ตรรกศาสตร์ และคุณวิทยา. กรุงเทพฯ: ศยาม. 

Archie J. Bahm. (1969). The Heart of Confucius. New York: John Weatherhill.



  


